
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 38 (1960)

Heft: 6

Artikel: Warum Krankheit und Leid?

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einen Blick werfen «auf die Märtyrer unserer Epoche, die Jünger Christi
in Kerker und Gefängnis, in Unfreiheit und Schmach.» — Möchte doch
der Herr zu jedem von diesen sagen können: «Du liebst — nie bist du
allein» (45). — Das ist ja erhebend und ermutigend für uns, daß der
Liebesjünger, der mit Maria unterm Kreuze stand, den Herrn zu trösten,
von jener Stunde an die Mutter vom Trost zu sich nehmen durfte, im
Namen aller, die des Trostes bedürfen (Joh. 19, 27).

So eignet denn diesen kernig-religiösen Dialogen mit Gott die Kraft,
die «von des Gedankens Blässe» angekränkelten Monologe der Verlassenheit

hinaufzureißen ins strahlende Licht neuer Gottgeborgenheit: eine
unbezahlbare und bitter notwendige Wohltat der Barmherzigkeit, die
recht vielen Zeitgenossen durch die Lektüre dieser edlen Gedichte
beglückend zuteil werden möge! P. Paul

Warum Krankheit und leid?

Es gibt Fragen, die mit keiner Generation ins Grab steigen, die sich
vielmehr in der Welt, im Leben, in Geist und Seele der Menschen
festgeklammert haben. Eine englische Agnostikerin hat sich so ausgedrückt:
«Die heutige Menschheit will die Lösung von drei Fragen: 1. Gibt es

einen Gott? 2. Gibt es ein Fortleben nach dem Tod? und 3. Woher kommt
das Leid?» — Alle drei Fragen stehen in geheimnisvollem Zusammenhang.

Wohl jeder Mensch wird diese Fragen irgendeinmal in seinem
Leben als brennend empfinden und sie zu lösen suchen. Unablässig gibt
die Kirche in ihrem Glaubensbekenntnis die Antwort darauf: «Ich glaube
an den einen Gott, den allmächtigen Vater, Schöpfer des Himmels und
der Erde .» «Ich erwarte die Auferstehung der Toten und das Leben
der zukünftigen Welt.» Und das Leid? Der Hinweis auf Christus genügt:
«Gekreuzigt, gestorben und begraben auferstanden von den Toten,
aufgefahren in den Himmel.» Das ist die knappe Antwort unseres
Glaubens.

Woher kommt aber das Leid? Wenn wir erwachsene Menschen leiden
müssen, so können wir uns denken, das sei nun die Folge und die gerechte
Strafe für unsere Sünden und Nachlässigkeiten im Dienste Gottes. Aber
das stimmt nicht immer. Denn manche Menschen sind von Krankheiten
geschlagen und müssen mehr leiden als andere, obwohl sie besser lebten
als viele Gesunde. Andere wiederum achten weder die Gebote Gottes
noch die Gesetze der Kirche, aber sie leben doch in Gesundheit und
Wohlstand. Dann sehen wir Kinder leiden, kleine Kinder, die zu
persönlichen Sünden gar nicht fähig waren, Kinder, die in Schmerzen und
in Krankheit groß werden. Oder der Anblick des Leidens der Kreatur, der
Tiere, erschüttert uns und ruft die Frage nach dem Sinn des Leidens
wach.

Woher stammt das Leid? Die Heilsgeschichte allein gibt die Antwort.
Einmal war das Leben in schönster Ordnung, in Glück und Frieden: im
Paradies. Aber die Stammeltern haben durch die Sünde dieses Glück

112



verscherzt. Sie verloren die Kindschaft und Freundschaft Gottes und
damit auch die Vorzüge paradiesischen Lebens. Es wurden dem Mann
die Last der Arbeit und der Frau die Beschwerden der Mutterschaft
auferlegt. Krankheit, Mühe und Not ward der Menschen Los und am Ende
des Lebens der Tod. Der heilige Paulus sagt: «Durch einen Menschen
ist die Sünde in die Welt gekommen und durch die Sünde der Tod. Und
so ist der Tod auf alle Menschen übergegangen, weil alle (in ihrem
Stammvater) gesündigt haben» (Rom. 5, 12).

Trotzdem blieb den Menschen die Sehnsucht nach dem ewigen Leben
und die Hoffnung auf den Erlöser. Wie viele Jahrtausende oder
Jahrmillionen die Menschen auf den Messias warteten, wissen wir nicht. Daß
Er aber kam, das wissen wir. Er war nicht nur ein unnahbarer Gott,
sondern auch Mensch, in allem uns gleich, ausgenommen die Erbsünde
und die persönlichen Sünden. Da Er sündelos war, stand Er auch nicht
unter dem Gesetz der Sünde und des Todes. Er hätte eigentlich nicht
leiden und sterben müssen. Daß Er die Todesangst erlitt, den Kreuzweg
ging und am Kreuze starb, das geschah aus übergroßer Liebe zu uns
Menschen.

Seither bedeutet das Kreuz die Antwort auf die Frage sowohl nach
dem Ursprung wie nach dem Sinn des Leidens. Und wir schauen zu
Christus auf, sobald uns ein Leid trifft.

«Wir mögen, wenn die Leiden uns umnachten,
Nicht Glück noch Ruhm, nur größern Schmerz betrachten.»

C. F. Meyer

Es ist nicht auszudenken, wie wir dem Leid begegnen würden, wenn uns
nicht Christus zum Vorbild gottergebenen Duldens geworden wäre.
Damals am Kreuz wußte Er um unsere Leidensnächte. Er hat sie zum
voraus miterlitten. Jedes Leid der Menschen besitzt seither eine geheimnisvolle

Beziehung zum Leiden des Heilandes. Es weist über sich hinaus
in die Ewigkeit hinüber, wo Leid und Schmerz in Freude und Glück
verwandelt werden. Je tiefer das Leid auf Erden, um so höher das Glück
im Himmel. Selbst auf das unverständliche Leiden der Tiere und der
stummen Natur fällt vom Kreuze her erhellendes Licht.

Viele Heilige hat es innerlich gedrängt, die Leiden Christi an ihrem
Leibe zu vollziehen: sie lebten in harter Abtötung und begrüßten jede
Art von Krankheit und Schmerz als Freudenboten Christi. Das Leid wird
so zum Zeichen der Auserwählung. Wen der Vater im Himmel liebt, den
will Er durch Leiden läutern und Christus, Seinem Sohne, gleichförmig
machen. Der Dichter Reinhold Schneider, der selber zeit seines Lebens
kränklich war, hat wiederholt darauf hingewiesen, daß die Kranken in
einem gewissen Sinne die wahrhaften Christen sind: sie erleiden, was
Christus erlitt. Der Kranke leidet stellvertretend für andere. Er ist
gewissermaßen in einen besonderen Lebensstand inmitten der Gemeinschaft
der Menschen eingetreten. Er ist, wie es in einem rheinländischen Dokument

des 16. Jahrhunderts heißt, «mit dem Aussatz von Gott dem
Allmächtigen begabt.» Darum pflegten mittelalterliche Ritterorden die
Kranken und Aussätzigen so treu und selbstlos. Darum bleibt auch heute

113



noch fast jeder Missionsstation ein Spital, eine Apotheke, eine Hilfsstelle
für Kranke angegliedert.

Es ist eine Freude, zu sehen, wie diese großen und tröstlichen
Zusammenhänge im schmalen, schön ausgestatteten Buch von Sr. Wiborada
Maria Duft aufleuchten und zum Blühen kommen. Es trägt den Titel
«Segne, Herr, die Kranken» (Verlag Räber, Luzern, 56 Seiten) und
dürfte sich trefflich als Geschenkband für kranke Menschen eignen, auch
für Ärzte und Krankenschwestern. In immer neuen Bildern, in einem
Mosaik von Gedanken, Empfindungen und Erlebnissen ersteht der Weg
des Kranken vor unsern Augen, in dichterischer Sprache, deren einzelne
Worte und Sätze mit dem Gefühl des Lyrikers abgewogen und auf
Klangfarbe und Wirkung hin geprüft sind. Fast fließt deswegen der
Strom der Rede zu sorgsam, zu zäh: ein Urwaldfluß, den die Uferbäume
mit einer Fülle von Blütenzweigen und Blumen bedeckten.

Das Buch ist Antwort auf lastende Fragen. Das Ausgeliefertsein an die
Krankheit, an Schmerzen und Wunden, ja selbst an Ärzte und Pflegerinnen,

gleicht dem Ausgeliefertsein Christi in Seiner Passion. Seine
Einsamkeit und Angst wird vom Kranken neu erlitten. «Vielleicht dürfen
wir gerade durch die Lichtlosigkeit der Vereinsamung eindringen in das
Geheimnis süßer Zweisamkeit mit Ihm, dem dreieinigen Gott» (S. 17). —
Aber auch Sonnenstunden werden aufgezeigt: «Tausend Freuden warten
unser im düstern Land der Krankheit, große und kleine Freuden des

Alltags und jene, die nicht von dieser Welt sind» (S. 22). Die Sonne des

Tages und nachts der Mond und die Sterne, Blumen im Krankenzimmer,
eine Kerze am Adventsabend, das Bild Christi am Kreuz und jenes der
schmerzhaften Mutter, der Trösterin der Betrübten. Bücher, die Heilige
Schrift,Briefe, liebe Besuche und die Freude über alle Freuden: die heilige
Eucharistie. «Wenn wir lange durch Nebel, Regen und Trostlosigkeit
aufwärtssteigen und oft fürchten, unser Pfad verliere sich im Dunkel,
steht an einer Biegung wieder unser treuester Freund, Christus» (S. 22).

Und kein Kranker leidet allein. Eine endlose Schar geht den gleichen
Kreuzweg. «Wenn meine eigenen Schmerzen und Nöte mich zermürben,
denke ich an jene kranken Brüder und Schwestern, die viel tiefere Wunden

an Leib und Seele tragen als ich und für die kein Mensch liebend
sorgt» (S. 25). «Das Wissen, daß wir Kranke eine große Gemeinschaft
bilden, verleiht Kraft, auszuharren, so lange Gott es will» (S. 26). Die
leiderfahrene Schwester weist auch auf Klippen und Gefahren hin, die
in der Krankenstube lauern: Übergroße Empfindsamkeit, Ungeduld,
Unzufriedenheit, Überdruß, ja sogar Verbitterung und Verzweiflung.
Gottes Liebe und Güte allein kann davor bewahren. Seine Gnade vermag
auch das scheinbare Nichtstun der Kranken für Menschheit und Kirche
fruchtbar werden zu lassen. Durch ihre Schmerzen büßen und sühnen sie
in Vereinigung mit dem Herrn am Kreuz für die Sünden der Menschen.
Ihr Beten und Opfern dringt überall hin, «in die Düsternis der Gefängnisse,

in die Hütten der Heiden, in die Stuben der Menschen, die ihnen
nahestehen» (S. 41).

114



Tröstliche, ermutigende Worte findet Sr. Wiborada für den schwersten
und letzten Weg im menschlichen Leben, das Sterben: «Viele, sogar
christliche Menschen sehen im Tod das tragische Ende des Lebens; aber
er ist dessen Vollendung und Krönung. Viele bangen vor dem dunklen
Tor, das sie durchschreiten müssen und vergessen, daß hinter dieser Türe
das ewige Licht leuchtet. Sie möchten dem Tod entfliehen, obwohl er
uns einführt in die Geborgenheit dreifaltiger Liebe, nach der unser Herz,
bewußt oder unbewußt, grenzenlose Sehnsucht trägt» (S. 50). «Einmal
kommt er zu jedem Menschen, dieser stillste Gast den einige
Erwählte Bruder heißen, Bruder Tod. Nur eine geläuterte Liebe sehnt sich
nach seinem Kommen. Ein starker Glaube hebt den Schleier, läßt uns
eine Ewigkeit des Glücks erahnen und zeigt uns einen Vater, der uns
erwartet» (S. 48). Von den kleinen Gedichten, die jeweils in diesem Buch
die Kapitel beschließen, sei das letzte wiedergegeben:

Steige aus den tiefsten Tälern
meiner wirren Wanderfahrten!
Denn die Magd des hehrsten Königs
wurde müd vom langen Warten.
Spiele deine stillsten Lieder!
Denn ich horch am dichten Zaun,

möchte in das Reich des Königs
und in Seine Augen schaun.
Bruder, den ich treulich minne,
führe mich zum Küstenrand,
wo die Wellen sich nicht brechen,
— heim in meines Königs Land.

P. Bruno Scherer

KLOSTER- UND WALLFAHRTSCHRONIK

Ein sonnenheller, klarer Muttergottesund

Priestersamstag leitete den
Rosenkranzmonat Oktober ein.

2. Am Rosenkranz-Sonntag teilten sich
17 Patres in die Seelsorgsarbeit an weit
über 2000 Pilgern des Vormittags. Schon
in der Morgenfrühe feierte Vikar Dr.
Hürlimann das hl. Opfer am Gnadenaltar

für den Blauring von Basel/St.
Joseph. Abt Basilius hielt das Pontifikalamt
bei vollbesetzter Basilika; mächtig
erklangen des Volkes Antworten auf die
Akklamationen des Pontifex, kraftvoll
sang die große Schar der Gläubigen das

dritte Choralcredo abwechselnd mit dem
Kirchenchor. Groß war auch die Beteiligung

an der Sakramentsprozession über
den Kirchplatz, die von schöner Witterung

begünstigt wurde. Die Nachmittagspredigt

des Gnädigen Herrn nach gemeinsam

gebetetem Rosenkranz war ein
flammender Aufruf zur Uebung der christlichen

Hoffnung im Gefolge Mariens.

3. Auf der Rückreise von einer Visitation

in deutschen Gauen erfreute Seine
Gnaden Abt-Primas Dr. Benno Gut unser
Kloster mit seinem lieben Besuch, begleitet

von den Münsterschwarzacher Mönchen

Dr. P. Thomas Rückert, Cellerar
von S. Anselmo/Rom, und P. Ekkehard
Kern. Der hohe Gast empfahl sich dem

Fürbittgebet der Mariasteiner Mönche
und beim hl. Meßopfer am Gnadenaltar
dem Schutz und Schirm der lächelnden
Mutter vom Trost.

4. P. German hielt das feierliche
Beerdigungsrequiem für Frau Wwe. Emilie
Marie Caspari-Sottaz, Basel, im Heiligtum,

wo die treue Pilgerin so oftmals dem
Singen der Mönche gelauscht; ihren
wandermüden Leib bestattete er nachmittags
in die geweihte Erde des Hörnli-Fried-
hofes. — Für die Frauenwallfahrt von
Allerheiligen/Basel gestaltete Pfr. Benz
eine Segensandacht in der Felsengrotte,
wo sich abends gleichfalls die Frauen und

115


	Warum Krankheit und Leid?

