
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 38 (1960)

Heft: 5

Artikel: Das verlorene Kloster Pfäfers

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in die Heimat zurückzukehren. Vorübergehend wirkte er im Heiligtum der
lächelnden Mutter zu Mariastein als Faktotum. Man durfte ihm einfach jede
Arbeit zuweisen. Seit 1943 fühlt sich Bruder Othmar wieder in Altdorf im
Frofessorenheim ganz zu Hause. Als Refectorista hat er bis heute den Speisesaal

der Mitbrüder in bester Ordnung gehalten, jedem Mitbruder den Tisch
gedeckt und nichts von den hundert Wünschen vergessen, die an ihn
herangetragen wurden. Der Jubilar muß ein ausgezeichnetes Gedächtnis besitzen,
denn nur sehr selten fehlt etwas. Und wenn sich auch die Beschwerden des

Alters bemerkbar machen, so dient er doch täglich bei der heiligen
Frühmesse mit Aufmerksamkeit und Behendigkeit.

Lieber Bruder Othmar, gut, daß Sie eine ordentliche Portion Energie und
Bescheidenheit mit auf den Lebensweg bekommen haben. Ihre Mitbrüder
danken Ihnen all Ihre Aufmerksamkeit und Liebe, mit der Sie jedem
aufwarten, und wünschen nur, daß Gott Ihnen noch viele gesunde, frohe und
unbeschwerte Jahre schenke und Ihnen dereinst alles reichlichst lohne.

P. Meinrad

t)aö tictlomic ßiöfter Tßfüfuö
Kein Name in der benediktinischen Geschichte unserer Heimat weckt

soviel Wehmut und Trauer wie das schöne Pirminskloster im St. Galler Oberland.

Nach einer mehr als tausendjährigen Geschichte ist diese Abtei ruhmlos
untergegangen durch das Versagen der eigenen Mönche. Herausgewachsen
aus dem tief religiösen Geist des heiligen Pirmin hätte man hoffen dürfen,
daß dieser klösterlichen Siedlung ein besseres Schicksal beschieden wäre.
Etwa ums Jahr 731 haben Mönche aus der Reichenau hier oben auf ragender
Fluh den Grund zu einem neuen Kloster gelegt. Der drängende Geist des

heiligen Wanderbischofs mag die Mönche an diese Stätte geführt haben.
Damals führte der Weg über den Kunkelspaß an diesem Orte vorbei, und so
wurde Pfäfers bedeutsam als eigentliches Paßkloster. Wie viele Wanderer
mochten hier christliche Gastfreundschaft, Hilfe und Unterweisung gefunden
haben Mit dem benediktinischen Lobgesang und dem Dienst am Pilger und
Wand'ersmann mochte Pfäfers seine herrliche Aufgabe gefunden haben. In
religiöser und kultureller Hinsicht wurde die kleine Mönchsgemeinde bald
geistiger Mittelpunkt der rätoromanischen Welt. Später wurden aus dieser
Abtei die beiden Klöster Disentis und Münster mit Mönchen besiedelt, die
das Firminsche Erbe der Reichenau für die Zukunft erhalten sollten. Die
deutschen Könige und Kaiser haben das kleine Paßkloster mit Schenkungen
und huldvollen Privilegien bedacht, aber bisweilen auch gewaltsam in die
kirchlichen Rechte eingegriffen. Schwer litt das Kloster ums Jahr 770 durch
die wilden Sarazeneneinfälle. Aber auch Lichtblicke sind zu melden aus dem
8. und 9. Jahrhundert. Nach den entmutigenden Heimsuchungen gab Gott
dem Kloster einsichtsvolle, heilige Männer, welche dem Kloster wieder die

eigenüiche Aufgabe sichtbar machten. Wie ein betender Moses auf dem

85



Berge, der seine Arme ausbreitet und im heiligen Psalmengesang die
Triumphe der Kirche Gottes zu erflehen vermag, steht der selige Abt Werner
(803—811 an der Schwelle des neunten Jahrhunderts. Während des leidigen
Investiturstreites zwischen Kaiser und Papst stand Pfäfers treu auf der Seite
des Papstes und der Hirsauer Reform. Deshalb mußte das Kloster von Kaiser
Heinrich IV. mancherlei Unannehmlichkeiten erfahren. Unter dem tüchtigen

Abt Gerold von Hirsau (1094—1119) erblühte das Klosters Pfäfers und
konnte geschulte, monastische Kräfte nach Mehrerau und Isny entsenden.
Zu Ehren des heiligen Gallus ließ er in Ragaz 1113 eine Kirche erbauen und
förderte vor allem die Verehrung der heiligen Reliquien. Mit großem
Geschick und unermüdlicher Hingabe wußte er die Rechte seines Stiftes gegenüber

dem anmaßenden Bischof von Basel zu verteidigen.

86



Im Jahre 1242 entdeckten Klosterjäger die warmen Quellen in der
Taminaschlucht. Diese für gichtkranke Menschen so heilsamen Wasser brachten

dem Kloster zwar vermehrte Einkünfte, aber auch viel weltlichen Rummel

und Streitigkeiten. Das Bad mit seinen vielen Gastereien versetzte dem
klösterlichen Geiste verhängnisvolle Wunden. Die Pest des Jahres 134g
wütete furchtbar im Lande und riß empfindliche Lücken in die Reihen der
Mönche und Priester. Die Mönche sahen sich genötigt, noch mehr in der
Seelsorge zu wirken. Als im Jahre 1360 das ganze Kloster ein Raub der Flammen

wurde, sah sich Abt Johannes von Mendelbüren vor der schwierigen
Aufgabe eines völligen Neubeginns. Dieser gottinnige Prälat liebte die Zier
des Gotteshauses, er ließ Kloster und Kirche neu erstehen; er war besorgt,
neue Chorbücher zu erhalten und ließ seine Mönche zu eifriger Choralpflege
schulen. Sichtbarer Segen ruhte auf all seinen Unternehmungen.

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts beginnen auch die «frommen Eidgenossen»

der sieben alten Orte sich in die klösterlichen Rechte von Pfäfers
einzumischen. Nach dem alten Grundsatz «Wo ein Gotshus ist, gibt's auch zu
melken», suchten die sogenannten Schirmorte sich gerne zu bereichern. Die
Herren «Schirmer» waren nur allzu oft wahre «Vögte» der ihnen
anvertrauten Gotteshäuser. Je mehr das Kloster sich mit dem Weltgeist verband,
um so mehr mischte sich auch die weltliche Macht ins Innere des Klosters
ein. Auch Pfäfers mußte es bitter erfahren, daß, wer immer die Freiheit
außerhalb Gott sucht, nur allzu rasch Sklave der Menschen wird.

Die revolutionären Ideen Luthers und Zwingiis drangen auch ins
abgelegene Gotteshaus hoch über der Taminaschlucht. Sie fanden einen eifrigen
Freund und Förderer in Abt Johann Russinger, der mit Zwingli persönlich
befreundet war. Aber die neue Bewegung richtete sich gar bald gegen das
Kloster. Die Bauern auf den Klostergütern verlangten gebieterisch Abschaffung

von Zinsen und1 Zehnten. Schließlich ging der Abt zur neuen Lehre über
und flüchtete nach Zürich. Nach der Schlacht am Gubel, die mit dem Sieg
der Eidgenossen endete, kehrte der Abt wieder zurück und ließ sich durch
den päpstlichen Nuntius von der Apostasie reinigen. Daß unter solcher Führung

an keinen .sichdichen Aufstieg zu denken war, ist klar. Zudem wohnten
nur noch zwei Mönche im Kloster. Auch die zunächst folgenden Äbte waren
mit allen Fehlern und Krankheiten jener wilden, aufgewühlten Zeit behaftet,
so daß der gute, religiöse Geist der ersten glücklichen Jahrhunderte immer
mehr vom Pirminsberge wich.

Zu allem Unglück brannte im Jahre 1665 Kloster und Bibliothek nochmals
nieder. Die Äbte vermochten dien vielen Schulden kaum zu wehren — man
stand erneut vor einem Neubeginn!

Dem umsichtigen und geistvollen Abt Bonifatius Tschupp von Sursee

oblag die große Aufgabe, den innern und äußern Wiederaufbau des schwer
geprüften Klosters an die Hand zu nehmen. Er erhielt aus dem Kloster
Einsiedeln, wo er zuvor Dekan gewesen, eifrige Mitarbeiter für sein Reformwerk.
Durch seine klugen wirtschaftlichen Maßnahmen wußte er die zerrütteten
Finanzen zu ordnen und vermochte auch noch den kostspieligen Neubau der
Kirche und des Klosters in Angriff zu nehmen. Pfäfers erlebte einem neuen,
verheißungsvollen Aufstieg. Das geistige und religiöse Leben begann aufzu-

87



blühen. 1694 konnte die neue Stiftskirche eingeweiht werden. Sie gehört
unstreitig zu den schönsten Kirchenbauten der Ostschweiz und zeigt jene
wunderschöne Synthese von Kultur, Kunst und Religion, wie sie im
Benediktinerorden seit Jahrhunderten gepflegt wurde. Das prächtige Marienheiligtum,

das mit seinen weiß-schimmernden Mauern weit ins Land hinaus
leuchtet, erinnert an die besten Zeiten des ehrwürdigen und später so viel
geschmähten Klosters. Am 19. November 1706 starb Abt Bonifaz, betrauert
von seinen Mönchen, denen er ein .sorgender Vater und geistlicher Führer
gewesen. Das Totenbuch von Pfäfers rühmt seine Gelehrsamkeit, seinen Eifer
für die klösterliche Disziplin und feiert ihn als den großen Restaurator und
zweiten Gründer der Abtei.

Leider vermochten seine Nachfolger den guten Geist dieses überragenden
Abtes nicht mehr im gleichen Maße zu pflegen. Die Französische Revolution,
die der alten Eidgenossenschaft ein so unrühmliches Ende machte, brachte
auch dem Pirminskloster schwerste Belastungen. Wohl schenkte der Fürstabt

von Pfäfers schon im März 1798 allen seinen Untertanen die volle Freiheit

und konnte so Schlimmstes verhindern. Die helvetische Regierung ließ
die Kostbarkeiten des Klosters mit samt den großen Archivbeständen nach
Glarus überführen. Die Kostbarkeiten verschwanden in den Taschen der
damaligen Magnaten, das Archiv kam zum größten Teil wieder zurück. Innerhalb

von vier Monaten mußte die Abtei 85 695 Franken an Steuern und
Kontributionen leisten. Begreiflich, daß nach der Revolution der klösterliche
Haushalt einer ausgeplünderten Abtei nicht mehr glänzend dastehen konnte.
Noch schlimmer als der Verlust materieller Güter war das Schwinden des

religiösen Geistes innerhalb der Mönchsfamilie. Der unselige Geist der
Aufklärung und des Rationalismus zog in die Klostermauern von Pfäfers ein und
vergiftete die Herzen der jungen Mönche. Der Niedergang war nicht mehr

88



aufzuhalten. Unter Abt Plazidus Pfister von Tuggen (1819—1845) sollte
das längst dräuende Verhängnis bittere Tatsache werden. Die Mehrzahl der
Mönche wünschten selber die Aufhebung. Sie waren des Klosterlebens
überdrüssig geworden. Wie kam es zu solcher Katastrophe?

Nach der Glaubensspaltung mußten die meisten Patres auf die Pfarreien
geschickt werden, um die Seelsorge zu betreuen. Im Kloster waren nur mehr
einige junge und ein paar alte Patres. Wenn ein Pfarrer 20 und 30 Jahre auf
der Pfarrei selbständig gewirkt hatte, mochte er kaum mehr den Anschluß ans
klösterliche Gemeinschaftsleben finden. Sein Herz war «bei seinen
Pfarrkindern» in der Welt draußen geblieben. Sie fanden die Chorgesänge
ermüdend und unwichtig. Zudem hatte der Geist der Aufklärung für Gotteslob,
Einsamkeit und Stillschweigen wenig Sinn. Was zählte, war nur die äußere
Tat und der sichtbare Erfolg vor der Welt. Zum großen Unglück waren die
letzten Äbte von Pfäfers meist schwache und nachgiebige Herren, die vor der
damaligen Welt aufgeschlossen und modern gelten wollten und daher zu
jeder Konzession bereit waren.

So baten sie den Papst um Dispens vom Chorgebet, um dafür eine Lateinschule

zu errichten! Selbstverständlich lehnte der Heilige Vater das Ansinnen
entschieden ab und beschwor Abt und Mönche, ihren Gelübden und mona-
stischen Verpflichtungen treu zu bleiben. Doch blieb das Schreiben des

Papstes ohne Eindruck auf die meisten Kapitularen. Nur fünf Mönche von
Pfäfers waren standhaft geblieben und beugten ihr Knie nicht vor dem Baal
des Zeitgeistes. Es waren die hochwürdigen Patres Alois Zwyssig von Bauen,
Nikolaus Hobi von Mels, Karl Ochsner von Einsiedeln, Augustin Kohler von
Vättis, Ambros Bumbacher von Neuheim. Am 20. Februar 1838 stimmte der
Große Rat des Kantons St. Gallen mit 86 Stimmen für die Aufhebung und
nur 30 Stimmen waren dagegen. Von den Feinden des Klosters, an ihrer
Spitze der Dekan Joh. Bapt. Steiner, wurde das Abstimmungsergebnis auf
beschämende Art und Weise im Hof zu Ragaz gefeiert. Trotz des Protestes

von Seiten des päpstlichen Nuntius und der fünf Getreuen von Pfäfers wurde
die Liquidation des Stiftes vollzogen. Am 1. April 1838 verließen alle
Kapitularen das Stift und zerstreuten sich auf die einzelnen Pfarreien und Bene-
fizien. Nur ein einziger wurde seinem Stande untreu und verheiratete sich
und zog nach Amerika. Der Abt kam ins Frauenkloster nach Altstätten, wo
er am 21. September 1845 starb. Der letzte Kapitular von Pfäfers, P. Gregor
Göldi, starb am g. Oktober 1885. Ruhmlos und schmachvoll muß das Ende
dieser mehr als tausendjährigen Stiftung bezeichnet werden. Nicht mit
Unrecht haben Historiker den Untergang von Pfäfers ein Gottesgericht
genannt.

Als der Schreiber dieser Zeilen zum ersten Male das Kloster Pfäfers
besuchte und sich der Abtei näherte, da schrie eine irrsinnige Frau aus einem
vergitterten Fenster, und ihr Schrei gellte wie eine furchtbare Anklage durch
die Landschaft. Die heiligen Psalmen mußten verstummen, das Gotteslob
verschwand aus den gesegneten Mauern, dafür aber gellt der Schrei des
Irrsinns und der geistigen Nacht aus den Mauern, die man einst Gott allein
weihte. Wie ein furchtbares Mahnmal Gottes steht Pfäfers mitten unter uns
in der Geschichte. P. Hieronymus Haas

89


	Das verlorene Kloster Pfäfers

