Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 38 (1960)

Heft: 2

Artikel: Stille : wozu und wie?

Autor: Schubiger, E.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stille — wozu und wie ?

Ein Mensch wird aufgerufen und soll erzdahlen von seinen Erfahrungen mit
der «Stille». Ganz erschrocken steht er da. Wohl ist es wahr, daf} er es wagte,
ein Leben anzutreten, in welchem der Stille Zeit und Raum gegeben wurde,
in welchem sie atmen kann. Doch ist er ihr nicht trotzdem oftmals untreu
gewesen? Um so eher, als er nicht blof} in groBer Aktivitit steht, sondern
dazu noch ein Mensch aktiver Veranlagung ist, den es zur Rede drangt! Also,
dieser Mensch kann nicht hervortreten wie ein Kartdusermoénch und das Lob
der Stille verkiinden. Das wire unehrlich. Anderseits ist ihm aber doch die
Stille eine sehr liebe Schwester von Kindheit auf. Und von einer Schwester,
selbst wenn man sich manchmal mit ihr zankt, weill man doch allerhand!

«Stille» gibt es in verschiedener Bedeutung. Sie ist, das muf3 wohl gemerkt
werden, nicht um ihrer selbst willen da, sondern um «etwas» (was das immer
sei) horbarer zu machen. Es mul manches schweigen z. B. der Bauldrm, das
Schmettern der Kofferradio, wollen wir die Natur um uns vernehmen: den
Wind, der durch die Griser lauft, Vogelrufe, Wasser. — Anderes hat still zu
werden, wenn wir uns selber, unser Innerstes, richtig héren oder horchend
das, «was die Welt im Innersten zusammen hilts, ergriinden wollen. Je mehr
die AuBlen- und Innenwelt schweigt, desto deutlicher wird die Uberwelt ver-
nehmbar, aber nur, wenn der Mensch seine Sehnsucht darauf richtet, nicht
wenn er in trager Dumpfheit verharrt. Davon erzahlen die Mystiker. Und
jeder Mensch, der nur einmal wirklich betete, weifs, daB} es wahr ist. Doch
bel uns stehen diesem Horbarwerden der gottlichen Stimme, der himmlischen
Harmonie unzdhlige Hindernisse entgegen. Deshalb rufen wir um die
«Stille», wie Rilke es tat:

«Wenn es nur einmal so ganz stille wire,
Wenn das Zufillige und Ungefdahre

Und das Gerdusch, das meine Sinne machen,
Mich nicht so sehr verhinderte am Wachen . . .

Dann konnte ich in einem tausendfachen
Gedanken bis an Deinen Rand Dich denken
Und dich besitzen, nur ein Licheln lang,
Um Dich in alles Leben zu verschenken
Wie einen Dank.»

In einem einfachen, aber wundervollen Gedicht: «Die Ohren» hat Ruth
Schaumann den Widerstreit der untern und obern Stimmen dargelegt: «Zwei
kindlichen Ohren sind beide vertrauty. Es miindet in den Jubelruf: «Ich
hore, ich hore die himmlischen Chore und uber den Hiigeln die himmlische
Stadt.» (Dal eine taube Frau ein solches Gedicht schrieb, ist ein Wunder fiir
sich.)

So ist also Stille notwendig, ndmlich «Not wendend», die Not, daB} wir
verschwommen und nicht recht und nicht das Rechte héren. Man setzt oft

26



auch statt Stille Sammlung, dann wird die Not der Zerstreutheit, der Ver-
lorenheit gewendet. Man tut dem. Ausdruck Stille auch keine Gewalt an,
wenn man sagt, daB} Stille zum klaren Sehen (nicht nur Horen) fiihre, doch
ist das Ohr in besonderer Weise an diesem Vorgang des sich Bescheidens,
des sich Auftuns und empfianglich werden beteiligt, durch den man «stille»
wird. So ist die Stille des heutigen Menschen z. B. nicht nur durch {ibermafi-
ges Radiohéren, mehr sogar noch durch zu hiufiges Fernsehen gefahrdet.
Horen fihrt namlich eher zur Stille als Sehen und das Fernsehen férdert in
bedenklicher Art den Primat des «aktiven Augess iber das «kontemplatives
Ohr!
Wie nun die Stille bei uns heimisch machen?

Es wurde schon angedeutet: sie braucht Zeit, braucht Raum und muf}
atmen koénnen.

Zeit. — Was uns lieb ist, dem schenken wir Zeit: Menschen, Dingen, Ta-
tigkeiten. So auch der Stille. Wir laden sie zu uns ein, regelmaflig, und freuen
uns an ihrem Besuch. Dem einen tritt sie auf Wanderwegen entgegen, dem
andern in Buch, Bild, Musik, dem einen neigt sie sich mehr im Erfiihlen, dem
andern im Bedenken der tiefen Wirklichkeiten. Die Stille des Horens auf
Gott kommt nur im Gebet. Es ist nun gut und unerldflich, wenn wir jeden
Tag dem Stillesein Zeit schenken, durch ein Gebet, durch eine Lesung, durch
eine Besinnung. Geizen wir dabei nicht zu sehr mit der «Zeity, als ob wir
keine hitten! Wir haben mehr davon als die meisten Menschen vor uns, und
heute sind bereits grole Bestrebungen im Gange, den Menschen zu helfen,
ihre Freizeit, ihre Ferienzeit — zu «verbraucheny. Nur wenn es um die
heilige Stille, das scheinbar nutzlose einfache Dasein fiir Gott geht, ist man
mit Kurzprogrammen zur Stelle! Rasch erledigte Sonntagsmesse, Kurz-
betrachtung, Zehnminutenrosenkranz! Zur Stille fithren solche Bestrebungen
nicht. Wir leben in der Zeit und wir brauchen daher Zeit fiir alles, was wir
wirklich mit unserem Leben verbinden wollen.

Anderseits darf das freilich nicht so verstanden werden, als kénnten nur
diese direkten — und oftmals sicher wirklich erschwerten — Bemiihungen
um die Stille (Gebet, Lesung, Betrachtung) uns diese vermitteln. Gewil}
nicht. Sie sind freilich sehr wichtig. Wir kénnen aber noch in anderer, viel
weiter gehender Weise der Stille unsere Zeit schenken. Damit ndmlich, daB
wir auch unser tigliches Leben besinnlich durchwirken. Fiir unsere Freizeit,
unsere Ferienbeschéaftigung — wenn méglich auch fiir einen Teil der Berufs-
arbeit — wihlen wir teilweise Tatigkeiten, die der Stille kein Hindernis sind.
Teilweise sage ich, weil selbstverstindlich auch der andere Pol im Menschen,
der aktive Einsatz, die Freude an der Leistung usf. zur Geltung kommen diir-
fen, bei allen Leuten, doch den Jungen noch in vermehrtem Malfle. Es kann
nichts dagegen gesagt werden, dal man sich — im rechten Rahmen — aus-
tollt, daB man alle Kréfte hergibt, selber auch «Stimme» sein méchte —
nicht blo Horer. Doch darf, wie schon gesagt, nicht unsere ganze Zeit
diesem Tun gehoren. Wenn wir jedoch besinnliches Tétigsein einschalten,
wenn wir bereit sind, iberhaupt stets nach der Tiefe zu horchen, dann be-
kommt die Stille in uns eine Heimat und 146t sich selbst in groBter Aktivitat
nicht mehr vertreiben. Das war das groBe Geheimnis der Heiligen, dessen

27



wir alle im bescheidenen MaBe teilhaftig werden kdnnen. Freilich — solchen
Stil miissen wir bewuBt erstreben. Warum die Zeit buchstéblich totschlagen
mit Losen dummer Wettbewerbe und Totos, mit Lektiire von Katalogen und
Illustrierten (auch das alles hat seine Berechtigung, doch in welchem MaBe?)
oder in dumpfem Briiten auf der tdglichen Bahnfahrt, statt uns der Stille
hinzugeben, uns ihr aufzutun, uns zu sammeln, zu beten . . .

Wenn das nicht geschieht, so zum Teil deshalb, weil die Stille in unserem
heutigen Leben nicht nur wenig Zeit beanspruchen darf, sondern auch kei-
nen «Raumy hat, nicht sichtbar unter uns sich verkérpern kann. Das wire
wohl eine der Hauptaufgaben der beschaulichen Klgster, die leider in
unserem Lande so selten sind. Das Chorgebet der Monche zeigt, wie der
Stille Raum gegeben wird, ohne daB} der Mensch deshalb die hoheren Stufen
mystischen Betens erstiegen haben muB. Das Chorgebet ist scheinbar etwas
Aktives — und entspricht dem Bediirfnis nach Leistung — aber es ist zu-
gleich Raum fiir die Stille, ein Hinhorchen auf die gottliche Wahrheit und
Wirklichkeit, und so wurde es frither auch aufgefalt. Der Mensch braucht
nicht nur den Befehl, Stille zu iiben, er braucht — aufler er wire bereits ein
ganz von Gott Erfiillter — Anleitung, Mittel, sie zu verwirklichen. Daher die
Hinweise auf Betrachtungen, Gebete — aber wie diirftig sind sie groften-
teils gegen die Welt der Psalmen. Meiner Amnsicht nach hat der heutige
Mensch nicht deshalb so groe Schwierigkeiten zu beten, weil er nicht fromm
1st, sondern weil ihm das fruchtbarste Gebetbuch des Alten und Neuen Te-
stamentes nicht aufgetan wird. Zudem es wie kein Gebet sonst zur Gemein-
schaft driangt — und richtig betende Menschen bilden einen Raum der
Stille, der unsern Familien, doch auch unsern Blockhdusern, unsern Wohn-
quartieren — so notwendig ware! Allerneuestens hort man aus den USA,
daf Hochhéuser ihren Meditationsraum erhalten — wie denn das aktive
Amerika mit seinem Hang zur Kompletation uns langsam zu beschimen
beginnt. Raum der Stille war im Bauernhaus der Herrgottswinkel, in ost-
lichen Liandern die Ikone, weil gewissermaBen die Seele des Heims, wohin
man gemeinschaftlich und einzeln alles hintrug, sich stets wieder dem Ewigen
gegeniiber sah. Solcher Raum, anders gestaltet, unserm Empfinden entspre-
chend, tut auch unsern modernen Heimstatten not. Nicht nur irgendwo als
«Zeicheny, ein Kreuz, ein Bild, sondern so, daB es Herzstiick ist, Stille um
sich breitet, uns zu sich ruft, um sich sammelt, ja sogar Fernern kundmacht,
daB hier die Stille «atmet».

Das ist das Letzte, das Hochste, daf} die Stille unser «Atem» wird, unzer-
trennbar mit uns verbunden. Freilich sind da grofe Geheimnisse verborgen.
Wie es anfangs schon gesagt wurde, die Stille ist ja nicht ithretwegen da, so
wenig wie Aszese, Leiden, Kreuz, Tod, sondern eben nur, damit schlieBlich
Gott alles mit sich, mit seinem Hauch erfiullen kann. Wie sich im Atem unser
Wesen und die Luft um uns herum wundersam vermischt, so dal} wir beide
nicht mehr trennen konnen, so nimmt die Stille Gott auf und strémt ihn
auch wieder aus. Dieses Atmen wird ja das Glick der Ewigkeit ausmachen,
und wir bereiten uns darauf vor, wir weiten und kraftigen uns dafiir durch
alles, was wir an Liebe und Einsicht, an Zeit und Raum der heute miB-
kannten «Stille» schenken. E. G. Schubiger

28



	Stille : wozu und wie?

