Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [10]

Artikel: Das Kreuz zwischen den Stromschnellen
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031891

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Kreuz zwischen den Stromschnellen

Vom Leiden Reinhold Schneiders

Nachdem Edzard Schaper den Lebensbericht Reinhold Schneiders —
«Verhillter Tags — gelesen hatte, schrieb er die Notiz: «Deutschland hat
ein Gewissen, solange Reinhold Schneider lebt.» Fiir andere ein Gewissen
zu haben und prophetisch wirken zu miissen, kann sehr unangenehme Folgen
zeitigen. — Mit dem ganzen Einsatz seiner Personlichkeit stellte sich der
Dichter gegen die militdrische Wiederaufriistung Deutschlands und gegen
die Duldung der Atomwaffe auf deutschem Gebiet. Das brachte ihn in
politischen und zum Teil auch kirchlichen Kreisen West-Deutschlands in
Verruf. Man nannte ihn einen absoluten Pazifisten oder gar einen verkapp-
ten Kommunisten. Die Presse fiel auf verleumderische Art iiber ihn her.
(In der «Schweizer Rundschau» 51/52, Seiten 449—52, nahm er Stellung
dazu).

Es wire verfriiht, ein Urteil in dieser Frage zu fillen. Dal Reinhold
Schneider aus lauterer Gesinnung handelte, kann niemand bezweifeln. Dafl
er vor Gott und seinem Gewissen nicht anders handeln konnte, weil} jeder,
der ihn kennt. Etwas spiter schrieb er: «Heute weil ich, dal nur der
Betende wahrhaft gefithrt wird und nur die im Gebete errungenen GewiB-
heiten nicht zerbrechen. Aber diese verpflichten unbedingt. Ohne die Ver-
antwortung im Gebete ist es nicht moglich, noch erlaubt, irgendeinen Ein-
satz zu leisten» (Verhiillter Tag). — Und wieder etwas spiter bemerkte
er humorvoll, daf Dichter in der Politik nicht immer eine gliickliche Hand
haben: «Nun, iiber die politische Inkompetenz der Poeten ist kein Wort zu
verlieren. Was soll man mehr von ihnen verlangen als einen schénen Vers. .
Im tibrigen stiften die Dichter nur Verwirrungs (Der Balkon).

Das Leiden

Nach dem Weltkrieg hatte Reinhold Schneider seine rastlose schriftstel-
lerische Tatigkeit fortgesetzt. Schrift reihte sich an Schrift, Buch an Buch.
«Die Arbeit ist nun einmal die Gefdhrtin meines Lebens», sagte er.

Aber auch die Krankheit machte Fortschritte. Sein Magenleiden ver-
schlimmerte sich. Strengste Didt war ihm auferlegt. Zu nacht a} er nie, er
trank etwas Wein. Viele Jahre hindurch konnte er nur noch stehend arbeiten.
Niachtelang fand er keinen Schlaf. Er betete dann oder las und schrieb.
Manchmal begann er sein Tagewerk schon um 2 Uhr, sicher um halb finf.
Haufig stellten sich Schiittelfrost und Fieber ein. «Krankheit ist Heim-
suchung der Gnade.» Mit Pascal glaubte er, «daf Krankheit der christliche
Zustand isty. Denn wie der Herr nur eine kranke Welt betreten hat, so
miissen wir in einem gewissen Sinne krank sein, damit Er zu uns kommt.

Noch schwerer waren die Leiden der Seele. Damit sind nicht so sehr
gemeint Verstindnislosigkeit, Verkennung und Verleumdung, wie es dem

193



Dichter vielfach widerfuhr, sondern die Anfechtungen des Geistes, die Be-
drohung des Glaubens und des Bildes Gottes in der Seele.

Eine gewisse «idée fixe» kehrt in seinen Schriften immer wieder: Dal}
«bildloser Schlaf, Vergessen ohne Ufer, das hochste, das einzige Gliick» sel.
Die Verheilung des «Nicht-mehr-Seins» bedeutet fiir ihn Erquickung. «Ein
Gebet ist, vor der Abfahrt, immer noch méglich: Lasse mich schlafen unter
Deinen FiiBen — in Ewigkeit» (Balkon). Meint er den Schlaf des Leibes
im Grabe oder einen Schlaf der Seele bis zum Jiingsten Tag oder gar fiir
immer? Bedeutet dieser Gedanke nur eine Versuchung oder ist es seine
Uberzeugung? Es laft sich nicht sagen.

Noch viel anderes bleibt, was ihn quélt und zernagt, Unbegreifliches, Un-
beantwortbares: «das Bose und sein Ursprung, die Qual der Kreatur, die
Freiheit; Gott auf dieser Erde, das Schweigen und Reden der unendlichen
Riumes.

Der Kosmos

«Vom Kosmos, wie ihn die moderne Wissenschaft zu erschlieen sucht,
wehte mich eine Versuchung an, deren ich nie Meister geworden bin.» Diese
Notiz Reinhold Schneiders bezieht sich auf die Zeit seiner Mittelschule. Er
nennt dieses Problem «die harteste Anfechtungs. «Der Gang der Wissen-
schaften in den letzten fiinfzig, hundert Jahren ist viel erregender als das
Entsetzliche, das sich auf der Erde begab. Wir blicken in Tiefen und Fernen,
denen wir nicht standhalten.»

Es sind die ungeheuren Zeit- und Raumdimensionen, die den Dichter
erschrecken. «DaB der Mensch sich aufmacht, in sie aufzusteigen, bedeutet
vor dieser endlichen Unendlichkeit nichts; er wird kaum die Rinde durch-
brechen; denn er miiBte Lichtjahre durchmessen, nicht Erdentage leben.»

Nun gibt es aber tausend Millionen Milchstraflen und hundert Trillionen
Sonnen und Milliarden Lichtjahre. Wird seit Ewigkeit am Weltall geschaf-
fen? Gibt es eine ewige Schopfung? Ist auch das Leiden ewig? «Wenn Zeit
und Raum gekriimmt sind und der von hier ausgegangene Strahl nach
Milliarden Jahren hierher zuriickkehrt — so vielleicht auch die Stunde.»
Abgriindige Fragen bedringen den Dichter, der in den letzten Jahren stau-
nend in den Schriften der groBlen Physiker gelesen hatte. Doch immer
wieder findet er zuriick: «Tatsache ist der Geist. Tatsache ist der Glaube,
wenn des Glaubens Kraft in uns ist. Aber sie war nie in diesem Mafe
bedroht.» Und an anderer Stelle: «Alle Abgriinde sind aufgerissen: die des
Kosmos, die des Menschen. Wenn doch noch eine Hoffnung bliebe, so kann
sie nur sein in dem Sterben Christi an unserem Leibe. Die Hoffnung ist das
Leiden. .. Der Kreuzweg ist der Weg.»

Noch enger klammerte er sich an das Kreuz des Herrn. In der Verlas-
senheit des Kreuzes fand er Christus und sich selbst. — Auch das Bild
Mariens vermochte Licht in diese «kosmische Finsterniss zu bringen, das
Bild jener erhabenen Frau und Mutter des Herrn, deren Haupt zwdlf Sterne
schmiicken und zu deren Fuflen der Mond ruht. «Uraltes Wissen und
Ahnen», schreibt er, «schlieBt sich an ihre Gestalt, unterwirft sich ihr. Im

194



Christentum lebt eine Berufung zum Kosmos, die heute, angesichts gren-
zenloser Raume, vollzogen werden will. Welche Galionsfigur unserer Raum-
schiffe sollten wir wihlen, wenn nicht die auf der Mondsichel stehende
Mutter des Herrn? Sie hat Den in die Welt geboren, vor dem, am Ende der
Zeit, die Sterne niederwirbeln werden wie die Friichte des Feigenbaumes»
(Pfeiler im Strom).

Dunkle Nacht

Die Finsternis iiber seiner Seele war immer dichter geworden. Aber er
weist auf ein Wort der Schrift hin: «Moses aber trat hinzu zur Finsternis,
in der war Gotty (2. Mos. 20, 21). Gott war fiir thn voller Geheimnisse.
Doch Augustinus sagt: «Wenn du Ihn verstehen wiirdest, wire es nicht
Gott.» Und Gott war fir ihn «der Schreckliche, dessen Sprache Leo der
Grofle als ,brennendes Feuer’ erkannte.» — «Ich hatte von Anfang an das
Gefiihly, bekennt er gegen Ende seines Lebens, «tief ins Dunkel zu gehen.
Wolle es Gott, dal} es ein winziger Anteil ist an der heiligen Finsternis eines
Nikolaus von Cues und des Johannes vom Kreuz, der Karfreitagsnacht auf
dem Grabe!s

DaB sein inneres Erleben nicht immer von solcher Verlassenheit gezeichnet
war, beweisen viele Texte seines Werkes, welche eine innige Liebesvereini-
gung mit Christus ahnen lassen. Ein Sonett mag das bezeugen:

So nimm mein Leben So nimm mein Leben, Herr, und lal3 das Deine
In mir, eh diese Zeit verweht, beginnen,
DaB3 unverloschbar mir ein Licht von innen
Den Weg erhellt mit heiligem Widerscheine.

Was bin ich noch? Es will in mir das Reine,
Das Du gestiftet, stille Macht gewinnen;
Ich fiihl’ das Leben sinken und zerrinnen,
Und leise iibermdchtigst Du das Meine.

Ich bin nichts mehr; ich trage durch die Zeit
Den Hall der Worte, die Dein Mund gesprochen
Von heiligem Traum fiir alle Zeit umfangen;

Es sinkt die Welt in Deine Wirklichkeit ;
Hat nur das Herz der Bilder Macht gebrochen,
So sind sie bald in Deinem Bild vergangen.

Den Winter 1957/58 verbrachte Reinhold Schneider in Wien. Voller
Todesahnungen kehrte er nach Freiburg zurtick. Ein Jahr zuvor hatte er mit
leisem Lacheln von den Iren berichtet, sie wiirden vor dem Einschlafen

195



beten: «Lieber Gott, rufe mich, wann Du willst, nur nicht heute nacht.» Er
selber fiigte damals hinzu: «Ich wire bereit, die Einschrinkung fallen zu
lasseny (Balkon).

Am Karsamstag des Jahres 1958 verungliickte er bei einem Gang durch
die StraBen Freiburgs. Er trug eine schwere Kopfverletzung davon. Ohne
das Bewulitsein nochmals zu erlangen, verstarb er am Ostersonntag, den
6. April 1958. Der Karfreitagsnacht war ein strahlender Auferstehungs-
morgen gefolgt.

Sein eigenes Wort beschlieffe diesen Bericht: «Werk und Leben kénnen
untergehn, wenn nur zwischen den Stromschnellen in der Nacht auf Blitzes-
dauer das Kreuz auf ihnen erschienen ist.» P. Bruno

Auferstehung

Erst die Auferstehung bringt die letzte Klarheit dariiber, was Erlosung
heift. Nicht nur, dafl uns offenbart wird, wer Gott ist, wer wir selbst und
was die Siinde; nicht nur, daB3 der Weg zu neuem Tun der Kinder Gottes
gewiesen und die Kraft zum Beginnen und Vollbringen gegeben wird; ja
nicht einmal nur, daf die Siinde gesiihnt und so die Vergebung in ein Uber-
maB der Liebe und Gerechtigkeit verwurzelt wird — sondern GréBeres,
oder, richtiger gesagt —, Leibhaftigeres: Erlosung bedeutet, dafl Gottes um-
schaffende Liebesmacht unser lebendiges Sein erfafit. Wirklichkeit also, nicht
nur Idee, Gesinnung, Richtung des Lebens. Erlosung ist der zweite géttliche
Beginn nach dem ersten der Schopfung. Und was fiir ein Beginn! Wenn
jemand fragte: Was ist Erlosung, Erlosthaben, Erlostsein? — dann miiBte
die Antwort lauten: der auferstandene Herr. Er, in seinem leibhaftigen
Dasein, in seiner verklarten Menschheit — er ist die erloste Welt. Darum
heiBt er «der Erstgeborene aus aller Schopfung», «die erste Fruchty und
«der Anfang» (Kol. 1, 15.18; 1 Kor. 15, 20). In ihm ist die Schépfung in
das ewige Dasein Gottes hineingehoben. Und nun steht er in der Welt als
unzerstorbarer Beginn. Er wirkt als entziindete Glut, die weiterbrennt; als
Pforte, die in sich hineinzieht; als lebendiger Weg, der ruft, ihn zu betreten
(Lk. 12, 49; Joh. 10, 7; 14, 6). Alles soll in ihn, den Auferstandenen, zur
Teilnahme an seiner Verkldarung hineingezogen werden.

Zu Beginn der Neuzeit hat sich das Dogma gebildet, das Christentum sei
dem Leib feind. Was aber da das Wort «Leib» meint, ist der irdisch-selbst-
herrliche Leib — der Antike oder der Renaissance, oder unserer Zeit. In
Wahrheit hat das Christentum allein es gewagt, den Leib in die innerste
Tiefe der Gottesnihe zu ziehen. Im Neuen Testament, an einer seiner
gewaltigsten und entscheidendsten Stellen, stehen folgende Sitze: «Die sehn-
siichtige Erwartung der Schopfung harrt auf die Offenbarung der Séhne
Gottes. Denn der Verginglichkeit ist die Schopfung unterstellt, nicht frei-

196



	Das Kreuz zwischen den Stromschnellen

