Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [10]

Artikel: Sinnige Bréuche

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SINNIGE BRAUCHE

Wer in den letzten Tagen der Karwoche den Gottesdienst besucht, wird
immer wieder tief beeindruckt vem heiligen Ernst der Liturgie. Dazu tragen
auch jene Briauche bei, von denen hier die Rede sein soll. Sie sind altehr-
wiirdig und haben ihre Geschichte, sind nicht alle zugleich und am selben
Ort entstanden. Sie haben auch eine gewisse Entwicklung erfahren.

Erwihnen wir zuerst die Mette. So heiBt jener Teil des kirchlichen Stun-
dengebetes, der urspriinglich in der Nacht — daher auch der Name «Vigily =
Nachtwache — jetzt aber in den frithen Morgenstunden gebetet wird. Wir
horen hier Psalmen, Lesungen aus der Heiligen Schrift und aus Kirchen-
vatern und die berithmten Responsorien, die so viele Komponisten zur Ver-
tonung gelockt haben.

Aber wir horen kein Gloria Patri, keinen Hymnus und kein kurzes Respon-
sorium, wie es im monastischen Brevier zu den Laudes und zur Vesper der
Festtage den Mysteriengedanken so priagnant und melodids iiberaus an-
sprechend wiedergibt. Fast mutet uns dieses Stundengebet wie das Toten-
officlum an. Manche Liturgiker haben es denn auch als Ausdruck des
Schmerzes der Kirche gedeutet und sprechen von «Trauermettens.

Die Historiker sagen uns aber, dafl wir hier und in den ubrigen Horen
mit wenig Anderungen das urspringlich rémische Officium vor uns haben,
denn vor Papst Gregor dem Groflen hatte man im Stundengebet zu Rom
keine Einleitungsverse, kein Invitatorium, und die Hymnen wurden erst im
12. Jahrhundert aufgenommen. Auch die Aufforderung: «Jerusalem, Jeru-
salem, bekehre dich zum Herrn, deinem Gott», mit der jedes der drei Klage-
lieder des Propheten Jeremias schlieBt, war, wenn auch nicht gerade in
dieser, so doch in einer dhnlichen Form, auch auflerhalb der Karwoche nach
der Lesung eines Propheten iiblich.

Dieses schlichte, der gewohnten Ausschmiickung entbehrende Gebet paBt
trefflich zu der besinnlichen Stunde, mit der wir die letzten Kartage be-
ginnen.

Wihrend dieses Stundengebetes ist es noch dunkel. Im Chor brennen auf
einem dreieckformigen Leuchter 15 Kerzen. Sie sind aus braunem Wachs
gebildet, nur die oberste ist weil. Nach jedem Psalm der Mette und der
Laudes wird eine Kerze ausgeloscht. Beim Gesang des Benediktus verglim-
men auch die 6 Kerzen am Altare, und dann wird die weifle Kerze hinter
den Hochaltar oder, wo das nicht mdglich ist, zum Chor hinausgetragen,
aber nicht ausgeloscht. Wenn die Schlufigebete gesprochen sind, bringt der
Zeremoniar die brennende Kerze wieder auf ihren Platz am Leuchter
zuriick.

Dieser Brauch war zunichst nur in Frankreich und dann noch in einigen
Kirchen nérdlich der Alpen heimisch. In Rom fand er dann spiter ebenfalls
Eingang, aber vielleicht nicht vor der Jahrtausendwende. Jetzt gehort er
durchaus zur rémischen Liturgie.

186



Dein Kreuz beten wir an, o Herr. Wir loben und verherrlichen deine Auf-

erstehung. Siehe, durch das Kreuz ward aller Welt die Freude wieder-
geschenkt.

Karfreitagsliturgie

187



Was bedeutet dieser Brauch?

Die recht niichterne Erklarung fehlt nicht: man habe die Kerzen, eine
nach der andern ausgeldscht, weil eben die Nacht allmihlich wich und das
Tageslicht von Psalm zu Psalm sieghafter wurde. Es ist durchaus moglich,
daB solch praktische Erwigungen anfinglich das Ausloschen der Kerzen
veranlafit haben, aber bald verstand man, damit noch einen andern, viel
tieferen Sinn zu verbinden. Warum brennt die weille Kerze weiter, warum
verbirgt man sie auf kurze Zeit und bringt sie dann zuriick, ohne sie auszu-
I6schen?

In der Kathedrale zu Sevilla in Spanien bewahrt man einen kunstvoll
gearbeiteten Leuchter auf, der in den Kartagen verwendet wird. Er ist mit
den Figuren Christi und der Apostel geschmuckt. Dieser Leuchter fithrt uns
zur richtigen Deutung unseres Brauches. Christus ist das Licht, das in die
Welt kam. Aber die Menschen liebten die Finsternis mehr als das Licht.
Noch vor kurzem war Jesus umjubelt, dann aber lieBen ihn selbst die Apostel
im Stiche, einer nach dem andern floh. Christus blieb allein. Nacht war es,
der Heiland starb und wurde begraben. Doch am dritten Tage stand er
wieder auf. Die weille Kerze wird nur unsichtbar, sie erlischt nicht, sie kehrt
zuriick; sie ist Symbol des sterbenden Erlosers, aber auch Symbol des Auf-
erstandenen.

Noch etwas mahnt uns an die letzten Stunden der Leidenszeit. Wenn die
weifle Kerze verschwindet, wird ein lautes Gerdusch gemacht, etwa mit
einer holzernen Raffel oder Klapper. Vielleicht ist es, wenn die Mette frith
gebetet wird und die Jahreszeit noch nicht vorangeschritten ist, immer noch
dunkel im Gotteshause. Der mittelalterliche Mensch dachte jetzt an die
Finsternis, die die Erde beim Tode des Herrn einhiillte und er wulite auch,
daB damals die Erde bebte, die Felsen sich spalteten und der Vorhang im
Tempel zerriBl. Diesen Schrecken suchte er sich irgendwie zu vergegen-
wirtigen. Daher der immer lauter werdende Larm.

Es mag sein, daf dieser Strepitus, dieses Gerdusch urspriinglich viel
weniger laut war, daf} es gar nur das Klopfen des Obern war, der das Zei-
chen zum Verlassen des Chores gab. Dann aber machte man daraus ein
Gerausch, das sogar an das Beben der Erde erinnern konnte.

Eigentiimlich fiir die Kartage ist auch das Schweigen der Kirchenglocken.
Beim Gloria des Hohen Donnerstages ertdnen sie alle und jubeln mit der
Orgel zusammen. Dann aber vernimmt man weder Orgelton noch Glocken-
klang bis zur Ostervigil. Die Gldaubigen werden durch eine Raffel auf die
Stunde des Gottesdienstes aufmerksam gemacht.

Wie man in einem Hause, wo ein Sterbender liegt, leise auftritt und im
Fliisterton spricht, so soll auch in der Stunde, da man sich das bittere Leiden
und Sterben des Herrn vergegenwirtigt und da man seiner Grabesruhe
gedenkt, Stille herrschen.

Vielleicht hat auch hier ein klosterlicher Brauch seinen Einfluf} gehabt.
Wenn in der Abtei Cluny ein Monch mit dem Tode rang, pflegte man durch
Schldage auf ein Holzbrett das Zeichen zum Gebet fiir den Sterbenden zu
geben. Bei der weiten Ausbreitung der Observanz von Cluny war dieser
Brauch vielerorts bekannt und konnte leicht AnlaB} werden zur Einfithrung
der Karfreitagsraffel.

188



Erwahnenswert ist eine Ausnahme von der Regel, wie sie sich in Venedig
einbiirgerte. Auch dort schwiegen die Glocken. Doch am Karsamstag horte
man um 5 Uhr frith eine Glocke, nur diese eine in der ganzen Stadt. Dann
sagte das Volk: «]Jetzt gehen die drei heiligen Frauen zum Grabe des Herrn,
es lautet die Glocke der drei Marien.»

Leider wird beim heutigen Verkehr und dem nunmehr zur Landplage
gewordenen Larm der Strafen das Schweigen der Glocken nicht mehr jenen
Eindruck machen wie vordem. Aber gleichwohl sollten wir uns bemiihen,
wenigstens innerlich still, gesammelt zu werden, um Stunde fiir Stunde mit
dem leidenden Heiland den Weg vom Olberg nach Kalvaria zu gehen und
in seligem Hoffen der Auferstehung zu harren. Abt Basilius

Du biSt Du bist selber der Kelch!

Metallnem Gedder enthauen
der Kelch

Wirst du gehdmmert, gedreht

und gehdrtet zu edler Gestalt.

Neige in Demut die Stirn

und licbe dein leidvolles Leben.

Fallt dich Verzweiflung an,

birg dich am Herzen des HERRN.
Seiden Gewand und Gerdte

von mondhellem Silber sind nichtig,
Fehlt der Seele das Gold

tapfer eroberter Zucht.

Du bist der goldene Kelch!

Auf dem Grund deiner Seele erneuert
Tag fir Tag der HERR

P. Bruno Scherer Opfer und mystischen Tod.

189



	Sinnige Bräuche

