
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [10]

Artikel: Sinnige Bräuche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SINNIÇE BRÄUCHE

Wer in den letzten Tagen der Karwoche den Gottesdienst besucht, wird
immer wieder tief beeindruckt vom heiligen Ernst der Liturgie. Dazu tragen
auch jene Bräuche bei, von denen hier die Rede sein soll. Sie sind
altehrwürdig und haben ihre Geschichte, sind nicht alle zugleich und am selben
Ort entstanden. Sie haben auch eine gewisse Entwicklung erfahren.

Erwähnen wir zuerst die Mette. So heißt jener Teil des kirchlichen
Stundengebetes, der ursprünglich in der Nacht — daher auch der Name «Vigil»
Nachtwache — jetzt aber in den frühen Morgenstunden gebetet wird. Wir
hören hier Psalmen, Lesungen aus der Heiligen Schrift und aus Kirchenvätern

und die berühmten Responsorien, die so viele Komponisten zur
Vertonung gelockt haben.

Aber wir hören kein Gloria Patri, keinen Hymnus und kein kurzes Respon-
sorium, wie es im monastischen Brevier zu den Laudes und zur Vesper der
Festtage den Mysteriengedanken so prägnant und melodiös überaus
ansprechend wiedergibt. Fast mutet uns dieses Stundengebet wie das Toten-
officium an. Manche Liturgiker haben es denn auch als Ausdruck des
Schmerzes der Kirche gedeutet und sprechen von «Trauermetten».

Die Historiker sagen uns aber, daß wir hier und in den übrigen Hören
mit wenig Änderungen das ursprünglich römische Officium vor uns haben,
denn vor Papst Gregor dem Großen hatte man im Stundengebet zu Rom
keine Einleitungsverse, kein Invitatorium, und die Hymnen wurden erst im
12. Jahrhundert aufgenommen. Auch die Aufforderung: «Jerusalem,
Jerusalem, bekehre dich zum Herrn, deinem Gott», mit der jedes der drei Klagelieder

des Propheten Jeremias schließt, war, wenn auch nicht gerade in
dieser, so doch in einer ähnlichen Form, auch außerhalb der Karwoche nach
der Lesung eines Propheten üblich.

Dieses schlichte, der gewohnten Ausschmückung entbehrende Gebet paßt
trefflich zu der besinnlichen Stunde, mit der wir die letzten Kartage
beginnen.

Während dieses Stundengebetes ist es noch dunkel. Im Chor brennen auf
einem dreieckförmigen Leuchter 15 Kerzen. Sie sind aus braunem Wachs
gebildet, nur die oberste ist weiß. Nach jedem Psalm der Mette und der
Laudes wird eine Kerze ausgelöscht. Beim Gesang des Benediktus verglimmen

auch die 6 Kerzen am Altare, und dann wird die weiße Kerze hinter
den Hochaltar oder, wo das nicht möglich ist, zum Chor hinausgetragen,
aber nicht ausgelöscht. Wenn die Schlußgebete gesprochen sind, bringt der
Zeremoniar die brennende Kerze wieder auf ihren Platz am Leuchter
zurück.

Dieser Brauch war zunächst nur in Frankreich und dann noch in einigen
Kirchen nördlich der Alpen heimisch. In Rom fand er dann später ebenfalls
Eingang, aber vielleicht nicht vor der Jahrtausendwende. Jetzt gehört er
durchaus zur römischen Liturgie.

186



Dein Kreuz beten wir an, o Herr. Wir loben und verherrlichen deine

Auferstehung. Siehe, durch das Kreuz ward aller Welt die Freude
wiedergeschenkt. Karfreitagsliturgie

187



Was bedeutet dieser Brauch?
Die recht nüchterne Erklärung fehlt nicht: man habe die Kerzen, eine

nach der andern ausgelöscht, weil eben die Nacht allmählich wich und das

Tageslicht von Psalm zu Psalm sieghafter wurde. Es ist durchaus möglich,
daß solch praktische Erwägungen anfänglich das Auslöschen der Kerzen
veranlaßt haben, aber bald verstand man, damit noch einen andern, viel
tieferen Sinn zu verbinden. Warum brennt die weiße Kerze weiter, warum
verbirgt man sie auf kurze Zeit und bringt sie dann zurück, ohne sie
auszulöschen?

In der Kathedrale zu Sevilla in Spanien bewahrt man einen kunstvoll
gearbeiteten Leuchter auf, der in den Kartagen verwendet wird. Er ist mit
den Figuren Christi und der Apostel geschmückt. Dieser Leuchter führt uns
zur richtigen Deutung unseres Brauches. Christus ist das Licht, das in die
Welt kam. Aber die Menschen liebten die Finsternis mehr als das Licht.
Noch vor kurzem war Jesus umjubelt, dann aber ließen ihn selbst die Apostel
im Stiche, einer nach dem andern floh. Christus blieb allein. Nacht war es,
der Heiland starb und wurde begraben. Doch am dritten Tage stand er
wieder auf. Die weiße Kerze wird nur unsichtbar, sie erlischt nicht, sie kehrt
zurück; sie ist Symbol des sterbenden Erlösers, aber auch Symbol des
Auferstandenen.

Noch etwas mahnt uns an die letzten Stunden der Leidenszeit. Wenn die
weiße Kerze verschwindet, wird ein lautes Geräusch gemacht, etwa mit
einer hölzernen Raffel oder Klapper. Vielleicht ist es, wenn die Mette früh
gebetet wird und die Jahreszeit noch nicht vorangeschritten ist, immer noch
dunkel im Gotteshause. Der mittelalterliche Mensch dachte jetzt an die
Finsternis, die die Erde beim Tode des Herrn einhüllte und er wußte auch,
daß damals die Erde bebte, die Felsen sich spalteten und der Vorhang im
Tempel zerriß. Diesen Schrecken suchte er sich irgendwie zu vergegenwärtigen.

Daher der immer lauter werdende Lärm.
Es mag sein, daß dieser Strepitus, dieses Geräusch ursprünglich viel

weniger laut war, daß es gar nur das Klopfen des Obern war, der das
Zeichen zum Verlassen des Chores gab. Dann aber machte man daraus ein
Geräusch, das sogar an das Beben der Erde erinnern konnte.

Eigentümlich für die Kartage ist auch das Schweigen der Kirchenglocken.
Beim Gloria des Hohen Donnerstages ertönen sie alle und jubeln mit der
Orgel zusammen. Dann aber vernimmt man weder Orgelton noch Glockenklang

bis zur Ostervigil. Die Gläubigen werden durch eine Raffel auf die
Stunde des Gottesdienstes aufmerksam gemacht.

Wie man in einem Hause, wo ein Sterbender liegt, leise auftritt und im
Flüsterton spricht, so soll auch in der Stunde, da man sich das bittere Leiden
und Sterben des Herrn vergegenwärtigt und da man seiner Grabesruhe
gedenkt, Stille herrschen.

Vielleicht hat auch hier ein klösterlicher Brauch seinen Einfluß gehabt.
Wenn in der Abtei Cluny ein Mönch mit dem Tode rang, pflegte man durch
Schläge auf ein Holzbrett das Zeichen zum Gebet für den Sterbenden zu
geben. Bei der weiten Ausbreitung der Observanz von Cluny war dieser
Brauch vielerorts bekannt und konnte leicht Anlaß werden zur Einführung
der Karfreitagsraffel.

188



Erwähnenswert ist eine Ausnahme von der Regel, wie sie sich in Venedig
einbürgerte. Auch dort schwiegen die Glocken. Doch am Karsamstag hörte
man um 5 Uhr früh eine Glocke, nur diese eine in der ganzen Stadt. Dann
sagte das Volk: «Jetzt gehen die drei heiligen Frauen zum Grabe des Herrn,
es läutet die Glocke der drei Marien.»

Leider wird beim heutigen Verkehr und dem nunmehr zur Landplage
gewordenen Lärm der Straßen das Schweigen der Glocken nicht mehr jenen
Eindruck machen wie vordem. Aber gleichwohl sollten wir uns bemühen,
wenigstens innerlich still, gesammelt zu werden, um Stunde für Stunde mit
dem leidenden Heiland den Weg vom Ölberg nach Kaivaria zu gehen und
in seligem Hoffen der Auferstehung zu harren. Abt Basilius

Du bist

der Kelch

P. Bruno Scherer

Du bist selber der Kelch!

Metallnem Geäder enthauen

Wirst du gehämmert, gedreht

und gehärtet zu edler Gestalt.

Neige in Demut die Stirn

und liebe dein leidvolles Leben.

Fällt dich Verzweiflung an,

birg dich am Herzen des HERRN.

Seiden, Gewand und Geräte

von mondhellem Silber sind nichtig,

Fehlt der Seele das Gold

tapfer eroberter Zucht.

Du bist der goldene Kelch!

Auf dem Grund deiner Seele erneuert

Tag für Tag der HERR

Opfer und mystischen Tod.

189


	Sinnige Bräuche

