Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [7]

Artikel: So geht es nicht

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beziehung. Friedrich Heer (Wien), der bekannte Historiker und Publizist,
spornte den Christen in der Geschichte zur Weltverantwortung und zum
Offensein der Anliegen fiir die andern an. Hans Asperger (Innsbruck), Medi-
ziner und Heilpadagoge, behandelte die Fragen der Sexualitit, wie sie gerade
den Studenten beriihren.

Wieweit nun diese Besinnungstage beim Einzelnen ihre Wirkung gefunden
haben, ldft sich nicht in Worten ausdriicken. Erfreulich ist, da} sehr viele
Studierende, Dozenten und Altakademiker der Einladung gefolgt sind und
den Weg zur Auseinandersetzung gefunden haben. Tatsdchlich waren bei
allen Vortrigen die Horsdle tiberfiillt. In zwei Fillen mulite sogar in die
naheliegende Peterskirche ubersiedelt werden, die die Herbeistromenden
auch nur knapp zu fassen vermochte. Aber lassen wir uns nicht tduschen von
der Masse. Der Schreibende dieser Zeilen kann den Eindruck nicht ver-
wehren, daf3 bei vielen der Name des einen oder andern Referenten mehr
angezogen hat als das Anliegen, aus dem heraus die ganze Aktion unter-
nommen wurde. Mit einiger Sicherheit darf man aber doch behaupten, daf3
die Mehrzahl der Teilnehmer sich durchaus positiv zu dieser Auseinander-
setzung gestellt hat. Schon nur die Anerkennung vieler, das Jubildumsjahr auf
diese Weise eingeleitet zu haben, darf als Erfolg gewertet werden.

Durch das erfreuliche Mitarbeiten und Mitwirken von Vertretern beider
Konfessionen erhielt die Veranstaltung einen Skumenischen Charakter, ohne
die Oekumene direkt zum Thema zu haben. In diesem Sinne haben die Tage
auch dazu beigetragen, eine Atmosphire des gegenseitigen Vertrauens und
der Aufgeschlossenheit zu schaffen, welche die notwendige Voraussetzung fiir
ein fruchtbares Gesprach zwischen den Konfessionen bildet. H.P.S.

So geht es nicht

«Sie wissen, wo wir stehen — sie sollen kommen!», meinte einmal ein
romischer Prilat. Er wollte damit sagen, eine Wiedervereinigung der Chri-
stenheit kann sich nur ereignen, wenn die Abtriinnigen dorthin zuriickkehren,
wo ihre Viter abfielen. Damit wiirde das ganze Problem eigentlich nur zu
einer organisatorischen Frage. Mehr oder weniger denken die meisten
Katholiken so. Wir sind ja von Jugend auf gelehrt worden, unsere Kirche
sei die allein seligmachende, weil sie eben allein den Anspruch erheben darf,
die von Christus gestiftete und von seinen Aposteln organisierte Religions-
gemeinschaft zu sein, weil sie allein im Vollbesitz der Wahrheit ist. Sie ver-
waltet die sieben heiligen Sakramente, und sie allein weist jene hierarchische
Struktur auf, die im Evangelium und der Apostelgeschichte grundgelegt ist.
Also gibt es fiir die Andersglaubigen nur eines — sich mit dem verlorenen
Sohn auf den Weg zu machen — auf den Weg nach Rom, wo der Vater der
Christenheit mit ausgebreiteten Armen auf sie wartet, aber sie sollen dabeil
das reumiitige Bekenntnis nicht vergessen: «Pater, peccavi — Vater, ich habe
gesiindigt . . .».

130



Aber gerade die Parallele zum Gleichnis vom verlorenen Sohn zeigt, daf3
unsere Rechnung nicht so glatt aufgeht. Es steht dort nimlich etwas, was
nicht den Sohn, sondern den Vater betrifft: «Er (der verlorene Sohn) war
noch weit entfernt, als ihn sein Vater sah. Und von Mitleid geriihrt, ging er
ihm eilends entgegen, fiel thm um den Hals und kiiite ihny (Lk. 15, 20).
Damit ist eigentlich alles ausgesagt iiber unser wahres Verhalten gegeniiber
den irrenden Briidern und Schwestern. Wir diirfen uns nicht selbstgeniigsam
und iiberheblich in unsere wohlgebaute Burg zuriickziehen und die andern
dem Schicksal iiberlassen: «Sie wissen ja, wo wir wohnen, sie sollen kommen!»
Die Trennung muB uns in der innersten Seele wehtun, sie muB eine offene
Wunde bleiben, die uns schmerzt. Und dieser Schmerz wird uns driangen,
stets Ausschau zu halten, ob sich die Vermifiten auf dem Heimweg befinden.
Und sobald wir sie erspahen — und mdgen sie noch in weiter Ferne sein —,
sollen wir entgégeneilen, und die Begegnung wird zu einem Freudenfest ohne-
gleichen. Auch nicht der geringste Vorwurf diirfte {iber unsere Lippen
kommen.

Von einem unerhorten Entgegenkommen ist also hier die Rede. Aber darf
die Kirche denn irgendwelche Zugestandnisse machen? Auf jeden Fall viel
mehr, als wir gemeinhin annehmen. GewiB3, von der Heiligen Schrift, vom
Dogma vom kirchlichen Amt und Kult, soweit sie gottlicher Einsetzung sind,
darf sie kein Jota preisgeben. Aber daneben ist in der kirchlichen Dlsmphn
und Frommigkeit manches gewachsen, das ebenso gut anders sein konnte,
anders sein diirfte und in vielen Fillen auch anders sein sollte. Kardinile und
Kanoniker sind nicht von Gott eingesetzt (ihre Schleppen und Mintelchen
noch weniger!) Das Bischofsamt ist gottlicher Einsetzung, die Pontifikalien
sind menschliche Zutat. Der Priester ist gemafl der Schrift Mittler zwischen
Gott und den Menschen, aber daB} er (in der lateinischen Kirche) ehelos lebt
und eine besondere Gewandung tragt, ist rein kirchliche Vorschrift. Latein
ist weder die alteste noch die einzige Sprache der kirchlichen Liturgie, und
ein fromm vorgetragener Choral von Johann Sebastian Bach kann ein christ-
liches Gemiit ebenso erbauen wie ein melismenreiches Graduale. Wenn uns
unsere eigenen kirchlichen Traditionen lieb und teuer sind, warum sollten wir
von den andern verlangen, ihre eigenen radikal aufzugeben, wenn sich darin
nichts Haeretisches vorfindet. Mit andern Worten, wenn sie schon bereit sind,
in das Haus der einen heiligen katholischen und apostolischen Kirche zu
tibersiedeln, warum sollte man ihnen nicht gestatten, ihre Zimmer nach
eigenem Geschmack zu moéblieren und auszustatten, wenn sie nur nicht gegen
die Ordnung und Disziplin des Hauses verstoBen. Diese Blickrichtung des
dornenvollen Problems ist durchaus nicht rein theoretischer Art. Bereits gibt
es bedeutsame lutherische Theologen, die unsere katholische Lehre unter-
schreiben, alle sieben Sakramente — und die hierarchische Struktur mit dem
Primat des rémischen Bischofs an der Spitze anerkennen, aber zugleich
erwarten, dafl man ihnen im Raum der katholischen Kirche gestattet, evan-
gelische Bistiimer zu griinden mit einer eigenen Verfassung und einer
besonderen Liturgie. Ist diese Hoffnung Utopie? Wir glauben nicht. Warum
sollte man den Katholiken evangelischer Prigung verweigern, was den
unierten Katholiken ostlicher Riten gestattet ist? Dariiber zu befinden, ist
freilich einzig und allein Sache der kirchlichen Autoritit. Das kommende

131



Konzil wird sich zweifellos mit solchen Fragen befassen miissen. An uns aber
ist es, zu beten, daB} der Heilige Geist den Heiligen Vater und die Bischofe
des katholischen Erdkreises mit wahrer Grofimut und Hochherzigkeit erfiille,
damit sie nicht an sekundaren Dingen festhalten, wo Wesentliches auf dem
Spiele steht. Unterdessen wollen wir selber den Geist christlicher Solidaritit
pflegen und unsern Glauben durch Werke der Liebe empfehlen. Das ist die
einzige Propaganda, die sich vor dem Evangelium verantworten kann.

P. Vinzenz

$t. Jobaun in Toggenburg

Es ist ein gar schones Landchen, das Toggenburg. Griine Matten, freund-
liche, betriebsame Dérfer links und rechts der Thur, die einem Kanton ihren
Namen gegeben hat, ein Tal, das bei Wil sich 6ffnet und langsam, besonders
von Lichtensteig ab, hdéher wird, um bei Wildhaus, der Geburtsstitte
Zwinglis, den Scheitelpunkt und den 1100 Meter hohen PaB} zwischen Thur
und Rhein zu erreichen.

In diesem Hochtal, viel besucht im Sommer, noch viel mehr im Winter,
auf der einen Seite das Santis-Massiv, auf der andern die Churfirsten, die
hier noch lange nicht so wild und unnahbar erscheinen wie vom Walensee
aus, liegen zwei Ortschaften, Alt- und Neu-St.-Johann, deren Geschichte
eng verbunden ist mit einem ehemaligen Benediktinerstift.

Um das Jahr 1150, so berichtet die Tradition, soll das obere Thurtal bei
dem heutigen Alt-St.-Johann an zwei Waldbruder, Milo und Thiiring,
gekommen sein, und dies durch einen gewissen Wenzel von Ganterswil. Eine
Einsiedlerzelle war also Ursprung eines Klosters, denn bald liefen sich hier
Benediktiner aus dem Kloster Trub im Emmental nieder. An ihrer Spitze
stand Abt Burkard, den man spiter als Gottseligen verehrte. Papst
Eugen ITI. war dem jungen Kloster ein groBer Génner. Dasselbe erhielt Giiter
und Rechte in der ganzen Gegend, so in Neflau und Buflnang, besall das
Recht der freien Abtswahl, stand unter dem Schutz des Grafen von Toggen-
burg und erhielt von diesem das Fischereirecht in der Thur.

Als 1468 die Grafschaft Toggenburg an die Abtei St. Gallen kam, wurde
der Abt von St. Gallen Schutzvogt iiber das Kloster Alt-St.-Johann. Aber
schon bald brach der Sturm auch uber das Kloster im obern Thurtal herein:
in der Glaubensspaltung zerfiel der Konvent. Der Abt muf3te nach dem
friedlicheren Vorarlberg fliichten, wo das Kloster die Pfarrei Gotzis ver-
waltete und Giiter besafl. Feuer suchte Alt-St.- Johann heim!

Da nahm sich Abt Otmar II. von St. Gallen des Klosters an. Man hegte
schon die besten Hoffnungen, da traf ein neuer Schlag den Konvent: ein
neuer Brand anno 1626. Und nun baute man nur einen kleinen Teil des
Klosters wieder auf, eine bescheidene Propstei. Das eigentliche Kloster ver-
legte man nach Neu-St.-Johann bei NeBlau. Im Jahre 1680 wurde die neue
Klosterkirche zu Ehren des Evangelisten Johannes und des Taufers geweiht.

132



	So geht es nicht

