
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [7]

Artikel: So geht es nicht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beziehung. Friedrich Heer (Wien), der bekannte Historiker und Publizist,
spornte den Christen in der Geschichte zur Weltverantwortung und zum
Offensein der Anliegen für die andern an. Hans Asperger Innsbruck), Mediziner

und Heilpädagoge, behandelte die Fragen der Sexualität, wie sie gerade
den Studenten berühren.

Wieweit nun diese Besinnungstage beim Einzelnen ihre Wirkung gefunden
haben, läßt sich nicht in Worten ausdrücken. Erfreulich ist, daß sehr viele
Studierende, Dozenten und Altakademiker der Einladung gefolgt sind und
den Weg zur Auseinandersetzung gefunden haben. Tatsächlich waren bei
allen Vorträgen die Hörsäle überfüllt. In zwei Fällen mußte sogar in die
naheliegende Peterskirche übersiedelt werden, die die Herbeiströmenden
auch nur knapp zu fassen vermochte. Aber lassen wir uns nicht täuschen von
der Masse. Der Schreibende dieser Zeilen kann den Eindruck nicht
verwehren, daß bei vielen der Name des einen oder andern Referenten mehr
angezogen hat als das Anliegen, aus dem heraus die ganze Aktion
unternommen wurde. Mit einiger Sicherheit darf man aber doch behaupten, daß
die Mehrzahl der Teilnehmer sich durchaus positiv zu dieser Auseinandersetzung

gestellt hat. Schon nur die Anerkennung vieler, das Jubiläumsjahr auf
diese Weise eingeleitet zu haben, darf als Erfolg gewertet werden.

Durch das erfreuliche Mitarbeiten und Mitwirken von Vertretern beider
Konfessionen erhielt die Veranstaltung einen ökumenischen Charakter, ohne
die Oekumene direkt zum Thema zu haben. In diesem Sinne haben die Tage
auch dazu beigetragen, eine Atmosphäre des gegenseitigen Vertrauens und
der Aufgeschlossenheit zu schaffen, welche die notwendige Voraussetzung für
ein fruchtbares Gespräch zwischen den Konfessionen bildet. H. P. S.

«Sie wissen, wo wir stehen — sie sollen kommen!», meinte einmal ein
römischer Prälat. Er wollte damit sagen, eine Wiedervereinigung der
Christenheit kann sich nur ereignen, wenn die Abtrünnigen dorthin zurückkehren,
wo ihre Väter abfielen. Damit würde das ganze Problem eigentlich nur zu
einer organisatorischen Frage. Mehr oder weniger denken die meisten
Katholiken so. Wir sind ja von Jugend auf gelehrt worden, unsere Kirche
sei die allein seligmachende, weil sie eben allein den Anspruch erheben darf,
die von Christus gestiftete und von seinen Aposteln organisierte
Religionsgemeinschaft zu sein, weil sie allein im Vollbesitz der Wahrheit ist. Sie
verwaltet die sieben heiligen Sakramente, und sie allein weist jene hierarchische
Struktur auf, die im Evangelium und der Apostelgeschichte grundgelegt ist.
Also gibt es für die Andersgläubigen nur eines — sich mit dem verlorenen
Sohn auf den Weg zu machen — auf den Weg nach Rom, wo der Vater der
Christenheit mit ausgebreiteten Armen auf sie wartet, aber sie sollen dabei
das reumütige Bekenntnis nicht vergessen: «Pater, peccavi — Vater, ich habe
gesündigt. .».

130



Aber gerade die Parallele zum Gleichnis vom verlorenen Sohn zeigt, daß
unsere Rechnung nicht so glatt aufgeht. Es steht dort nämlich etwas, was
nicht den Sohn, sondern den Vater betrifft: «Er (der verlorene Sohn) war
noch weit entfernt, als ihn sein Vater sah. Und von Mitleid gerührt, ging er
ihm eilends entgegen, fiel ihm um den Hals und küßte ihn» (Lk. 15, 20).
Damit ist eigentlich alles ausgesagt über unser wahres Verhalten gegenüber
den irrenden Brüdern und Schwestern. Wir dürfen uns nicht selbstgenügsam
und überheblich in unsere wohlgebaute Burg zurückziehen und die andern
dem Schicksal überlassen : «Sie wissen ja, wo wir wohnen, sie sollen kommen !»
Die Trennung muß uns in der innersten Seele wehtun, sie muß eine offene
Wunde bleiben, die uns schmerzt. Und dieser Schmerz wird uns drängen,
stets Ausschau zu halten, ob sich die Vermißten auf dem Heimweg befinden.
Und sobald wir sie erspähen — und mögen sie noch in weiter Ferne sein —,
sollen wir entgégeneilen, und die Begegnung wird zu einem Freudenfest
ohnegleichen. Auch nicht der geringste Vorwurf dürfte über unsere Lippen
kommen.

Von einem unerhörten Entgegenkommen ist also hier die Rede. Aber darf
die Kirche denn irgendwelche Zugeständnisse machen? Auf jeden Fall viel
mehr, als wir gemeinhin annehmen. Gewiß, von der Heiligen Schrift, vom
Dogma, vom kirchlichen Amt und Kult, soweit sie göttlicher Einsetzung sind,
darf sie kein Jota preisgeben. Aber daneben ist in der kirchlichen Disziplin
und Frömmigkeit manches gewachsen, das ebenso gut anders sein könnte,
anders sein dürfte und in vielen Fällen auch anders sein sollte. Kardinäle und
Kanoniker sind nicht von Gott eingesetzt (ihre Schleppen und Mäntelchen
noch weniger!) Das Bischofsamt ist göttlicher Einsetzung, die Pontifikalien
sind menschliche Zutat. Der Priester ist gemäß der Schrift Mittler zwischen
Gott und den Menschen, aber daß er (in der lateinischen Kirche) ehelos lebt
und eine besondere Gewandung trägt, ist rein kirchliche Vorschrift. Latein
ist weder die älteste noch die einzige Sprache der kirchlichen Liturgie, und
ein fromm vorgetragener Choral von Johann Sebastian Bach kann ein christliches

Gemüt ebenso erbauen wie ein melismenreiches Graduale. Wenn uns
unsere eigenen kirchlichen Traditionen lieb und teuer sind, warum sollten wir
von den andern verlangen, ihre eigenen radikal aufzugeben, wenn sich darin
nichts Haeretisches vorfindet. Mit andern Worten, wenn sie schon bereit sind,
in das Haus der einen heiligen katholischen und apostolischen Kirche zu
übersiedeln, warum sollte man ihnen nicht gestatten, ihre Zimmer nach
eigenem Geschmack zu möblieren und auszustatten, wenn sie nur nicht gegen
die Ordnung und Disziplin des Hauses verstoßen. Diese Blickrichtung des
dornenvollen Problems ist durchaus nicht rein theoretischer Art. Bereits gibt
es bedeutsame lutherische Theologen, die unsere katholische Lehre
unterschreiben, alle sieben Sakramente — und die hierarchische Struktur mit dem
Primat des römischen Bischofs an der Spitze anerkennen, aber zugleich
erwarten, daß man ihnen im Raum der katholischen Kirche gestattet,
evangelische Bistümer zu gründen mit einer eigenen Verfassung und einer
besonderen Liturgie. Ist diese Hoffnung Utopie? Wir glauben nicht. Warum
sollte man den Katholiken evangelischer Prägung verweigern, was den
unierten Katholiken östlicher Riten gestattet ist? Darüber zu befinden, ist
freilich einzig und allein Sache der kirchlichen Autorität. Das kommende

'3'



Konzil wird sich zweifellos mit solchen Fragen befassen müssen. An uns aber
ist es, zu beten, daß der Heilige Geist den Heiligen Vater und die Bischöfe
des katholischen Erdkreises mit wahrer Großmut und Hochherzigkeit erfülle,
damit sie nicht an sekundären Dingen festhalten, wo Wesentliches auf dem
Spiele steht. Unterdessen wollen wir selber den Geist christlicher Solidarität
pflegen und unsern Glauben durch Werke der Liebe empfehlen. Das ist die
einzige Propaganda, die sich vor dem Evangelium verantworten kann.

P. Vinzenz

St 3o(mfttf tro 3to00tttbttf0

Es ist ein gar schönes Ländchen, das Toggenburg. Grüne Matten, freundliche,

betriebsame Dörfer links und rechts der Thür, die einem Kanton ihren
Namen gegeben hat, ein Tal, das bei Wil sich öffnet und langsam, besonders

von Lichtensteig ab, höher wird, um bei Wildhaus, der Geburtsstätte
Zwingiis, den Scheitelpunkt und den 1100 Meter hohen Paß zwischen Thür
und Rhein zu erreichen.

In diesem Hochtal, viel besucht im Sommer, noch viel mehr im Winter,
auf der einen Seite das Säntis-Massiv, auf der andern die Churfirsten, die
hier noch lange nicht so wild und unnahbar erscheinen wie vom Walensee
aus, liegen zwei Ortschaften, Alt- und Neu-St.-Johann, deren Geschichte

eng verbunden ist mit einem ehemaligen Benediktinerstift.
Um das Jahr 1150, so berichtet die Tradition, soll das obere Thurtal bei

dem heutigen Alt-St.-Johann an zwei Waldbrüder, Milo und Thüring,
gekommen sein, und dies durch einen gewissen Wenzel von Ganterswil. Eine
Einsiedlerzelle war also Ursprung eines Klosters, denn bald ließen sich hier
Benediktiner aus dem Kloster Trub im Emmental nieder. An ihrer Spitze
stand Abt Burkard, den man später als Gottseligen verehrte. Papst
Eugen III. war dem jungen Kloster ein großer Gönner. Dasselbe erhielt Güter
und Rechte in der ganzen Gegend, so in Neßlau und Bußnang, besaß das
Recht der freien Abtswahl, stand unter dem Schutz des Grafen von Toggenburg

und erhielt von diesem das Fischereirecht in der Thür.
Als 1468 die Grafschaft Toggenburg an die Abtei St. Gallen kam, wurde

der Abt von St. Gallen Schutzvogt über das Kloster Alt-St.-Johann. Aber
schon bald brach der Sturm auch über das Kloster im obern Thurtal herein:
in der Glaubensspaltung zerfiel der Konvent. Der Abt mußte nach dem
friedlicheren Vorarlberg flüchten, wo das Kloster die Pfarrei Götzis
verwaltete und Güter besaß. Feuer suchte Alt-St.-Johann heim!

Da nahm sich Abt Otmar II. von St. Gallen des Klosters an. Man hegte
schon die besten Hoffnungen, da traf ein neuer Schlag den Konvent: ein
neuer Brand anno 1626. Und nun baute man nur einen kleinen Teil des
Klosters wieder auf, eine bescheidene Propstei. Das eigentliche Kloster
verlegte man nach Neu-St.-Johann bei Neßlau. Im Jahre 1680 wurde die neue
Klosterkirche zu Ehren des Evangelisten Johannes und des Täufers geweiht.

132


	So geht es nicht

