
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [7]

Artikel: Universität und Christ

Autor: H.P.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNIVERSITÄT UND CHRIST

Mit dem Jahre 1960 wird Basel und seine Universität um ein Ereignis
reicher werden. Das 500-Jahr-Jubiläum unserer «ALMA MATER» ist schon
in aller Leute Mund. Die Vorbereitungen zu dieser Geburtstagsfeier sind
schon seit langem in vollem Gange und nehmen immer größere Formen an.
Im nächsten Sommer werden Reden, Bankette, Umzüge, Empfänge usw. in
bunter Reihe einander folgen. Ganz Basel freut sich darauf.

Alle diese Veranstaltungen in Ehren; doch müssen wir uns bewußt sein, daß
im Trubel all dieser Feste auch der feierlichste Anlaß und die beste Rede
nicht zu dem führen können, was uns in dieser Zeit so not tut und was für
uns so wichtig wäre, nämlich die Besinnung auf die Werte und den Ursprung
unserer Universität.

Zur Zeit des Konzils im 15. Jahrhundert war Basel lange Zeit der geistige
Mittelpunkt des Abendlandes. Kirchenfürsten, Gelehrte und Staatsmänner
strömten aus allen Teilen Europas in unsere Stadt und entfalteten in ihr ein
hochstehendes geistiges Leben. Doch bald nach der Auflösung dieser
Kirchenversammlung vermißten die Bürger diese geistige Regsamkeit, und es

erwachte der Wunsch, der Stadt durch die Einrichtung einer Universität neue
Impulse zu verleihen. Im Jahre 1459 reiste Bürgermeister Johann von Flachsland

zu Papst Pius II. und erreichte, daß dieser verordnete, in der Stadt
bestehe fürderhin ein allgemeines Studium, und es dürfe auf alle künftigen
Zeiten in allen erlaubten Fakultäten gelehrt werden. Im Laufe der 500 Jahre
verlagerte sich der geistige Schwerpunkt der Universität mehrmals, aber sie

blieb von ihren Ursprüngen her geprägt durch das spannungsreiche
Zusammenwirken von bürgerlich-humanem und christlichem Geist.

Es war ein gutes Zeichen, daß sich in den vergangenen zwei Adventswochen

evangelische und katholische Akademiker zusammenfinden konnten,
um sich gemeinsam auf die Verantwortung für dieses Erbe christlicher
Vergangenheit zu besinnen und für unsere Zeit wiederum grundsätzlich nach der
Bedeutung dieser Begegnung von christlichem Glauben und wissenschaftlichkultureller

Leistung zu fragen.
Die unter der umsichtigen Leitung der Studentenseelsorger beider Konfessionen

veranstalteten Besinnungstage mit dem Motto «Universität und
Christ» vermochten mit ihren Vorträgen, Aussprachen und Gottesdiensten
Studenten und Dozenten aller Konfessionen und Richtungen anzusprechen.

Die Vorträge der ersten Woche, gehalten von bedeutendsten Vertretern
aller Fakultäten, waren vor allem der Frage nach der Beziehung des christlichen

Glaubens zu den Problemen der modernen Kultur und Wissenschaft
gewidmet. So sprachen C. F. von Weizsäcker (Hamburg) als Physiker und
Philosoph über «Galileo Galilei», K. G. Steck (Frankfurt) als evangelischer
Theologe über die Frage von «Gottes Geist und Menschengeist», Hugo
Rahner (Innsbruck) als katholischer Theologe über das Problem des christlichen

Humanismus und Marcel Prélot (Paris) als französischer Jurist und
Politiker über «Politique et Morale».

Das Vorbild der zweiten Besinnungswoche war, die Akademiker zu einer
persönlichen Einkehr und zu einer neuen Begegnung mit der religiösen Wirk-

128



v <'>'.»• allulw :;y öuu;j >jj Äij Pl-ijj liillll
ÏX« <WP» X-X<<XttS •»)« X>»OX^<f<W <y Km >&NX XkX> «XÏO»'»:. XO©û£> >VXi> «c.vojyojOi^-WyOÄO OvKye, <J<VV -.C&fcVAAtk»».** XyyyC JvlOyuvWJO»»«^!« ftp*
^"ioafcof <vxi>«y Xvfc* X"t« <*$»«*<•»!««iuÇXfs oo«ç<^>; oxSox k»"-)0»< &-x-^»x )y>xSxx >cfc*> ••< /*cx>.y5o«.X'£-x»» ovpvx«:-«
:<&&¥* H ww$v>C opiuo eu'(WM^0»««-.W x-x>y»io:-xwo'« x»x>>*x-x<v fckx>k<oUSmpr -w<->;»5>v't<V>kofc< fÄx-jJk«

«ox*> <r mf'W« À<A« x^ «• £vkx» *<.v.p<S>«y><^$yy t-vwit< *&'.>v»x* «coocoeVioc- «Mfto^ow <»:<>» jc«w. »»> jjjww
: ft« $&>» .oNx-ax«--*1*. 4^w>.*(Wpmp hs.fcx- wvA-yjr yvx'x :v:oxxAvx<>>,^vv.-.v*--;.v.VVSx&t><> lw>>i«w -y>>x-X '. •*••>»Soî >x»:xm» px««»<*•<•»<

fco« èxAKbdx- «WÄW C ** «o??xkrt v<x p>x> *£xv».<'.»X .< N^x^oc- £s.«$mk» »> Q .w/^nw0~ «oc .Nv>t,v '-j*> »<v«y, mUvä pr«»W«x*M >pi

: **.«xo< &<o>v&x v>ftn<xw«x^>x>w«(,ft^^w^^-,v'.vi®vvÄ-'.>;yxt>x«^U WXK*K, « »xxx^> jy,^O«» <»** K^-xx ävW.vx- <><)» «"»V-Jp*». <>-5^t.»v4t *><»n«x *<V «»MOWWJW » « wflOWy >i<-x»x«-'c^V»x (ico <»

o4»<XAt«><.X&»>- {rVxftA.OV yO«<b'p>^pV&>« iw>«k.V»0«> <>&** <tv- .-«.vWcAÏCjfvXJ C-pX-Xxt^-XX ^-.-.y ,.yVSJ VA» ÙW^WKHOW J»»}<
>,»*»S*y(y.y>-ijx-^xow t Ï3» p«»:<£> ««y-x-«<x»x.>:poyJJ>x<c<.>xof 0/*i<k)9c-.->>C.v^^AftiviW«« jVxno*iv"»x-v »><\»«.<• jpoocioocpyt

ioooi^ <#C".XOa>>û*W© £<X»»X- .<* X-Vöxvx^-y&txK OM-WA* WW VAP<XOV «X ^»«XViXku* ff
iÜWx^&v. fxvBxtxy- py\o* £»x ^{M<M'A|to> <«9w» i(«M»i|»x«i^r;<K<'.w>.<(w.^ S.<N>&y.4<pA-:v» xxy.\<\vv.v:ot>>»»<>~ P >»pt\x.x>xy.

; CrtC.xoXxll*' x1o» «•&*>>.. .«Jü-x&w'koA: yvnoou i> gj, t.«:<)<..wO' <jyxf< xtfo&x >?xu\>:<x«wX- x*'Ao:'-Mp'pf»v^)Xxv<«XXft <^yx

£x<"vt>ty »< «V-AW-yjp xtfx C<X'X>X '> « j«»)w$-fc:v. goxjott-.y -iUy« oof-^ifx/XPpA «luwwwrP'Voxi *jo»'vpv*xu.

; V.t* fx^X^WVpf Î >-©«*0 Cw<-l'y.-»ÇA«v»ii!» te »- p>Aw».c^.'ivA^c<,'^:-/ x^'jy-xisv.y«. ; »-MfXtty/» «'iw»><xxp<ix~r
; WMÀyy XyyVxV.y »yy^yy/P «rtyWvp At.y o .v.y»p<ppy.<« ^ X-V-xix» i»»/-:«*«.A«Nf>iVwC»ibiwS«(«»:
I x» >jw.v x /vaa' v »,? C <y-y*:x.v> >'V^.> î>wiK'/(>J»fex:v<>Vit:ï1.'viy fc««o>< :övx» *«}<.>x>xv> «xSw ;\ä>}.£w*»)o> ^«xoyy
I "ftvsPxvAxvOUv.p «• ivo. »NjJ<x>xy -\vvy.->.\xv< oàj»- xxj»x»>»yv<» fX^-XK« wii1« -, l^xvo.Xy \te*^ï<oAvy (Vno<«x>oi<y> x oàx-iK'xivW PiW co«.S^ ««
; kW)! < lvW.* fl» »1<VX >Xva'MvWWx JNpSPPiP». N>.VN. xVyOCXO« •> ->X->:^0«>C->y<f>X^CO <o) X vx'v X~.-.»x.- yWCKAX ^j^«Xp"X<JX»l«CXlrfWC>JPX
| Of » 4J'"*A A Xx-J-x»- ^-««mxojw xwcowp'
: j(»-x«w»»--»«My>vv -Ay« •'_ ^ :^\xoÄxco> " >:o ort»

Stiftungsurkunde der Basler Universität.

lichkeit zu führen. Hier gingen die beiden Konfessionen besondere Wege,
ohne sich aber zu trennen, indem sie sich gegenseitig die Türe offen hielten.

Man kann diese zweite Woche auch als die der bekennenden Besinnung
bezeichnen, da in Gottesdiensten, studentischen Andachten und in Vorträgen,
welche besonders auf das verantwortliche Tun des Studenten vor den großen

Fragen der Zeit hinwiesen, die großen Themen der ersten Woche in anderer

Form weitergeführt wurden.
Auf evangelischer Seite wurden die Besinnungstage durch akademische

Gottesdienste in der Peter.skirche und durch zwei Vorträge fortgeführt.
Georges Casalis (Straßburg) umriß in seinem Referat «Die Kirche und der

Friede» die Stellung der Kirche von heute zum Friedensauftrag. Gaetano
Benedetti (Basel) behandelte das Problem der Schuld in psychotherapeutischer

und seelsorgerlicher Sicht.
In abendlichen Andachten predigte in der Marienkirche der bekannte

Wiener Künstler- und Studentenseelsorger Pater Diego Goetz, OP, für die

katholischen Akademiker. Den Höhepunkt der religiösen Anlässe bildete der

von Bischof Franziskus von Streng zelebrierte Festgottesdienst vom 8. Dezember

(Mariä Empfängnis).
Drei katholische Laien wandten sich in nachmittäglichen Vorträgen an

die Studierenden. Gernot Eder (Wien) als Quantentheoretiker und
Atomphysiker brachte das Christsein von heute mit dem «offenen Kosmos» in

129



Beziehung. Friedrich Heer (Wien), der bekannte Historiker und Publizist,
spornte den Christen in der Geschichte zur Weltverantwortung und zum
Offensein der Anliegen für die andern an. Hans Asperger Innsbruck), Mediziner

und Heilpädagoge, behandelte die Fragen der Sexualität, wie sie gerade
den Studenten berühren.

Wieweit nun diese Besinnungstage beim Einzelnen ihre Wirkung gefunden
haben, läßt sich nicht in Worten ausdrücken. Erfreulich ist, daß sehr viele
Studierende, Dozenten und Altakademiker der Einladung gefolgt sind und
den Weg zur Auseinandersetzung gefunden haben. Tatsächlich waren bei
allen Vorträgen die Hörsäle überfüllt. In zwei Fällen mußte sogar in die
naheliegende Peterskirche übersiedelt werden, die die Herbeiströmenden
auch nur knapp zu fassen vermochte. Aber lassen wir uns nicht täuschen von
der Masse. Der Schreibende dieser Zeilen kann den Eindruck nicht
verwehren, daß bei vielen der Name des einen oder andern Referenten mehr
angezogen hat als das Anliegen, aus dem heraus die ganze Aktion
unternommen wurde. Mit einiger Sicherheit darf man aber doch behaupten, daß
die Mehrzahl der Teilnehmer sich durchaus positiv zu dieser Auseinandersetzung

gestellt hat. Schon nur die Anerkennung vieler, das Jubiläumsjahr auf
diese Weise eingeleitet zu haben, darf als Erfolg gewertet werden.

Durch das erfreuliche Mitarbeiten und Mitwirken von Vertretern beider
Konfessionen erhielt die Veranstaltung einen ökumenischen Charakter, ohne
die Oekumene direkt zum Thema zu haben. In diesem Sinne haben die Tage
auch dazu beigetragen, eine Atmosphäre des gegenseitigen Vertrauens und
der Aufgeschlossenheit zu schaffen, welche die notwendige Voraussetzung für
ein fruchtbares Gespräch zwischen den Konfessionen bildet. H. P. S.

«Sie wissen, wo wir stehen — sie sollen kommen!», meinte einmal ein
römischer Prälat. Er wollte damit sagen, eine Wiedervereinigung der
Christenheit kann sich nur ereignen, wenn die Abtrünnigen dorthin zurückkehren,
wo ihre Väter abfielen. Damit würde das ganze Problem eigentlich nur zu
einer organisatorischen Frage. Mehr oder weniger denken die meisten
Katholiken so. Wir sind ja von Jugend auf gelehrt worden, unsere Kirche
sei die allein seligmachende, weil sie eben allein den Anspruch erheben darf,
die von Christus gestiftete und von seinen Aposteln organisierte
Religionsgemeinschaft zu sein, weil sie allein im Vollbesitz der Wahrheit ist. Sie
verwaltet die sieben heiligen Sakramente, und sie allein weist jene hierarchische
Struktur auf, die im Evangelium und der Apostelgeschichte grundgelegt ist.
Also gibt es für die Andersgläubigen nur eines — sich mit dem verlorenen
Sohn auf den Weg zu machen — auf den Weg nach Rom, wo der Vater der
Christenheit mit ausgebreiteten Armen auf sie wartet, aber sie sollen dabei
das reumütige Bekenntnis nicht vergessen: «Pater, peccavi — Vater, ich habe
gesündigt. .».

130


	Universität und Christ

