Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [2]

Artikel: Verklarung : Erwagungen zum Festevangelium vom 6. August (Mt. 17,
1-9)

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031850

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERKLARUNG

Erwagungen zum Festevangelium vom 6. August (Mt. 17, 1—9)

Eines der schonsten und tiefsten Geheimnisse aus dem Leben Jesu, die
Verklarung auf Tabor, wird am 6. August in einem eigenen Fest liturgisch
begangen. Die Anfange dieses Festes gehen im Orient in das 5. Jahrhundert
zuriick, in der rémischen Kirche wurde es erst im 15. Jahrhundert allgemein.

Um den Inhalt und Sinn dieses Festes zu erkennen, miissen wir zuerst
fragen: was geschah denn damals, als Christus den Petrus und die beiden
Briider Johannes und Jakobus mit sich nahm und sie auf den Berg Tabor
hinauffithrte? Der Tabor liegt 10 km 6stlich von Nazareth und ragt, ob-
wohl nur 662 m hoch, majestatisch wie eine Halbkugel empor. Dort wurde
Christus vor den Dreien verklart, das heiBt, sein Antlitz leuchtete wie die
Sonne und seine Kleider glanzten wie das Licht. Moses und Elias erschienen
und redeten mit Jesus. Der begeisterungsfahige, stiirmische Petrus will gleich
drei Hitten bauen im Glauben, es konnte dann immer so schon bleiben.
Er hoffte, das selige Erlebnis festzuhalten, um so vielleicht der harten Wirk-
lichkeit zu entgehen, von der Christus sechs Tage vorher gesprochen mit den
Worten: «Wenn jemand mir nachfolgen will, so verleugne er sich selbst,
nehme sein Kreuz auf sich und folge mirs (Mt. 16, 24). Es geschah noch
Wunderbareres. Eine Wolke hiillte alle ein, und aus der Wolke horte man
eine Stimme, die Stimme des Vater-Gottes: «Das ist mein geliebter Sohn,
an dem ich Wohlgefallen habe; auf ihn sollt ihr héren.» Die Jiinger waren
tief erschrocken und fielen, wie zur Anbetung, auf ihr Angesicht. Der Herr
redete ihnen zu, keine Furcht zu haben und ermahnte die Drei: «Erzihlt nie-
mand etwas von dieser Erscheinung, bis der Menschensohn von den Toten
auferstanden ist.» So ging das erhabene Erlebnis fiir die Apostel zu Ende,
begliickt und bedriickt zugleich muBten sie wieder in den Alltag hinunter-
steigen.

Die Verklarung Christi auf Tabor gilt als eines der tiberzeugendsten Wun-
der, die beweisen, daf3 Christus wirklich und wahrhaftig der Sohn Gottes,
Gott selber ist. In der Menschwerdung hatte der Sohn Gottes seine Gottheit
unter einem menschlichen Leib, in einem menschlichen Leben verborgen.
Wohl bewies Christus durch seine Wunderwerke, zum Beispiel durch Kran-
kenheilungen und Totenerweckungen, daf} er gottliche Kraft und Allmacht
besitze, in der Verklarung aber lief3 er seine Gottheit nach auflen strahlen,
sie durchbrach die Hiille des menschlichen Lebens von Fleisch und Blut, sie
lieB sich schauen und erleben, sie wurde sogar bestétigt von Gott selber, der
nicht tduschen und nicht getduscht werden kann: «Dieser ist mein geliebter
Sohn.» Nur einmal liefy sich Christus als Gott schauen, und zwar nur von
Petrus, dem Felsenfundament und ersten Papst der Kirche, von Jakobus,
dem ersten Martyrer unter den Aposteln und von Johannes, dem Liebes-
junger. Dieses einmalige Gotteserlebnis aber sollte gentigen, um diese drei
Junger und durch sie die Zwolf zu tiberzeugen von der Wahrheit: Christus
ist der Messias und der Sohn Gottes. Denn bald sollten die Jiinger ihren
Herrn und Meister in tiefster Erniedrigung und Schmach, in einer dufBeren
Niederlage am Kreuze sterben sehen. Uber die schweren Glaubenskrisen der

21



Olberg- und Golgothastunden hitte das Taborerlebnis den Aposteln hinweg-
helfen sollen. Sie hitten sich sagen miussen: Christus ist im Olgarten, vor
Gericht und am Kreuz genau so Gott wie einst auf Tabor. Das Tabor-
erlebnis der Apostel, jedes Taborerlebnis, triagt in sich den Hinweis auf Gol-
gotha, ist Wegbereitung hinauf zu einem anderen Berg und zu einem anderen
Erlebnis des gleichen Gottes auf Golgotha. Aber in den entscheidenden
Stunden versagte und verblaBte das selig begliickende Taborerlebnis, und die
Apostel sahen nur noch den Gekreuzigten. Johannes allein hielt stand.

Auch uns allen sind bisweilen Taborfreuden und Gotteserlebnisse gegeben.
Wir alle kennen und erleben aber auch Olberg- und Golgothastunden, wir
erleben sogar diese, eben weil sie scheinbar nur menschliche Erlebnisse sind,
viel eindringlicher und realistischer. Beide, die Tabor- und Golgothastunden
aber sind uns von Gott gegeben, beide sind Gnade, in beiden konnen wir
Gott begegnen und unsere Erlosung erleben, denn Christus hat uns nicht
auf Tabor, sondern auf Golgotha erlost. Wenn wir die Olberg- und Gol-
gothastunden nicht, oder nur kldglich und klagend durchstehen, so liegt der
Grund wohl darin, dafy wir auch die Taborstunden vergessen und nicht aus
der Kraft fritherer Gotteserlebnisse schopfen, sondern uns resigniert einem
scheinbar aussichtslosen Schicksal tiberlassen, weil wir nicht den Glauben und
die Liebe eines Johannes haben, der Gott und Christus unter dem Kreuze
genau so erlebte wie auf Tabor. Wir vergessen, daB unsere Erlésung wohl
oft in freudigen Taborerlebnissen beginnt, sich aber nur im Golgothaerlebnis
vollenden kann.

Wohl das erste bewuldte Taborerlebnis ist und bleibt fur die meisten Men-
schen der Tag, da wir Christus erstmals in der heiligen Kommunion begeg-
neten an unserem Weillen Sonntag. Waren wir geblieben in unserem Glau-
ben und Lieben, wie wir als Kinder waren, so konnte jedes heilige MeB-
opfer, obwohl Golgothagedéchtnis, so kénnte jede heilige Kommunion fiir
uns zu einem Taborerlebnis werden, das alles Kreuz und Leid verklirt. Wie
mancher Christ fand tatsidchlich nach Jahren der Verirrung wieder zuriick
zu Christus durch die Erinnerung an das einstige Gliick und die Seligkeit
des fruhesten religiosen Kindererlebnisses. Wie viele aber gibt es, die bewuf3t
und absichtlich dieses erste Taborerlebnis in spateren Jahren mit aller
Gewalt aus ihrer Erinnerung tilgen wcllen, es gar beschmutzen, weil sie sich
davor furchten, weil sie flirchten, vom Dringen und Sehnen ihres Herzens
Uiberwiltigt zu werden und umkehren zu miissen. Denn wer einmal Gott
und Christus erlebt hat, wird sich immer wieder nach Thm sehnen.

Ein Taborerlebnis kann die heilige Beichte sein. Wer hat nicht schon
Gottes Barmherzigkeit, Gott selber erlebt, wenn er schuldbeladen und
gebrochen unter Siindenlast den Beichtstuhl betrat und Christi Worte ver-
nehmen durfte: deine Siinden sind dir vergeben, gehe hin und tue sie nicht
mehr, gehe hin im Frieden. Welch Taborerlebnis ist dieser Friede, den die
Welt nicht, sondern nur Gott geben kann. Kann nicht die blole Erinnerung
an dieses Gotteserlebnis uns bewahren vor neuer Schuld, kann sie uns nicht
herausreiffen aus Siindenelend, uns zu Gott aufbrechen und heimkehren
lassen?

Ist nicht das Erlebnis am Traualtar Taborgliick und Taborfreude? Tragt
aber nicht gerade dieses Erlebnis der Elternweihe, genau so wie die Priester-

22



weihe, die Kraft in sich, auf kommende Olberg- und Golgothastunden vor-
zubereiten? Wenn Kreuz und Leid Ehe und Familie heimsuchen, wenn
MiBverstindnisse, Krankheit und Not zermiirben, wenn Mann und Frau
voreinander verstummen, einander entfremden, sollen sie da nicht gemein-
sam im Geiste zuriickkehren zum Taborerlebnis vom Traualtar und beden-
ken, daB der Traualtar ja schon damals auch Opferaltar war, auf dem das
Gedachtnis von Golgotha begangen wurde. Kénnen die Olberg- und Gol-
gothastunden des Ehelebens nicht verklart werden durch die Erinnerung
und das Aufleben der Taborfreuden vom Traualtar und der ersten Liebe.
Kénnen Olberg- und Golgothastunden nicht selber zu Taborfreuden werden,
in denen Mann und Frau Christus begegnen und sich in Liebe gegenseitig
vollenden. Machen nicht die Leiden uns Christus am dhnlichsten, sind sie
nicht Unterpfand der Verklarung und Verherrlichung?

Das Beten des gottliebenden Menschen als Begegnung und Reden mit Gott
soll unser tigliches Taborerlebnis sein. Wohl gibt es Zeiten der Trockenheit
und Diirre, Zeiten, da Gott stumm zu bleiben scheint, da kein Echo kommt
auf unser Rufen, da alles Beten ins Leere gesprochen scheint. Aber jeder
Beter hat es schon erlebt, daB er Gott zu horen, zu erfahren wiahnt, da er
Gott zu ergreifen glaubt und sich von ihm ergriffen weif3. Erging es uns nicht
doch schon gelegentlich, sei es beim Beten aus dankendem, jubelndem und
liecbendem, oder aus leidendem und gequéltem Herzen, wie den Jiingern in
Emmaus, daB3 unser Herz brannte, als wir mit Ihm und Er mit uns redete.
Warum also, wenn das Beten bisweilen schwer fillt, es unterlassen, anstatt
sich der Taborfreuden zu erinnern und zu beten ohne UnterlaB? Gott gibt
uns sicher soviel Taborfreuden, als wir brauchen und ertragen konnen.

Sind wir Gott nicht auch schon begegnet in den Wundern der Natur: in
Sturm, Blitz und Donner, genau so wie in stillen und doch so laut redenden
Abendstunden, auf einsamen Wegen durch Feld und Wald, in verborgenen
Tilern und auf himmelragenden, weitschauenden Bergen, beim Anblick
reifend wogender Kornfelder und verschwenderisch stolz oder verschamt
demiitig gekleideter Blumen, im hoffnungsvoll erwachenden Friihling wie
im glanzvoll sterbenden Herbst, in der Fiille des Sommers wie in der Leere
des Winters. Die ganze Schoépfung spricht Gottes Sprache, die Sprache seiner
Liebe zum Geschépf, wir miissen sie nur erlauschen, um Gott selber zu
schauen. Mit unzihligen Taborfreuden, die helfen, alles Leid zu verklaren,
beschenkt uns der Gott der Natur und der Ubernatur. Wir wollen aber in
den Freuden weder iiberborden noch im Leiden verzagen. Eingehullt in
jedes Taborerlebnis sind nun einmal auch die Olberg- und Golgothastunden,
und sie wiederum bergen auf tiefstem Grunde genau so die Gnaden des
Gotteserlebnisses wie die Taborfreuden.

Ob Tabor-, Olberg- oder Golgothastunden, sie alle haben den einen Sinn,
uns reif und fihig zu machen fiir den ewigen Tabor, da wit Gott von An-
gesicht zu Angesicht schauen werden. Gott selber wird dann unser Licht
sein, Nacht gibt es dort nicht mehr; wir werden nicht mehr hungern und
diirsten, Gott ist unser Leben, Er selber wird von unseren Augen abwischen
Jede Triane. Was einst war, ist vergangen, alles ist neu geworden (Apoc.).

P. Thomas

23



	Verklärung : Erwägungen zum Festevangelium vom 6. August (Mt. 17, 1-9)

