
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: [2]

Artikel: Verklärung : Erwägungen zum Festevangelium vom 6. August (Mt. 17,
1-9)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERK LÄRWNQ
Erwägungen zum Festevangelium vom 6. August (Mt. 17, 1—9)

Eines der schönsten und tiefsten Geheimnisse aus dem Leben Jesu, die
Verklärung auf Tabor, wird am 6. August in einem eigenen Fest liturgisch
begangen. Die Anfänge dieses Festes gehen im Orient in das 5. Jahrhundert
zurück, in der römischen Kirche wurde es erst im 15. Jahrhundert allgemein.

Um den Inhalt und Sinn dieses Festes zu erkennen, müssen wir zuerst
fragen: was geschah denn damals, als Christus den Petrus und die beiden
Brüder Johannes und Jakobus mit sich nahm und sie auf den Berg Tabor
hinaufführte? Der Tabor liegt 10 km östlich von Nazareth und ragt,
obwohl nur 662 m hoch, majestätisch wie eine Halbkugel empor. Dort wurde
Christus vor den Dreien verklärt, das heißt, sein Antlitz leuchtete wie die
Sonne und seine Kleider glänzten wie das Licht. Moses und Elias erschienen
und redeten mit Jesus. Der begeisterungsfähige, stürmische Petrus will gleich
drei Hütten bauen im Glauben, es könnte dann immer so schön bleiben.
Er hoffte, das selige Erlebnis festzuhalten, um so vielleicht der harten
Wirklichkeit zu entgehen, von der Christus sechs Tage vorher gesprochen mit den
Worten: «Wenn jemand mir nachfolgen will, so verleugne er sich selbst,
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir» (Mt. 16, 24). Es geschah noch
Wunderbareres. Eine Wolke hüllte alle ein, und aus der Wolke hörte man
eine Stimme, die Stimme des Vater-Gottes: «Das ist mein geliebter Sohn,
an dem ich Wohlgefallen habe; auf ihn sollt ihr hören.» Die Jünger waren
tief erschrocken und fielen, wie zur Anbetung, auf ihr Angesicht. Der Herr
redete ihnen zu, keine Furcht zu haben und ermahnte die Drei: «Erzählt
niemand etwas von dieser Erscheinung, bis der Menschensohn von den Toten
auferstanden ist.» So ging das erhabene Erlebnis für die Apostel zu Ende,
beglückt und bedrückt zugleich mußten sie wieder in den Alltag hinuntersteigen.

Die Verklärung Christi auf Tabor gilt als eines der überzeugendsten Wunder,

die beweisen, daß Christus wirklich und wahrhaftig der Sohn Gottes,
Gott selber ist. In der Menschwerdung hatte der Sohn Gottes seine Gottheit
unter einem menschlichen Leib, in einem menschlichen Leben verborgen.
Wohl bewies Christus durch seine Wunderwerke, zum Beispiel durch
Krankenheilungen und Totenerweckungen, daß er göttliche Kraft und Allmacht
besitze, in der Verklärung aber ließ er seine Gottheit nach außen strahlen,
sie durchbrach die Hülle des menschlichen Lebens von Fleisch und Blut, sie

ließ sich schauen und erleben, sie wurde sogar bestätigt von Gott selber, der
nicht täuschen und nicht getäuscht werden kann : «Dieser ist mein geliebter
Sohn.» Nur einmal ließ sich Christus als Gott schauen, und zwar nur von
Petrus, dem Felsenfundament und ersten Papst der Kirche, von Jakobus,
dem ersten Märtyrer unter den Aposteln und von Johannes, dem
Liebesjünger. Dieses einmalige Gotteserlebnis aber sollte genügen, um diese drei
Jünger und durch sie die Zwölf zu überzeugen von der Wahrheit: Christus
ist der Messias und der Sohn Gottes. Denn bald sollten die Jünger ihren
Herrn und Meister in tiefster Erniedrigung und Schmach, in einer äußeren
Niederlage am Kreuze sterben sehen. Über die schweren Glaubenskrisen der

21



Ölberg- und Golgothastunden hätte das Taborerlebnis den Aposteln hinweghelfen

sollen. Sie hätten sich sagen müssen: Christus ist im Ölgarten, vor
Gericht und am Kreuz genau so Gott wie einst auf Tabor. Das
Taborerlebnis der Apostel, jedes Taborerlebnis, trägt in sich den Hinweis auf
Golgotha, ist Wegbereitung hinauf zu einem anderen Berg und zu einem anderen
Erlebnis des gleichen Gottes auf Golgotha. Aber in den entscheidenden
Stunden versagte und verblaßte das selig beglückende Taborerlebnis, und die
Apostel sahen nur noch den Gekreuzigten. Johannes allein hielt stand.

Auch uns allen sind bisweilen Taborfreuden und Gotteseiiebnisse gegeben.
Wir alle kennen und erleben aber auch Ölberg- und Golgothastunden, wir
erleben sogar diese, eben weil sie scheinbar nur menschliche Erlebnisse sind,
viel eindringlicher und realistischer. Beide, die Tabor- und Golgothastunden
aber sind uns von Gott gegeben, beide sind Gnade, in beiden können wir
Gott begegnen und unsere Erlösung erleben, denn Christus hat uns nicht
auf Tabor, sondern auf Golgotha erlöst. Wenn wir die Ölberg- und
Golgothastunden nicht, oder nur kläglich und klagend durchstehen, so liegt der
Grund wohl darin, daß wir auch die Taborstunden vergessen und nicht aus
der Kraft früherer Gotteserlebnisse schöpfen, sondern uns resigniert einem
scheinbar aussichtslosen Schicksal überlassen, weil wir nicht den Glauben und
die Liebe eines Johannes haben, der Gott und Christus unter dem Kreuze
genau so erlebte wie auf Tabor. Wir vergessen, daß unsere Erlösung wohl
oft in freudigen Taborerlebnissen beginnt, sich aber nur im Golgothaerlebnis
vollenden kann.

Wohl das erste bewußte Taborerlebnis ist und bleibt für die meisten
Menschen der Tag, da wir Christus erstmals in der heiligen Kommunion begegneten

an unserem Weißen Sonntag. Wären wir geblieben in unserem Glauben

und Lieben, wie wir als Kinder waren, so könnte jedes heilige
Meßopfer, obwohl Golgothagedächtnis, so könnte jede heilige Kommunion für
uns zu einem Taborerlebnis werden, das alles Kreuz und Leid verklärt. Wie
mancher Christ fand tatsächlich nach Jahren der Verirrung wieder zurück
zu Christus durch die Erinnerung an das einstige Glück und die Seligkeit
des frühesten religiösen Kindererlebnisses. Wie viele aber gibt es, die bewußt
und absichtlich dieses erste Taborerlebnis in späteren Jahren mit aller
Gewalt aus ihrer Erinnerung tilgen wellen, es gar beschmutzen, weil sie sich
davor fürchten, weil sie fürchten, vom Drängen und Sehnen ihres Herzens

5 o
überwältigt zu werden und umkehren zu müssen. Denn wer einmal Gott
und Christus erlebt hat, wird sich immer wieder nach Ihm sehnen.

Ein Taborerlebnis kann die heilige Beichte sein. Wer hat nicht schon
Gottes Barmherzigkeit, Gott selber erlebt, wenn er schuldbeladen und
gebrochen unter Sündenlast den Beichtstuhl betrat und Christi Worte
vernehmen durfte: deine Sünden sind dir vergeben, gehe hin und tue sie nicht
mehr, gehe hin im Frieden. Welch Taborerlebnis ist dieser Friede, den die
Welt nicht, sondern nur Gott geben kann. Kann nicht die bloße Erinnerung
an dieses Gotteserlebnis uns bewahren vor neuer Schuld, kann sie uns nicht
herausreißen aus Sündenelend, uns zu Gott aufbrechen und heimkehren
lassen?

Ist nicht das Erlebnis am Traualtar Taborglück und Taborfreude? Trägt
aber nicht gerade dieses Erlebnis der Elternweihe, genau so wie die Priester-

22



weihe, die Kraft in sich, auf kommende Ölberg- und Golgothastunden
vorzubereiten? Wenn Kreuz und Leid Ehe und Familie heimsuchen, wenn
Mißverständnisse, Krankheit und Not zermürben, wenn Mann und Frau
voreinander verstummen, einander entfremden, sollen sie da nicht gemeinsam

im Geiste zurückkehren zum Taborerlebnis vom Traualtar und bedenken,

daß der Traualtar ja schon damals auch Opferaltar war, auf dem das
Gedächtnis von Golgotha begangen wurde. Können die Ölberg- und
Golgothastunden des Ehelebens nicht verklärt werden durch die Erinnerung
und das Aufleben der Taborfreuden vom Traualtar und der ersten Liebe.
Können Ölberg- und Golgothastunden nicht selber zu Taborfreuden werden,
in denen Mann und Frau Christus begegnen und sich in Liebe gegenseitig
vollenden. Machen nicht die Leiden uns Christus am ähnlichsten, sind sie

nicht Unterpfand der Verklärung und Verherrlichung?
Das Beten des gottliebenden Menschen als Begegnung und Reden mit Gott

soll unser tägliches Taborerlebnis sein. Wohl gibt es Zeiten der Trockenheit
und Dürre, Zeiten, da Gott stumm zu bleiben scheint, da kein Echo kommt
auf unser Rufen, da alles Beten ins Leere gesprochen scheint. Aber jeder
Beter hat es schon erlebt, daß er Gott zu hören, zu erfahren wähnt, daß er
Gott zu ergreifen glaubt und sich von ihm ergriffen weiß. Erging es uns nicht
doch schon gelegentlich, sei es beim Beten aus dankendem, jubelndem und
liebendem, oder aus leidendem und gequältem Herzen, wie den Jüngern in
Emmaus, daß unser Herz brannte, als wir mit Ihm und Er mit uns redete.
Warum also, wenn das Beten bisweilen schwer fällt, es unterlassen, anstatt
sich der Taborfreuden zu erinnern und zu beten ohne Unterlaß? Gott gibt
uns sicher soviel Taborfreuden, als wir brauchen und ertragen können.

Sind wir Gott nicht auch schon begegnet in den Wundern der Natur: in
Sturm, Blitz und Donner, genau so wie in stillen und doch so laut redenden
Abendstunden, auf einsamen Wegen durch Feld und Wald, in verborgenen
Tälern und auf himmelragenden, weitschauenden Bergen, beim Anblick
reifend wogender Kornfelder und verschwenderisch stolz oder verschämt
demütig gekleideter Blumen, im hoffnungsvoll erwachenden Frühling wie
im glanzvoll sterbenden Herbst, in der Fülle des Sommers wie in der Leere
des Winters. Die ganze Schöpfung spricht Gottes Sprache, die Sprache seiner
Liebe zum Geschöpf, wir müssen sie nur erlauschen, um Gott selber zu
schauen. Mit unzähligen Taborfreuden, die helfen, alles Leid zu verklären,
beschenkt uns der Gott der Natur und der Übernatur. Wir wollen aber in
den Freuden weder überborden noch im Leiden verzagen. Eingehüllt in
jedes Taborerlebnis sind nun einmal auch die Ölberg- und Golgothastunden,
und sie wiederum bergen auf tiefstem Grunde genau so die Gnaden des
Gotteserlebnisses wie die Taborfreuden.

Ob Tabor-, Ölberg- oder Golgothastunden, sie alle haben den einen Sinn,
uns reif und fähig zu machen für den ewigen Tabor, da wir Gott von
Angesicht zu Angesicht schauen werden. Gott selber wird dann unser Licht
sein, Nacht gibt es dort nicht mehr; wir werden nicht mehr hungern und
dürsten, Gott ist unser Leben, Er selber wird von unseren Augen abwischen
jede Träne. Was einst war, ist vergangen, alles ist neu geworden (Apoc.).

P. Thomas

23


	Verklärung : Erwägungen zum Festevangelium vom 6. August (Mt. 17, 1-9)

