
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 37 (1959)

Heft: 1

Artikel: Die ersten Mönche in der Schweiz

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ctffatt IHött^c in 6ct Bdjtom
Wer die Geschichte der schweizerischen Benediktinerklöster etwas näher

durchgeht, muß staunen über die herrlichen Werke religiösen, geistigen und
kulturellen Lebens, welche diese Gottespflanzungen im Laufe vieler
Jahrhunderte vollbringen konnten. Welche geistigen Kräfte mögen wohl Ursache
solch blühenden, übernatürlichen Lebens gewesen sein? Die Urheber und
Begründer unserer auserwählten Stätten des Gotteslobes haben ihr Leben
ganz «in Christus-verloren». Sie haben nach den Worten des Evangeliums
ihr Leben hienieden preisgegeben, um das jenseitige in Gott zu gewinnen. In
der demütigen Nachfolge Jesu wollten sie verborgen, unbekannt und
verächtet sein in dieser Welt, um «Christus zu gewinnen». So durften sie als

demütige Werkzeuge die soliden Fundamente legen für jene strahlenden
Burgen wahren Gottesdienstes, als welche unsere Klöster in der Geschichte
unserer Heimat dastehen. In den meisten Abteien unseres Landes dürfen wir
voll freudiger Dankbarkeit einen Heiligen als Begründer gottgeweihten
Lebens nennen. Bevor wir den Gnadenpfaden frohen und oft leidvollen
Gottdienens in den einzelnen Klöstern folgen, werfen wir einen flüchtigen
Blick auf die auserlesenen Werkzeuge göttlicher Gnade, die vom Heiligen
Geiste erfüllt, die ersten und tiefsten Fundamente des königlichen Herrendienstes

gelegt haben.
Zwischen Bodensee und Alpstein sehen wir die ragende Gestalt des

heiligen Gallus! Der iro-schottische Mönch verläßt heimisches Kloster und
Vaterland und begibt sich um Christi willen auf Wanderschaft. «Peregrinari
pro Christo» — «Wandern für Christus» war die große Losung. Welche
Opfer, welche Gefahren, welche Buße liegt schon in diesen einen großen
Ideal! Sie haben es wirklich nicht leicht gehabt, diese iro-.schottischen
Mönche, auf ihren apostolischen Pfaden vom Ärmelkanal bis zum Bodensee.

Christus in einem liebenden Herzen durch die Länder und Völker zu
tragen, die von Jesus nichts wissen, war eine schmerzliche Herzenswunde für
diese kühnen Sendboten des christlichen Glaubens. Und mitten in diesen

apostolischen Arbeiten noch Mönch zu bleiben, war zweite, hohe Aufgabe.
Mönch sein hieß schon damals allein bleiben, einsam sein und schließlich
der «Letzte» zu sein unter den Auserwählten Gottes.

St. Gallus trug dieses zwiefach begnadete Ideal bis herein in unsere
heimischen Gaue. Er kam an den Zürchersee, er weilte in Arbon, er wirkte
drei volle Jahre im heidnischen Bregenz. Von jener gesegneten Wirksamkeit
wissen wir, daß er oft Nächte durchwachte und wie St. Paulus in heiligen
Psalmen und Hymnen Gott pries und die bösen Geister zu bannen verstand.
Wie unser Herr und Meister einsam auf den Berg stieg, um zu beten, so
auch sein gelehriger Jünger St. Gallus. Die Geschichtsschreiber können uns
noch den Ort seiner büßenden Hingabe zeigen, wo er als demütiger «per-
noctans», d. h. als wachender Mönch, in der Nacht mit seinem Gott um die
Seelen rang. Von seinem spätem Leben wissen wir, wie er die Einöde des

Steinachtales aufgesucht, um dort die heilige Ruhe in Gott zu finden. Noch
heute atmet das verlassene St.-Gallusskloster an der Steinach die «Requies
saneti Galli», die Ruhe des heiligen Gallus. Sie umgibt uns im mächtigen,

4



hohen Dom von St. Gallen, sie erfüllt den Beter, wenn er in das herrliche
Chorgestühl kniet, sie atmet in den beinahe zeitlosen Handschriften der
Bibliothek, die man dem heiligen Gallus gewidmet hat.

Die Chronisten berichten vom heiligen Gallus, daß er in Kolumban einen

gar vielgestrengen Abt und Vater gehabt hat. Als Gallus fieberkrank die
Reise nach Italien nicht wagen konnte, verbot ihm Abt Kolumban, das
heilige Meßopfer zu feiern, bis er ihm wieder die Erlaubnis gegeben.
Vielleicht wollte der harte Mönchsvater seinen Jünger zu baldiger Reise nach
Italien verpflichten? Wir wissen es nicht. Jedenfalls bedeutete dies für
Gallus ein schmerzlicher Verzicht, den er aber um Christi willen
hochgemuten Herzens trug. Gallus, von seiner Krankheit genesen, folgte dem
Zuge seines Herzens — in die Einsamkeit. Er war Mönch. Hatte er schon in
Bregenz das Apostolat des Psalmengesanges erkannt, so daß er nächtelang
«in heiligen Psalmen» verharrte, durfte er nun in der Stille des verborgenen
Steinachtales diesem heiligen Dienste aufs neue huldigen. Zur Stille gesellte
sich nun die Buße, das Opfer. Fern vom Getriebe der geschäftigen, lärmenden

Welt, allein mit Gott, brachte er täglich seinen Körper auf den
Kreuzesbalken harter Verzichte, um so seiner gekreuzigten, göttlichen Liebe

5



ähnlich zu werden. In solch täglichem Sterben legte er die lebendigen
Fundamente zu einer großen, tausendjährigen Gebet&stätte. Aus dem restlosen
Lebensopfer dieses Jüngers Christi, aus seiner völligen Gleichförmigkeit mit
Christus erwuchs das kommende Monasterium — das Gotteshaus des
heiligen Gallus! Es erfüllte sich an St. Gallus das Wort des Herrn an Petrus:
«Und jeder, der Haus oder Bruder oder Schwester, Vater oder Mutter oder
Weib oder Kind oder Äcker um meines Namens willen verläßt, wird
Hundertfaches erhalten und das ewige Leben erben. Viele Erste aber werden
Letzte, und die Letzten Erste sein» (Mt. 19, 29).

Ähnliche und doch so eigen geprägte Wege zeichnen sich ab bei den
übrigen Gründer-Heiligen unserer Klöster. Der fränkische Mönch Sigisbert
zog ähnlich wie St. Gallus in die Einöde. Er folgte dem wilden Rhein bis
hinauf zur Desertina und legte dort die geistigen Grundlagen zur spätem
Abtei Disentis. Sein gottverbundenes Opfern und Beten brachte ihm als
reife Frucht den rätoromanischen Edeln Plazidus, der schließlich als reines
Brandopfer der Gerechtigkeit sein Leben mit dem Martyrium krönen
durfte. Später bettete man den heiligen Eremiten Sigisbert neben den
heiligen Blutzeugen, und so sind die beiden zu Gründern und Leuchten des

spätem Klosters geworden. Noch sind die Tage der Christenheit nicht
vollendet. Könnte es nicht möglich sein, daß auch aus unsern Klöstern
Blutzeugen erstehen dürften wie auf Montserrats heiligem Berge?

Der heilige Fintan wird als die große Leuchte des Klosters Rheinau
verehrt. Wie ein zweiter Abraham verließ er Vaterhaus und Heimat, um
zeitlebens unbekannt und verachtet von aller Welt Gott zu gefallen. 22 Jahre
lebte er eingemauert in einer engen Eremitenklause am Rhein, um ein
Leben innigsten Gebetsverkehrs mit Gott und seinen Heiligen zu führen. Alle
spätem Mönchsgenerationen von Rheinau sahen in ihm ihren Vater und
Schutzherrn und haben durch sein selbstloses Opferleben wertvollste Impulse
für ihr mönchisches Leben geschöpft.

Groß und ansprechend ist auch das Leben des heiligen Meinrad. Als
Mönch von Reichenau, trat er aus der Gemeinschaft der Mönche zum
Einzelkampf in die Einsamkeit der Schweizerberge. Mehr als ein
Vierteljahrhundert ertrug er stark und unverdrossen die Unbilden einer rauhen
Gegend und die wilde Einsamkeit des Finstern Waldes. In seiner
unvergleichlichen Marienminne legte er die unverwüstlichen Grundlagen für das

größte Marienmünster unserer Heimat. Ist dieser schöne Zug seines Herzens
nicht allen spätem Mönchen wie ein liebes Vermächtnis in die Seele gelegt:
die Liebe zur heiligen, unbefleckten Mutter unseres Herrn! Am Ende seines
harten Eremitenlebens durfte er den Boden seines Betens und Opfems mit
seinem eigenen Blute heiligen und für alle Zeiten konsekrieren zu Ehren
seiner himmlischen Mutter.

Drüben in der Ostschweiz ragt ein herrliches Marienheiligtum über die
weite Rheinebene bei Ragaz, die einstige Abtei Pfäfers. St. Pirmin, ein
westgotischer Wanderbischof, gilt als Urheber und Begründer dieser einzig
schönen Gebetsstätte. Die Legende weiß so anmutig zu berichten, wie der
weitgereiste Wanderbischof in einem himmlischen Traumgesicht die liebe
Gottesmutter geschaut, wie sie sich mit heiligen Engeln auf jenem ragenden
Felsen niedergelassen habe. Bald erhoben sich geweihte Mauem, man

6



einbaute Altäre zu Ehren Jesu Christi und seiner heiligen Mutter,
jahrhundertelang erscholl heiliger Psalmengesang — das Kloster Pfäfers hatte seinen

Gottesauftrag gefunden. Aber die Arglist einer ganz bösen Zeit ließ die
heiligen Psalmen verstummen, die Mönche vergaßen ihre Sendung,
verließen die Gottesburg und kehrten an die schalen Wasser eines faden
Weltdienstes zurück. Noch heute ragt die lichte Marienkirche über Land und
Volk und ruft wehmütig nach neuen, gottbegeisterten Sängern, die willens
sind, in Armut und Demut den hohen Auftrag St. Pirmins wieder frohen
Herzens aufzunehmen.

Droben im hohen Engelbergertal hat ein gottinniger Laie, der selige
Konrad von Seidenbüren, das Geheimnis des Gotteslobes verstanden und
den schwarzen Mönchen St. Benedikts eine stille und wohlbehütete Heimat
des Psalmengesanges geschaffen. Frohes Gotteslob, Wissenschaft und Kunst
erblühte aus den reinen Mauern, und in neuester Zeit läßt auch die aller-
seligste Jungfrau Maria ihr holdseliges Bild leuchten im neuerstandenen
Gnadenbild Unserer Lieben Frau von Engelberg.

Auch in der dämmernden Vorgeschichte von Mariastein stehen fromme

7



Laien und eine süße Legende von der lächelnden, hohen Frau, die dem
fallenden Kind ihren mütterlichen Schutzmantel bietet. Mitten in der
heiligen Höhle steht ein frommer Priester und Mystiker, der gottselige
Melchior von Heidegg. Dieser gotterfüllte Priester und Hüter des hehren
Gnadenbildes ist ein wachender und betender Sänger Unserer Lieben Frau.
In der Morgenfrühe zur dritten Stunde, welch herrlicher Ansporn für die
kommenden Mönche, erschien ihm die allerseligste Jungfrau Maria und
erfüllte seine Seele mit himmlischem Tröste. Wenn alljährlich die Mönche
von Mariastein mit dem lächelnden Bilde ihrer Hausmutter über die
sommerlichen Fluren wallen, wissen sie voll Dankbarkeit, welch hohes Geheimnis

sie hüten dürfen. Es ist das Geheimnis des betenden und wachenden
Mönches, der die Opferschale seines Lebens mit liebender Hingabe zu füllen
versucht.

So stehen die Uranfänge unserer schweizerischen Abteien im Lichte
gotterleuchteter Menschen, die bis in die letzten Tiefen monastischen Lebens
eingedrungen sind. Sie haben durch ihr einmaliges, ganz in Christi Opferblut

eingetauchtes Leben, die Grundlagen geschaffen für weitere reiche
Gnadengaben Gottes, die wir unwürdige Nachfahren empfangen dürfen.

P. Hieronymus Haas

Wiesentaler Jugendwallfahrt
Wie jedes Jahr feierte die deutsche katholische Jugend am Dreifaltigkeitssonntag

ihren Bekenntnistag. In diesem Jahr sollte die gesamte Jugend eines
jeden Dekanates gemeinsam eine Wallfahrt unternehmen. Das Dekanat
Wiesental hatte Mariastein als Wallfahrtsziel gewählt.

In der Frühe hatte in jeder Pfarrei eine Gemeinschaftsmesse
stattgefunden. Mittags fuhren wir in Omnibussen zu den drei Ausgang.sorten
unserer Wallfahrt, um von dort in drei Abteilungen zu Fuß nach Mariastein

zu pilgern.
Diese Wallfahrt beschränkte sich nicht wie üblich auf Beten und Singen,

sondern in kleinen Gruppen sollte über das Gebet diskutiert werden; die
Losung des Tages war: «Seid beharrlich im Gebet!»

Wir waren diese Art, eine Wallfahrt zu gestalten, nicht gewohnt und so
kamen wir, wenigstens in meiner Gruppe, nicht richtig zu einem fruchtbaren

Gespräch, zumal da ein Großteil von uns nicht genügend vorbereitet
war und dieses Gespräch große Anforderungen an das religiöse Wissen
stellt, das viele von uns eben nicht in genügendem Maße besitzen. Nun,
aller Anfang ist schwer, und so sollten wir es nicht nur bei diesem einen
Versuche bewenden lassen, sondern es in den kommenden Jahren wiederum
versuchen und uns in den Wochen vor der Wallfahrt besser vorbereiten.

Den Höhepunkt bildete für jeden von uns die Schlußfeier in der Basilika,
die von mehreren hundert Jugendlichen angefüllt war. In seiner Predigt
ging der H. H. P. Thomas auf das Gebet ein und legte dar, was es uns
Jugendlichen zu sagen hat. Am Schluß der Feier spendete uns der
hochwürdigste Herr Abt von Mariastein mit der Monstranz den eucharistischen
Segen. Ich glaube, es war für jeden von uns ein großes Ereignis.

Peter Willmann, Lörrach

8


	Die ersten Mönche in der Schweiz

