
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 36 (1958)

Heft: [12]

Artikel: Christ und die Welt

Autor: Schupp, Werner / Guardini, Romano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christ und Welt

Walther von der Vogelweide (f um 1230) personifiziert die «Welt»,
welcher er solange gedient hat, in seinen spätem Lebensjahren als eine
betrügerische und verführerische Frau:

«Do ich dich gesach reht under ougen,
Do was dîn schouwen wünnenrich, des

Mouz ich jehen (bekennen) als sunder lougen (unleugbar).
Doch was (war) der schänden aise vil,
do ich dîn hinden (von hinten) wart gewar, des ich
dich iemer schalten (fernhalten) wil.»

Die Idee an sich war nicht neu, sie soll sich schon bei Julian Apostata
finden (f 363). Konrad von Würzburg (f 1278) hat sie in einem Gedicht
«Von der weit Ion» weitergeführt und entwickelt. Er schildert die «Frau
Welt», welche dem Ritter Wirnt von Gravenberg erscheint als eine herrliche
Frauengestalt, die ihn in ihren Bann zieht. Doch als er den versprochenen
Lohn fordert, kehrt sie ihm den Rücken und er erkennt, daß sie ist:

«besteket und behangen
mit ungefûegen slangen
mit kroten und nateren
ir lîp was voller blateren.»

Am Südportal des Wormser Doms und an der Sebalduskirche zu Nürnberg

erscheint die «Frau Welt» in dieser Ausstattung. In Freiburg im Breisgau,

Straßburg und auch in Basel, wo das Motiv schon früher auftritt, ist die
Person mit dem scheußlichen Gewürm männlichen Geschlechts. Karl Künstle
(Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 1, Freiburg i. Br., 1928, S. 205),
dem wir hier folgen, ist der Auffassung, daß das Vorbild dieses Symbols von
einem romanischen Künstler stammt, in dessen Sprache das Wort «Welt»
maskulinisch ist.

Diese Zuteilung ist in unserem Zusammenhang nicht von Belang. Wichtiger

ist wohl die Wertung und Einordnung des Weltlichen an sich — damals
und heute. Wer jedoch annimmt, dies biete keine besondern Schwierigkeiten,
täuscht sich; denn der «Fürst dieser Welt» und sein Anhang ziert sich mit
Glanz und verschleiert seine eigentlichen Absichten. Sein Geist ist Lüge,
Verdrehung und Unterschlagung der Wahrheit, seine «Welt» ist Unordnung und
Chaos.

Im Namen der Vernunft und des Fortschritts wird die überlieferte
Tradition ins Lächerliche gezogen und als überholt erklärt. Unausgereiftes bricht
sich Bahn und verschafft sich Geltung. Die geschichtliche Überlieferung
bietet uns mannigfache Hinweise dieser Art. War beispielsweise die Renais-

223



sauce wirklich nur eine Art von Wiedergeburt und nicht auch eine
Selbstentfremdung? Die marxistische Dialektik der Neuzeit darf füglich als
unüberbietbarer «Höhepunkt» einer heillosen Verwirrung bezeichnet werden.

«Welt» war und ist immer und überall dort, wo der Mensch die Dinge
und das Zeitliche zu seinem Götzen macht. Er lebt für einen Augenblick und
aus einer momentanen Stimmung. Wer dem Vergänglichen verhaftet ist und
sich an die zeitlichen Güter verliert, erleidet den unabwendbaren Tod alles
Hinfälligen. Für den Menschen als Mitte zwischen reinem Geist und Materie
sollte das Sterben nicht Vernichtung sein, sondern zum «dies natalis» werden.

Wenn die eine Seite alle Mittel aufwendet und alle ihre Fähigkeiten
einsetzt zur Erreichung erbärmlicher Zwecke, um wieviel mehr sollten dann die
«Kinder des Lichts» ihre irdischen Gaben und übernatürlichen Kräfte in den
Dienst des wahren Ziels stellen, indem sie nicht einer übertriebenen Sorge
für das Heute und Morgen verfallen und dadurch ihre Energien für das Finden

und die Wahl der entsprechenden Mittel und Wege sparen.

Der Christ lebt «in der Welt», welche an sich nicht schlecht ist. Auch sie

ist gefallen, aber ebenfalls erlöst. «Wie Du Mich in die Welt gesandt hast, so
habe Ich sie in die Welt gesandt» Joh. 17, 18). «Ich bleibe nicht mehr in der
Welt, sie aber bleiben in der Welt» (Joh. 17, 11). «Ich bitte nicht: Nimm sie

aus der Welt» (Joh. 17, 15). «Ich bitte Dich: Bewahre sie vor dem Bösen:
sie sind ja nicht von der Welt, wie Ich nicht von der Welt bin» (Joh. 17, 15 f.).

Das christliche Dasein ist «in der Welt» und doch nicht «von der Welt» —
ein Zustand der Spannung und heiligen Unruhe. Es ist im wahren Sinne des

Wortes «unheimlich», weil wir uns hier «nicht zu Hause» fühlen und auch
keine bleibende Stätte haben. Diese Erregung ist kein Gemütszustand,
sondern enthüllt unsere wirkliche Situation. Eine Seele, welche die Unruhe über
sich selbst nicht kennt, ist krank und verhärtet (Gabriel Marcel).

Der Christ ist grundsätzlich ein «jenseitiger Mensch». Für den Laien in
der Welt besteht eine Gefahr vor allem darin, die Pflege weltlicher Aufgaben
und Werte so zu überschätzen, daß er vorletzte Dinge, welche nur Stufen
sind und welche er auf das letzte Ziel hinordnen sollte, zum eigentlichen
Zweck und zum maßgebenden Inhalt seines Lebens und Strebens macht. Er
verliert ihnen gegenüber dann die innere Freiheit, wenn er vergißt, daß die
Dinge dieser Welt vergänglich sind.

Die menschliche Kreatur ist ein Geistträger. Wo immer er den Gesetzen
der Natur folgend sachgerecht handelt und gleichzeitig das existenzielle Ziel
seines Daseins im Auge behält, setzt er das Werk des Schöpfers fort. Mit der
Durchgeistigung und Umformung des Materiellen und der entsprechenden
Bewußtwerdung des Menschen vollzieht sich die Heiligung und Heimholung
alles Geschaffenen zu Gott.

Die dem christlichen Menschen zugeordnete Berufung muß die Grundlage
für die ihm gemäße Spiritualität sein. Die Erfüllung der Standpflicht bietet
eine Gelegenheit, sich von selbstsüchtigen Bestrebungen freizumachen, welche
das Kennzeichen der «argen Welt» und die Hauptwaffe des «Fürsten dieser
Welt» sind. Die Auseinandersetzung mit dem Materiellen geschieht dann

224



nicht um ihrer selbst willen. Dann wird es gelingen, durch die :Fülle der
zeitlichen Güter so hindurchzugehen, daß wir die ewigen darob nicht
verlieren.

Dieser Durchbruch nach vorn läßt sich nur im Mysterium des Kreuzes
vollziehen. Das Samenkorn muß sterben, erst dann kann es aufgehen und
Frucht bringen. Es wäre töricht, die Last des Alltags abzuschütteln und sich
einer lästigen Pflicht zu entledigen; denn in ihr erfüllt sich die Wandlung
zum Bessern und zeigt sich das Bewußtsein des Christen ganz allgemein,
«Salz der Erde» und «Licht der Welt» zu sein. Dr. Werner Schupp

* *

Die Botschaft Jesu ist Botschaft des Heiles. Er verkündet die Liebe des

Vaters und das Kommen des Reiches. Er ruft die Menschen zum Frieden und
zur Eintracht im heiligen Willen. Dennoch wirkt sein Wort zunächst nicht
Einheit, sondern Trennung. Je tiefer ein Mensch Christ wird, desto tiefer
unterscheidet sich sein Dasein von den anderen, die nicht Christen sein wollen,

oder soweit sie es nicht sein wollen. Dieses Anderssein läuft durch die
nächste Verbundenheit; denn das wirkliche Christwerden ist keine Sache
natürlicher Veranlagung oder geschichtlicher Entwicklung, sondern innerste
Entscheidung des einzelnen. Der eine vollzieht sie, der andere nicht. So kann
von hier aus eine Trennung zwischen Vater und Sohn, zwischen Freund und
Freund, zwischen einen Hausgenossen und den anderen kommen. In einem
solchen Falle soll der Mensch Jesus höher stellen als alle sonst, und seien

es die Nächstverbundenen: höher als Vater und Mutter, Sohn und Tochter,
Freund und Freundin. Das greift ans Leben, und die Versuchung drängt, die
lebendige Verbundenheit zu wahren und dafür Christus preiszugeben. Jesus
aber warnt: Hältst du dieses «Leben» fest und gibst darüber mich auf, dann
verlierst du auch dein eigenes, eigentliches Leben. Lässest du dich aber los um
meinetwillen, dann findest du dich selbst im Eigentlichen und über alles
Weltmaß hinaus.

Freilich ist es hart. Es ist «Kreuz». Hier rühren wir an das schwerste
Geheimnis des Christseins. Christentum und Kreuz sind voneinander nicht
zu lösen. Seitdem Christus den Weg zum Kreuz hat gehen müssen, steht
das Kreuz auf dem Wege eines jeden, der Christ sein will; für jeden als «sein»
Kreuz. Die Natur lehnt sich dagegen auf. Sie will sich «behalten». Sie will
da nicht hindurchgehen. Jesu aber sagt, und es ist das Grundgesetz des

Christentums: Wer sich, sein Leben, seine Seele festhält, der wird sie verlieren.
Wer sich hineingibt in das Kreuz, so wie es hier und jeweils für ihn
aufgerichtet ist, der wird sie finden — und dann unverlierbar, als das ewige
Selbst, das an Christus teilhat. Romano Guardini

225


	Christ und die Welt

