Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 36 (1958)

Heft: [12]

Artikel: Christ und die Welt

Autor: Schupp, Werner / Guardini, Romano
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christ und Welt

Walther von der Vogelweide (} um 1230) personifiziert die «Welty, wel-
cher er solange gedient hat, in seinen spitern Lebensjahren als eine betrii-
gerische und verfithrerische Frau:

«Do ich dich gesach reht under ougen,

Do was din schouwen wiinnenrich, des

Mouz ich jehen (bekennen) als sunder lougen (unleugbar).
Doch was (war) der schanden alse vil,

do ich din hinden (von hinten) wart gewar, des ich

dich iemer schalten (fernhalten) wil.»

Die Idee an sich war nicht neu, sie soll sich schon bei Julian Apostata
finden (1 363). Konrad von Wiirzburg (1 1278) hat sie in einem Gedicht
«Von der welt lony weitergefiihrt und entwickelt. Er schildert die «Frau
Welt», welche dem Ritter Wirnt von Gravenberg erscheint als eine herrliche
Frauengestalt, die ihn in ihren Bann zieht. Doch als er den versprochenen
Lohn fordert, kehrt sie ihm den Rucken und er erkennt, daB sie ist:

«besteket und behangen
mit ungefiiegen slangen
mit kroten und nateren
ir lip was voller blateren.»

Am Siidportal des Wormser Doms und an der Sebalduskirche zu Niirn-
berg erscheint die «Frau Welt» in dieser Ausstattung. In Freiburg im Breis-
gau, Straflburg und auch in Basel, wo das Motiv schon frither auftritt, ist die
Person mit dem scheuBlichen Gewiirm mannlichen Geschlechts. Karl Kiinstle
(Ikonographie der christlichen Kunst, Bd. 1, Freiburg 1. Br., 1928, S. 205),
dem wir hier folgen, ist der Auffassung, daf3 das Vorbild dieses Symbols von
einem romanischen Kiinstler stammt, in dessen Sprache das Wort «Welt»
maskulinisch ist.

Diese Zuteilung ist in unserem Zusammenhang nicht von Belang. Wich-
tiger ist wohl die Wertung und Einordnung des Weltlichen an sich — damals
und heute. Wer jedoch annimmt, dies biete keine besondern Schwierigkeiten,
tauscht sich; denn der «Furst dieser Welt» und sein Anhang ziert sich mit
Glanz und verschleiert seine eigentlichen Absichten. Sein Geist ist Liige, Ver-
drehung und Unterschlagung der Wahrheit, seine «Welt» ist Unordnung und
Chaos.

Im Namen der Vernunft und des Fortschritts wird die iiberlieferte Tra-
dition ins Licherliche gezogen und als iiberholt erklart. Unausgereiftes bricht
sich Bahn und verschafft sich Geltung. Die geschichtliche Uberlieferung
bietet uns mannigfache Hinweise dieser Art. War beispielsweise die Renais-

229



sance wirklich nur eine Art von Wiedergeburt und nicht auch eine Selbst-
entfremdung? Die marxistische Dialektik der Neuzeit darf fiiglich als uniiber-
bietbarer «Hohepunkts einer heillosen Verwirrung bezeichnet werden.

«Welty war und ist immer und iiberall dort, wo der Mensch die Dinge
und das Zeitliche zu seinem G6tzen macht. Er lebt fir einen Augenblick und
aus einer momentanen Stimmung. Wer dem Vergénglichen verhaftet ist und
sich an die zeitlichen Giiter verliert, erleidet den unabwendbaren Tod alles
Hinfalligen. Fiir den Menschen als Mitte zwischen reinem Geist und Materie
sollte das Sterben nicht Vernichtung sein, sondern zum «dies natalis» werden.

Wenn die eine Seite alle Mittel aufwendet und alle ihre Fahigkeiten ein-
setzt zur Erreichung erbarmlicher Zwecke, um wieviel mehr sollten dann die
«Kinder des Lichts» ihre irdischen Gaben und iibernatiirlichen Krifte in den
Dienst des wahren Ziels stellen, indem sie nicht einer iibertriebenen Sorge
fir das Heute und Morgen verfallen und dadurch ihre Energien fiir das Fin-
den und die Wahl der entsprechenden Mittel und Wege sparen.

Der Christ lebt «in der Welt», welche an sich nicht schlecht ist. Auch sie
ist gefallen, aber ebenfalls erlost. « Wie Du Mich in die Welt gesandt hast, so
habe Ich sie in die Welt gesandt» (Joh. 17, 18). «Ich bleibe nicht mehr in der
Welt, sie aber bleiben in der Welty (Joh. 17, 11). «Ich bitte nicht: Nimm sie
aus der Welt» (Joh. 17, 15). «Ich bitte Dich: Bewahre sie vor dem Bosen;
sie sind ja nicht von der Welt, wie Ich nicht von der Welt bin» (Joh.17, 15f.).

Das christliche Dasein ist «in der Welt» und doch nicht «von der Welty —
ein Zustand der Spannung und heiligen Unruhe. Es ist im wahren Sinne des
Wortes «unheimlich», weil wir uns hier «nicht zu Hause» fithlen und auch
keine bleibende Stitte haben. Diese Erregung ist kein Gemiitszustand, son-
dern enthiillt unsere wirkliche Situation. Eine Seele, welche die Unruhe tiber
sich selbst nicht kennt, ist krank und verhirtet (Gabriel Marcel).

Der Christ ist grundsétzlich ein «jenseitiger Mensch». Fiir den Laien in
der Welt besteht eine Gefahr vor allem darin, die Pflege weltlicher Aufgaben
und Werte so zu iiberschitzen, daB er vorletzte Dinge, welche nur Stufen
sind und welche er auf das letzte Ziel hinordnen sollte, zum eigentlichen
Zweck und zum maBgebenden Inhalt seines Lebens und Strebens macht. Er
verliert ihnen gegeniiber dann die innere Freiheit, wenn er vergifit, daB} die
Dinge dieser Welt vergénglich sind.

Die menschliche Kreatur ist ein Geisttrager. Wo immer er den Gesetzen
der Natur folgend sachgerecht handelt und gleichzeitig das existenzielle Ziel
seines Daseins im Auge behalt, setzt er das Werk des Schopfers fort. Mit der
Durchgeistigung und Umformung des Materiellen und der entsprechenden
BewuBtwerdung des Menschen vollzieht sich die Heiligung und Heimholung
alles Geschaffenen zu Gott.

Die dem christlichen Menschen zugeordnete Berufung muf} die Grundlage
fiir die ihm gemaBe Spiritualitit sein. Die Erfulllung der Standpflicht bietet
eine Gelegenheit, sich von selbstsiichtigen Bestrebungen freizumachen, welche
das Kennzeichen der «argen Welts und die Hauptwaffe des «Fiirsten dieser
Welt» sind. Die Auseinandersetzung mit dem Materiellen geschieht dann

224



nicht um ihrer selbst willen. Dann wird es gelingen, durch die Fiille der
zeitlichen Giiter so hindurchzugehen, dafl wir die ewigen darob nicht ver-
lieren.

Dieser Durchbruch nach vorn lifit sich nur im Mysterium des Kreuzes
vollziehen. Das Samenkorn muf} sterben, erst dann kann es aufgehen und
Frucht bringen. Es wire téricht, die Last des Alltags abzuschiitteln und sich
einer lastigen Pflicht zu entledigen; denn in ihr erfillt sich die Wandlung
zum Bessern und zeigt sich das Bewultsein des Christen ganz allgemein,
«Salz der Erde» und «Licht der Welt» zu sein. Dr. Werner Schupp

* * *

Die Botschaft Jesu ist Botschaft des Heiles. Er verkiindet die Liebe des
Vaters und das Kommen des Reiches. Er ruft die Menschen zum Frieden und
zur Eintracht im heiligen Willen. Dennoch wirkt sein Wort zunéchst nicht
Einheit, sondern Trennung. Je tiefer ein Mensch Christ wird, desto tiefer
unterscheidet sich sein Dasein von den anderen, die nicht Christen sein wol-
len, oder soweit sie es nicht sein wollen. Dieses Anderssein lauft durch die
nichste Verbundenheit; denn das wirkliche Christwerden ist keine Sache
natiirlicher Veranlagung oder geschichtlicher Entwicklung, sondern innerste
Entscheidung des einzelnen. Der eine vollzieht sie, der andere nicht. So kann
von hier aus eine Trennung zwischen Vater und Sohn, zwischen Freund und
Freund, zwischen einen Hausgenossen und den anderen kommen. In einem
solchen Falle soll der Mensch Jesus héher stellen als alle sonst, und seien
es die Nachstverbundenen: hoher als Vater und Mutter, Sohn und Tochter,
Freund und Freundin. Das greift ans Leben, und die Versuchung dringt, die
lebendige Verbundenheit zu wahren und dafiir Christus preiszugeben. Jesus
aber warnt: Hiltst du dieses «Leben» fest und gibst dariiber mich auf, dann
verlierst du auch dein eigenes, eigentliches Leben. Lassest du-dich aber los um
meinetwillen, dann findest du dich selbst im Eigentlichen und uber alles
Weltmal hinaus.

Freilich ist es hart. Es ist «Kreuzy. Hier rithren wir an das schwerste
Geheimnis des Christseins. Christentum und Kreuz sind voneinander nicht
zu lésen. Seitdem Christus den Weg zum Kreuz hat gehen miissen, steht
das Kreuz auf dem Wege eines jeden, der Christ sein will; fir jeden als «seiny
Kreuz. Die Natur lehnt sich dagegen auf. Sie will sich «behalten». Sie will
da nicht hindurchgehen. Jesu aber sagt, und es ist das Grundgesetz des
Christentums: Wer sich, sein Leben, seine Seele festhilt, der wird sie verlieren.
Wer sich hineingibt in das Kreuz, so wie es hier und jeweils fiir ihn auf-
gerichtet ist, der wird sie finden — und dann unverlierbar, als das ewige
Selbst, das an Christus teilhat. Romano Guardini

225



	Christ und die Welt

