
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 36 (1958)

Heft: [10]

Artikel: Heimkehr zur Kirche

Autor: Keller, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heute wäre so etwas unmöglich, niemals würden solche Männer zum Kar-
dinalat gelangen. So haben sich auch hier glücklicherweise die Zeiten
geändert.

Waren früher die meisten Kardinäle Italiener, so hat sich das in den
letzten Jahren stark geändert. Papst Sixtus V. setzte 1586 im Zuge der
Neuordnung der gesamten Kurie die Zahl der Kardinäle nach dem Vorbild der
70 Ältesten des Moses auf 70 fest, und zwar 6 Kardinalbischöfe, 50 Kardinalpriester

und 14 Kardinaldiakone. Diese Höchstzahl wurde erstmals im letzten

Konsistorium von Papst Johannes XXIII. überschritten. Weil jetzt viele
Bischöfe im Kardinalkollegium und diese immer wenigstens Kardinalpriester
sind, so gibt es seit einigen Jahren sehr wenige Kardinaldiakone.

Nach dem heutigen Kirchenrecht müssen alle Kardinäle wenigstens Priester

sein. Früher war dies nicht nötig. Auch gewöhnliche Kleriker konnten
Kardinäle werden. Der letzte Kardinal, der nicht Priester war, starb 1899. Es

war Kardinal Mertel. Einige wichtige Ämter an der päpstlichen Kurie oder
Nuntiaturen großer Staaten führen den Inhaber fast regelmäßig zum Kar-
dinalat. Das Gleiche gilt auch von gewissen Erzdiözesen. Unter Pius XII.
war dies nicht so selbstverständlich wie früher, aber der jetzige Papst scheint
wieder zu dieser Gewohnheit zurückkehren zu wollen. Die Kardinäle, die
sich in Rom aufhalten, nennt man Kurienkardinäle, weil sie an der Kurie
wichtige Stellen innehaben und an der Regierung der Kirche teilnehmen.
Dies ist bei den Kardinalbischöfen und Kardinaldiakonen immer der Fall,
dagegen seltener bei den Kardinalpriestern, da diese sehr oft als Bischöfe
und Erzbischöfe weit von Rom entfernt wohnen.

Das Kardinalat ist eine Würde, die den Inhaber weit über alle andern
Prälaten, auch Bischöfe, stellt und ihm viele Privilegien und Rechte bringt,
von denen das Wichtigste eben die Berechtigung zur Teilnahme an der
Papstwahl ist. Aber trotzdem ist diese Würde kein Sakrament, und jeder
Kardinal kann mit Erlaubnis des Papstes auf sie verzichten, was zuletzt
Kardinal Billot, ein gelehrter Jesuit, 1927 getan hat. Ohne Zweifel ist das heutige
Kardinalkollegium zusammengesetzt aus geistig und sittlich hochstehenden
Männern, die würdig sind, den obersten Senat der Kirche zu bilden und die
Berater des Papstes zu sein. P. Raphael

Heimkehr zur Kirche

Konvertiten des 20. Jahrhunderts. Dritter Band. Pierausgegeben von
F. Lelotte. Aus dem Französischen übersetzt von Dr. Maria Wiborada
Lehner. 256 Seiten. Kartoniert Fr. 11.80. Leinwand Fr. 13.80. Rex-Verlag,
Luzern.
«Es führen doch alle Wege nach Rom!» Als bewundernder Ausruf drängt

sich einem das alte italienische Sprichwort auf die Lippen bei der Lektüre
dieses fesselnden Buches, das einem mehr in Atem hält als der spannendste
Roman. Wir finden darin, wie in den zwei vorausgehenden Bänden der
bedeutsamen Reihe, wiederum 15 ausführliche Lebensbilder hervorragender
zeitgenössischer Konvertiten, die auf einem Raum von je 16—18 Druckseiten

187



eine Fülle wesentlicher Aussagen darbieten. Diese Gemeinschaftsarbeit
15 namhafter Autoren, ein «team-work» von ausgeglichen-hohem Niveau,
erhält seinen besondern Reiz nicht bloß dadurch, daß die Einzelbeiträge in
glänzendem Stil geschrieben sind, sondern auch durch persönliche Reminiszenzen

einiger Verfasser an den von ihnen geschilderten Konvertiten, dessen

Eigenart durch charakteristische Selbstzeugnisse jeweilen ausgiebig zu Worte
kommt.

Die Liste der dargestellten Persönlichkeiten weist berühmte Namen auf.
deren Tiefenwirkung auf das Geistesleben unserer Tage noch stets weiter
fortschreitet und gar nicht abzumessen ist:

Henri Bergson (1859-1941) / Clara Sheridan (* 1887) / Gabriel Marcel
{* 1889) / Sigrid Undset (1883-1949) / Joris-Karl Huysmans (1848-1907) /
Daniel-Rops (*1901) /Dom Lou (1871-1949) / Leonard Cheshire (*1919)/
Pierre Lecomte du Noüy (1883-1947) / Johannes Jörgensen (1866-1956) /
Gustave Cohen (*1879) / Msgr. Wladimir Ghika (1873-1954) / Msgr.
Robert Hugh Benson (1871-1914.) / Dr. H. G. E. Zacharias (1873-1953) /
Hugo Bail (1886-1927).

Ein Blick auf Nationszugehörigkeit, Beruf und seelische Ausgangssituation
zeigt ein recht buntes Kaleidoskop. Da finden wir als Abstammungsland:
Frankreich, England, Norwegen, Holland, China, Dänemark, Rumänien,
Deutschland; als Schauplatz dieser Lebensschicksale ferner noch dazu: Rom
und Italien, Belgien, die Schweiz, den Vorderen Orient, Indien, die Südsee
und die USA. — Wir werden Zeugen eines dramatischen Ringens um den
Besitz der vollen Wahrheit, wie ihn moderne, geistig hochstehende Menschen
jahrelang, jahrzehntelang anstrebten: Universitätsdozenten, Philosophen,
Dichter, Politiker, eine Nobelpreisträgerin der Literatur, der berühmteste
Kriegspilot der RAF., ein Caritasapostel, dessen Wirken der Märtyrertod
in einem Sowjetkerker beschloß. — Entgegen einem verbreiteten Vorurteil
braucht nämlich niemand, der zur Kirche kommt, vorher den Verstand in der
Sakristei abzugeben. Eine Durchsicht der Spätwerke unserer Konvertiten
beweist, daß sie ihre geistige Fruchtbarkeit durch die Konversion keineswegs
eingebüßt, sondern ihre reifsten, schönsten und bedeutendsten Schöpfungen
erst vollenden konnten, nachdem sie zu ihrer wahren Mutter heimgefunden
hatten. — Freilich, das Vorurteil bestand auch bei unseren Konvertiten: «Die
landläufigen Einwände, die ich gegen den Katholizismus gehört hatte, haben
mir nie großen Eindruck gemacht, dennoch sagte ich mir, daß doch ein
Grund vorhanden sein müsse für die so verbreiteten Vorurteile gegen die
Kirche. Vor allem fand ich zwei Gründe: der eine ist unsere Abneigung,
unseren Lieblingsphantasien zu entsagen und die Angst, sie der kirchlichen
Lehre opfern zu müssen; der andere ist das Ärgernis, das schlechte Katholiken

zu allen Zeiten gegeben haben, und das übrigens nur die dunkle Rückseite

ist des helleuchtenden Dogmas von der Gemeinschaft der Heiligen»
(S. Undset). — Mag auch der große Physiker Einstein unsere Zeit als

«Traurige Epoche» beklagen, «wo e.s schwieriger ist, ein Vorurteil zu brechen
als ein Atom zu spalten», so stellen unsere Konvertitenberichte eine vielfache,
prächtige Widerlegung alles pessimistischen Gejammers dar: Gott führte
jede dieser Seelen auf seinem Gnadenweg und verhalf der Gnade zum Siege.

188



Das Geheimnis beruht allerdings im freien Ja eines jeden, wie er auf seine

eigene Art den göttlichen Anruf beantwortete. Je nach Charakter und
Lebensumständen war diese Antwort bei jedem wieder anders, ob sie nun
die Uberwindung des Determinismus, Materialismus und Mechanismus
erforderte (Bergson, Lecomte du Noüy), den Aufstieg aus den Niederungen
gottfernen Geschreibsels zu den Höhen einer Sendung als repräsentativ
christliche Schriftsteller erheischte (Undset, Huysmans, Daniel-Rops,
Jörgensen, Cohen, Benson, Ball), den Existentialisten zum Philosophen des

Glaubens umformte (Marcel) oder rastlose Pilger aus den Wechselfällen der
Zeitgeschichte hinaus die Geborgenheit in der «Stadt auf dem Berge» finden
ließ (Sheridan, Lou, Cheshire, Ghika, Zacharias). Was Assisi für Clara
Sheridan bedeutete, das wog das Mutterhaus der römischen Kirche für alle
andern: «Assisi ist die heilige Stadt, das christliche Mekka! Diejenigen,
welche dort leben, können sich nur eine schwache Idee davon machen, was
für uns die Ankunft in dieser Oase bedeutet, wenn wir sie endlich, nach
langer, mühsamer Reise erreichen.» —

Konvertitenberichte sind aktueller denn je! — Seit der Ankündigung der
Einberufung eines Oekumenischen Konzils durch Papst Johannes XXIII.
blüht in der ganzen Christenheit neue Hoffnung empor auf Wiedervereinigung

der getrennten Brüder. — Unsere Konvertiten waren auch diesbezüglich

Pioniere, die für ihre eigene Person die Kluft überbrückten, den
trennenden Graben mutig überschritten, um sich auf den Fels zu retten. Das ist
beispielhafte Tat, die zur Nachahmung aufmuntert. — Ein Konvertitenleben

schildern heißt deshalb nicht, den Schleier von einem Geheimnis
wegreißen, das verborgen bleiben sollte — das letzte Geheimnis einer Konversion,
einer Zu-wendung zu Gott, wird immer ein Geheimnis der Liebe bleiben —:
es heißt vielmehr, ein Licht auf den Leuchter stellen, auf daß es den Weg
zur heiligen Stadt erhelle. R. H. Benson zählt diese Wege auf: «Tausend und
aber tausend Wege führen zur Stadt: der eine wird geführt vom Klang einer
Orgel, der andere vom Wohlgeruch des Weihrauchs; der eine geht zu ihr mit
der Bibel in der Hand; einer ist ein Historiker, ein anderer ein Mystiker,
wieder ein anderer ein Philantrop; dieser ist ein Sünder, der Verzeihung
erfleht, jener ein Unwissender, der erleuchtet werden möchte, dieser andere
ein Heiliger, der nach Vereinigung mit Gott strebt. Der eine wird geführt
von der Hand der Mutter, ein anderer verläßt seine Freunde, um Christus
zu folgen.

So gehen sie, diese Tausende und aber Tausende, jeder seinen eigenen
Weg, jeder angespornt und angezogen von einer geheimnisvollen Macht.
Doch alle treffen sich endlich bei der gleichen Türe; alle müssen durch diese

Türe schreiten, die aus einer einzigen Perle besteht, wie die Apokalypse sagt.»

Mit Genugtuung werden monastisch orientierte Leser feststellen, daß auch
der benediktinische Weg beschritten wurde und mit Ergriffenheit sich in
die Biographien von J.-K. Huysmans und Dom Lou vertiefen. Sie werden
sich freuen über den Anteil des Beuroner Mönchs Verkade an der
Heimholung des großen Dänen Jörgensen, über das Wirken Monsignore Ghika s

in der Abtei Sainte-Marie zu Paris, über das Verständnis des tief bekehrten
Hugo Ball für das alte Mönchtum, wie es in seinem Meisterwerk «Byzan-

189



tinisches Christentum» zum Ausdruck kam. Darüber urteilte der große
Schriftsteller Hermann Hesse wie folgt: «. es ist das erhabenste Buch, das
ich seit Jahren gelesen habe, das gläubige Buch eines geistvollen Katholiken.»

— Aus dem Dadaist war ein Apostel geworden. —
Gleich Hugo Ball haben auch die andern Heimkehrer ihre apostolische

Sendung zu erfüllen: Suchenden und Ringenden den einen Weg zu weisen:
Christus, der von sich gesagt: «Wer mir nachfolgt, wandelt nicht im Finstern.
sondern wird das Licht des Lebens haben» (Jo 8, 12). Sie haben ferner die
Sendung, die «beati possidentes» aus der Versuchung zum Einschlafen im
sorglos-trägen Glaubensbesitz immer wieder aufzurütteln.

So möge dieses sehr empfehlenswerte Konvertitenbuch an recht vielen
Seelen glücklich vollbringen, was der Herr vor seinem Leiden dem Apostelfürsten

Petrus gebot: «Et tu aliquando conversus confirma fratres tuos — Du
aber, wenn du bekehrt sein wirst, stärke deine Brüder» (Lk. 22, 32)

P. Paul Keller

Abt Bonifatius Pfluger 1841—1850

Bei gefährlichem Sturmwetter anvertraut man sich und sein Schiff nicht
gern einem jungen, unerfahrenen Steuermann, sondern einem, der schon
manchen Sturm siegreich überwunden hat. Von diesem Gedanken mögen
die Kapitularen des Klosters Mariastein beseelt gewesen sein, als sie am
Matthäusfest des Jahres 1841 darangingen, ihrem jüngst verstorbenen Abte Placidus

Ackermann einen Nachfolger zu geben. Ihre Wahl fiel gleich im ersten
Skrutinium auf dessen engsten Mitarbeiter, den erfahrenen Prior Bonifaz
Pfluger, der schon vor Jahresfrist seine Sekundiz gefeiert hatte und nun im
75. Lebensjahre stand. Angesichts seines Alters lehnte der Erkorene die Wahl
beharrlich ab. Erst als sich im vierten Wahlgang die Stimmen aller Wähler
auf ihn vereinten, nahm er auf Zuspruch des Wahlpräses, des Abtes von
Einsiedeln, «seufzend und weinend», wie sein Biograph sagte, «das lästige Mozett
und den drückenden Ring» an.

Die Heimat des neuen Prälaten lag am Fuße des Solothurner Jura, in dem
vom heute noch majestätischen Schloß Bechburg beherrschten Dorf Oen-
singen. Hier war er als achtes von dreizehn Kindern des Josef Adam Pfluger
und dessen zweiter Frau Anna Maria Fluri geboren und am 11. Oktober 1766
getauft worden. Urs Josef Burkard, wie die Eltern ihren Buben nannten» hatte
das Glück, in seinem Elternhaus, im Gasthaus «Rößli», in religiöser, echt
christlicher Luft heranwachsen zu können, wählten doch noch zwei seiner
Brüder mit ihm den geistlichen Stand. Er selber feierte am Weißen Sonntag
1777 im Heimatdorf seine heilige Erstkommunion und kam noch im Herbst
des gleichen Jahres an die Klosterschule nach Mariastein, das er anläßlich
einer Wallfahrt bereits kennen und lieben gelernt hatte. Nach sechsjährigem
Studium trat er im Herbst 1783 ins Noviziat ein, und an Allerheiligen des

folgenden Jahres brachte er sein junges Leben im Ganzopfer der Profeß Gott
und der lächelnden Madonna dar. Unter der Leitung des frommen und tüchtigen

P. Gregor Müller widmete sich der junge Mönch den philosophischen

190


	Heimkehr zur Kirche

