
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 36 (1958)

Heft: [10]

Artikel: Dass alle eins seien...

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daß alle eins seien

Die Welt braucht und sucht Sensationen. Darum wurde die Ankündigung
des Papstes Johannes XXIII., er wolle ein allgemeines Konzil einberufen, zur
Sensation gemacht. Sensationell kam dieser Entschluß jenen vor, die Kirche
und Papsttum nur als menschliche Institutionen gelten lassen und glauben,
Johannes XXIII. habe lediglich die Aufgabe, das Erbe seines großen
Vorgängers zu hüten, bis sein eigener Nachfolger herangereift sei, der dann an
Pius XII. anknüpfen könnte. Daß dem nicht so ist, werden unterdessen auch
die voreiligen Journalisten eingesehen haben. Weder die Papstwahl, noch
die Einberufung eines ökumenischen Konzils haben nur menschliche
Anfangsgründe. Dem Reiche Gottes ergeht es eben nicht wie den weltlichen
Reichen, denen oft genug der rechte Mann zur rechten Zeit fehlt. Gottes
Vorsehung ist weder Flickwerk, noch Notlösung. Johannes XXIII. ist weder
Übergangs- noch Verlegenheitspapst, sondern der von Gott selber berufene
und wohl vorbereitete, sichtbare Stellvertreter Christi und Nachfolger Petri.
Die Einberufung eines allgemeinen Konzils ist weder menschliches Kalkül,
noch verzweifelter Versuch gegen die Gefahren aus dem Osten, eine
Einheitsfront aller Christen herzustellen. Die Absicht, ein ökumenisches Konzil
einzuberufen, die Papst Johannes an dem Tag bekanntgab, an dem die
Kirche der Bekehrung des Völkerapostels Paulus gedenkt, ist wohl eher die
Frucht der an diesem Tage zu Ende gegangenen Weltgebetsoktav zur
Einigung aller Christen und langsam reifende Saat der seit Jahrzehnten gepflegten

Gespräche unter den getrennten Christen. Dies kam auch zum Ausdruck
im Echo, das die Konzilsabsichten des Papstes bei den verschiedenen christlichen

Kirchen weckte.
Hätte ein Papst vor 40 oder 50 Jahren ein allgemeines Konzil angekündigt,

so hätten sich kaum, wie es jetzt geschah, auch die von Rom getrennt
lebenden Kirchen angesprochen und mitverantwortlich gefühlt. Damals
hätte man ein ökumenisches Konzil einfach als eine interne Angelegenheit
der «römischen» Kirche betrachtet, denn an einem ökumenischen Konzil
wird normalerweise nur teilnehmen, wer auf dem Boden der katholischen
Kirche steht oder doch stehen will. Diesmal aber fühlen sich die getrennten
Ostkirchen nicht minder als die Protestanten aufgerufen. Wohl sind bis heute
noch keine offiziellen Einladungen ergangen, aber es scheint, daß Papst
Johannes, dem es vor allem um die Einigung aller Christen geht, über diese

Einigung nicht sprechen will, ohne alle die zu hören, die es angeht. Es sind,
bis jetzt wenigstens, auch keine Bedingungen, wie etwa die Anerkennung
des römischen Primates als Voraussetzung zur Teilnahme am Konzil bekannt
geworden, weil ja auch ohnehin feststeht, daß weder der Primat, noch irgend
ein anderes schon bestehendes Dogma je auf einem Konzil wieder aufgehoben

werden könnte. Ein Konzil muß auch nicht notwendigerweise neue
Dogmen aufstellen. Die Worte des Papstes: «Hören wir auf zu diskutieren,
besammeln wir uns», besagen, daß es nicht darum gehen wird, Recht oder
Unrecht, Schuld oder Unschuld festzustellen, sondern darum, sich zunächst
einmal zu «begegnen». Solche Begegnungen mit den getrennten Brüdern

182



werden für Konzilsteilnehmer aus den Diasporaländern nichts Neues und
Unerhörtes sein; sie könnten aber bei denen, die den Stachel des Getrenntseins

nicht im eigenen Fleisch, das heißt im eigenen Lande, verspürten,
gelegentlich Unbehagen, vielleicht gar heilsame Unruhe wecken.

Bereits sind die vorbereitenden Kommissionen eingesetzt. Bevor nicht die
zu besprechenden Themen herausgearbeitet sind, wären alle Prognosen über
die Erfolgaussichten des kommenden Konzils reine Spekulationen. Als solche
sind die meisten bisherigen Berichte der katholischen und nichtkatholischen
Presse zu werten. Es scheint auch klüger, nicht zu einseitig nur über die auf
früheren Konzilien üblichen Verfahrensfragen zu sprechen und zu schreiben,
denn es ist möglich und wahrscheinlich, daß frühere Schemen und Formen
nicht genügen, um das zu erreichen, was die Welt erhofft und was früher
oder später erreicht werden muß, wenn wir vor Gott bestehen wollen.
Außerordentliche Ziele fordern auch außerordentliche Mittel. Unser 78jähriger
Heiliger Vater besitzt die hiezu geforderte Beweglichkeit und Überlegenheit;
er ist es, der das Konzil beruft, leitet und allfälligen Beschlüssen Rechtskraft
verleiht.

Nicht einmal die getrennten Brüder rechnen klugerweise damit, daß ein
Konzil einfach alle jene Glaubenssätze ändere oder gar abschaffe, die der
Einigung aller Christen entgegenzustehen scheinen, wie zum Beispiel der
Primat, die Siebenzahl der Sakramente oder verschiedene Mariendogmen.
Und wir Katholiken dürfen, geschichtlich und menschlich gesehen, von den
getrennten Christen keine «Kapitulation» erwarten, nachdem die Ostkirche
schon 900 Jahre und die Protestanten schon 400 Jahre lang eigene und
entgegengesetzte Wege gingen. Hüben wie drüben war die Trennung Men-

183



schenwerk, die Einigung aber kann nur Gottes Werk sein. Die Einheit aller
Christen in allen Glaubensfragen ist das Fernziel; Nahziel aber ist, daß alle
Christen die Einheit erhoffen und eins werden in der Liebe, in Gott. Beten
wir, daß Gott bereite Herzen finde. P. Thomas

Geschichte des Kardinalkollegiums
Die Ernennung von 23 neuen Kardinälen Ende 1958 hat die Blicke vieler

Katholiken und Nichtkatholiken auf diese kirchliche Institution gelenkt.
Manche haben sich wohl gefragt: «Gehört das Kardinalkollegium zum Wesen
der Kirche, ist es göttlicher Einsetzung? Wenn nicht, wann und wie ist es

entstanden?» Auf diese Frage zu antworten, ist nicht schwer. Die apostolischen

Schriften, also die Evangelien und Briefe, wissen nichts von dieser
Einrichtung, geschweige denn von einer Einsetzung durch Christus. Im ganzen
ersten Jahrtausend wissen wir nichts von Kardinälen im heutigen Sinn,
sondern dieses Kollegium ist im Lauf der Jahrhunderte, also allmählich,
entstanden.

Das Wort «Kardinal» kam zwar schon früh in der Kirche vor und bedeutete

einen Geistlichen an einer Hauptkirche cardo — Türangel dies konnte
ein Bischof oder ein Pfarrer an einer wichtigen Kirche sein. Dies war nicht
bloß in Rom und Italien so, sondern bis ins 11. Jahrhundert auch im
deutschen Sprachgebiet und anderswo. Vor allem nannte man in Rom die
Vorsteher bedeutender Kirchen «Kardinäle», ohne daß dieses Wort und Amt
auch nur im entferntesten die Bedeutung von heute gehabt hätte. So gab es

in der römischen Entwicklung schon lange vor dem Jahr 1000 verschiedene
Klassen von Kardnälen, und zwar Kardinalbischöfe, welche bis heute noch
die sogenannten suburbikarischen Bistümer in der Nähe von Rom (sub urbe
— vor der Stadt) verwalteten. Weil sie Rom so nahe waren, hatten sie den
Papst, wenn er krank, abwesend oder sonst verhindert war, bei päpstlichen
Funktionen zu vertreten oder ihn dabei zu unterstützen. Eine andere Klasse
war die der Kardinalpriester. Sie waren Vorsteher der größeren römischen
Kirchen, die heute noch Titelkirchen von Kardinälen sind. Sie hatten auch
abwechslungsweise den Gottesdienst in den vier päpstlichen Basiliken
(Lateran, St. Peter, St. Paul und Maria Maggiore) zu versehen. Die dritte
Klasse war die der Kardinaldiakone. Sie waren Vorsteher der ursprünglich
7, dann 14 Armenregionen Roms und dienten auch beim päpstlichen Gottesdienst.

Bis zu Honorius II., gestorben 1130, gab es noch Kardinalsubdiakone und
Kardinalkleriker. Der Einfluß all dieser Kardinäle war bis ins 11. Jahrhundert

unbedeutend, da sie sich mit der Verwaltung der Kirche selten zu
beschäftigen hatten. Ihre Bedeutung stieg erst, als Papst Nikolaus II. 1059
den Kardinälen das ausschließliche Recht der Papstwahl übertrug. Bis dahin
wurde der Papst, der ja in erster Linie Bischof von Rom ist, wie andere
Bischöfe vom Klerus und Volk von Rom gewählt. Aber oft maßten sich in
Rom und andern Orten Könige, Fürsten und Adelsparteien dieses Recht
an, zum größten Schaden der Kirche. Vor allem war der päpstliche Stuhl

184


	Dass alle eins seien...

