
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 36 (1958)

Heft: [7]

Artikel: Die "Communautés" in der reformierten Kirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die «Communautés»
in der reformierten Kirche

Was heißt Communauté? Für Katholiken kämen wir der Sache am nächsten,

wenn wir übersetzten: «die monastischen Bewegungen». Doch das wäre
zu anspruchsvoll, denn von den katholischen Mönchsorden unterscheiden
sich die reformierten Communautés in manchen Dingen. Für evangelische
Christen könnte man das Wort am ehesten mit «Gemeinschaft» oder «religiöse

Bruder (Schwester) schaft» übersetzen, doch damit wäre wieder zu
wenig über das Wesen der Communautés ausgesagt. Und da es sich um
französische, beziehungsweise welschschweizerische Gründungen handelt,
bleiben wir beim französischen Wort, wenn wir uns nun den Gründern, den
Aufgaben und den Auswirkungen dieser Bewegungen zuwenden.

Es ist für viele einsichtige reformierte Christen seit langer Zeit eine
bedauerliche Tatsache gewesen, daß ihrer Kirche seit der Reformation mancher

Ausdruck eines christlichen Lebens fehlt, den die katholische Kirche
bis auf den heutigen Tag bewahrt hat. Immer wieder wurden darum
Versuche unternommen, religiöse Gemeinschaften zu gründen, in denen sich
die Mitglieder zu lebenslänglichem Zusammenleben, verbunden mit
auswärtigen Spezialaufgaben für Einzelne, verpflichteten. Am zahlreichsten
waren diese Versuche zur Zeit des Pietismus. Das vorige Jahrhundert war
diesen Strömungen in der evangelischen Kirche wenig freundlich gesinnt,
und es blieb Menschen unseres rastlosen und unruhigen Jahrhunderts
vorbehalten, wieder Gemeinschaften zu gründen, die dem heutigen Menschen
in besonderer Weise die Dienste leisten wollen, deren er so dringend bedarf:
den Dienst der Fürbitte und des seelsorgerlichen und, wo es nötig ist, auch
des leiblichen Beistandes.

Pfarrer Roger Schütz in Taizé (Bourgogne) ist einer dieser Menschen,
der die Notwendigkeit dieser Dienste erkannt hat. In den Jahren 1939 bis
1945 ist die Communauté von Taizé entstanden, deren Prior er ist. 27 junge
Brüder teilen heute mit ihm die Aufgabe, die er als erster übernommen hat.
Die Brüder kommen aus verschiedenen Ländern: Schweizer, Franzosen,
Holländer und selbst Spanier sind vertreten. Sie haben auch die verschiedensten

Berufe; wir finden Theologen, Bauern, Künstler, Kaufleute,
Juristen, Mediziner, Arbeiter und Psychologen unter ihnen. Was sie

verbindet, ist das gemeinsame Ziel ihres Lebens: den Mitmenschen zu dienen
und Gott zu loben. Die Gemeinschaft ermöglicht es jedem Bruder,
denjenigen Dienst zu tun, zu dem er sich berufen weiß. Zu den Aufgaben der
dazu befähigten Brüder gehört es, Christen aller Konfessionen zu
empfangen, mit ihnen über ihre Lebensprobleme zu reden und ihnen aus dem
Geist des Gebets heraus Rat zu erteilen. Deswegen gehört zum
Häuserkomplex der Communauté ein Gästehaus. Dieses ist während eines großen
Teils des Jahres voll besetzt, wohl nicht nur von Menschen, die in einer
bestimmten Not Rat dort suchen wollen, sondern auch von vielen, die diesen

122



neuen Ort evangelischer Frömmigkeit kennen lernen und während ein paar
Tagen an den liturgischen Gottesdiensten teilnehmen wollen. Zu diesen
Gottesdiensten, die 6mal am Tag stattfinden, erscheinen die Brüder in weißen

Mönchskutten. Die Liturgien werden nach dem «Office Divin de
chaque jour» gelesen, das von der welschschweizerischen Bewegung «Eglise
et Liturgie» herausgegeben worden ist. Die Melodien verwenden die
Grundelemente der Gregorianik.

Doch das gemeinsame Dienen bedeutet für die Brüder von Taizé nicht
einfach ein beständiges Beieinanderbleiben unter demselben Dach. Ihr
Dienst an den Menschen ruft sie an Arbeitsstätten außerhalb von Taizé.
So arbeiten zum Beispiel drei Arbeiterbrüder in Marseille und ein Bruder
in Sizilien. Inmitten der Armen dieser Länder möchten sie ein Zeugnis
Jesu Christi sein und teilen deshalb die sehr schlechten Lebensbedingungen
ihrer Umgebung. Andere Brüder sind in Paris, zwei haben eine Gemeinde
in Frankreich und im Waadtland. Eine zweite Communauté ist die
Schwesternschaft von Grandchamp, die in enger Verbindung mit den Brüdern
von Taizé steht. Grandchamp liegt an der Areuse-Mündung, nahe bei
Neuenburg. Diese Schwesternschaft entstand kurz nach dem Zweiten Weltkrieg.

Den Anlaß zur Bildung der festen Gemeinschaft gaben «Retraiten»,
Zusammenkünfte einiger Frauen zur Anbetung und zum Hören auf Gottes
Wort in der Meditation.

Zwei dieser Frauen eröffneten in Grandchamp ein Haus, in dem das
Gebet den Rhythmus des Tages bestimmen sollte und in dem jederzeit Gäste
zur Teilnahme daran aufgenommen werden konnten. Vom Jahr 1946 an
entstand mehr und' mehr eine geregelte Communauté. Die Gottesdienste am
Morgen, mittags und abends vereinigten die Schwestern und ihre Gäste mit
der ganzen Kirche, und wenn die Gäste das Haus wieder verlassen, dürfen
sie wissen, daß sie in ihrem Leben in der Welt von dem Gebet der
zurückbleibenden Schwestern begleitet werden. Diese haben für ihr Leben die
Regel von Taizé übernommen. Im Jahre 1952 erhielt die Communauté die
Gestalt einer Familie: eine Mutter, mehrere Schwestern. Die Gütergemeinschaft

— nicht die Armut — das Zölibat und die Anerkennung einer Autorität

(der Mutter und der Schwesterngemeinschaft) sind die Bedingungen,
unter denen sie sich in ihrem Zusammenleben verpflichten. Diejenigen
Frauen, die sich zum Beitritt zur Communauté gerufen wissen, teilen zuerst
als Postulantinnen ein Jahr ohne jegliche Bindung das Leben der Schwestern.

Das darauffolgende Noviziat dauert mindestens drei Jahre, während
denen die Frauen theologisch geschult und praktisch ganz in die Gemeinschaft

eingeführt werden. Daran schließt sich dann die Ordination an, die
von einem Pfarrer aus Taizé vorgenommen und von allen, auch von
auswärtigen Schwestern als freudiges Ereignis gefeiert wird. Im laufenden Jahr
zählt die Communauté von Grandchamp 18 Schwestern, 6 Novizen und
7 Postulantinnen. Sie stammen, wie die Brüder von Taizé, aus verschiedenen
Ländern, vorwiegend aus der französischen Schweiz und aus Holland, und
auch sie widmen sich den verschiedensten Aufgaben. Ihre Hauptaufgabe
aber ist die Vorbereitung und Durchführung von Retraiten von ganzen
Gruppen oder einzelnen Menschen geblieben. Für diese Retraiten steht
ihnen das geräumige Anwesen in Grandchamp zur Verfügung und seit 1954

123



noch ein kleineres Haus bei Gelterkinden, der Sonnenhof. Jede Gruppe von
Menschen, so wie jeder Einzelgast, der sich zu Meditation und Gebet in
eines dieser Häuser zurückziehen will, wird vor seinem Kommen, während
seines Aufenthaltes und nach seinem Weggang vom Gebet der Schwestern
begleitet. Wie manchem bedrängten Christen ist das schon zu einer Stärkung
in seinem täglichen Leben geworden, in das er aus der Stille, die ihn während

der Retraite umgab, wieder zurückkehren muß. Denn die absolute
Ruhe am Tag, die nur nach den Hauptmahlzeiten durch gemeinsames
Gespräch aufgelockert wird, ist eines der Merkmale dieser Häuser. Kommt
so ein Besinnung suchender Mensch in sein freundlich eingerichtetes Zimmer,

so findet er auf dem Tisch eine Anleitung zum Gebet und zur Meditation,

denn wie wäre der moderne Mensch von sich allein aus dazu noch
fähig! Vorne in der Meditationsanleitung wird die Erwartung ausgesprochen,
daß man nur einige Tage, höchstens zwei Wochen, in diesem Hause der
Stille verbringt. Denn es ist die Absicht der Schwestern, die Menschen für
ihre tägliche Arbeit zu stärken, nicht aber, sie aus der Welt herauszunehmen
und auf ihren eigenen Weg zu ziehen. Besonders eindrucksvoll sind die
Gottesdienste, an denen die Gäste mit den Schwestern teilnehmen. Auch hier
wie in Taizé wird die Liturgie nach dem «Office Divin de chaque jour»
gelesen. Sie bestimmt den Tageslauf in den Häusern der Communauté. Am
deutlichsten wird einem die Aufgabe der Schwestern in den beiden
Abendgottesdiensten, um 6 Uhr und 9 Uhr. Der eine ist ein Fürbittegottesdienst,
an dem in gemeinschaftlichem Gebet jeden Tag für eine andere Gruppe von
Menschen Fürbitte geleistet wird. Am Montag für alle Arbeitenden, am
Dienstag für die Familien, am Mittwoch für alle, die ein Amt in der Kirche
bekleiden, am Donnerstag für die Verantwortlichen in den Staaten und
Gemeinden, am Freitag für alle Leidenden, am Samstag für die Kirche, und
der Sonntag ist der Anbetung Gottes geweiht. An dieser Fürbitte sind alle
Anwesenden beteiligt und auch alle miteingeschlossen, und wenn sie wieder
in ihr Leben zurückkehren und die Zeit für die Fürbitte oft nicht mehr zu
finden vermeinen, dann können sie gewiß sein, daß an diesem Ort, an dem
sie die Tage ihrer Retraite verlebt haben, das Gebet weiter geht und es nichts
gibt, was die Schwestern daran hindern könnte.

Im besonderen wird jedes Kirchenfest durch eine Retraite vorbereitet.
Andere sind für bestimmte Berufsgruppen — Ärzte, Lehrer, Witwen —
bestimmt, wieder andere stehen allen, die sich dazu hingezogen fühlen, offen.
Es ist nicht die Aufgabe der Schwestern, diese Retraiten zu leiten, dazu holen
sie jeweils Theologen, aber ihr ganz entscheidender Dienst besteht in der
geistlichen Vorbereitung und Leitung sowie in der Sorge für das körperliche
Wohl ihrer Gäste. Alljährlich im Januar, vor der Gebetswoche für die Einheit

der Christenheit, findet in Grandchamp ein ökumenisches Treffen statt,
an dem Theologen der verschiedenen Konfessionen sich vereinigen. Auch
römische Katholiken sind als einzelne gern gesehene Gäste dabei vertreten.
Jeder kann seiner eigenen Konfession selbstverständlich treu bleiben, er
erfährt aber Bereicherung durch das Anhören der Meinungen der Brüder
anderer Konfessionen, und die ganze Tagung wird umrahmt von dem
liturgischen Leben der Communauté. Auch ökumenische Frauentreffen haben
schon in Grandchamp stattgefunden.

124



Doch gleichen die Schwestern auch darin den Brüdern von Taizé, daß für
sie das gemeinsame Leben nicht unbedingt das ständige Verweilen am
gleichen Ort bedeutet. Schon die drei oder vier Schwestern, die den Sonnenhof
leiten, können sich nur wenige Tage im Jahr in Grandchamp selber
aufhalten. Andere Schwestern sind noch weiter von ihrem Mutterhaus entfernt,
sie folgen dem Ruf des Evangeliums und gehen hinaus, um unter den
Ärmsten der Armen und unter denen, die Gott noch nicht kennen, Zeugnis
von der Liebe Christi abzulegen.

Die Welt des Islams und die Welt der Arbeiter sind es im besonderen, in
welche die Schwestern sich gerufen fühlen. In der Umgebung von Algier
ließen sich 1954 zwei Schwestern nieder. Durch die Brüder von Taizé wurde
für sie eine Wellblechbaracke mit einer kleinen Kapelle gebaut, und dort
leben die Schwestern unter den genau gleichen Bedingungen wie ihre
algerischen Mitmenschen. Sie verdienen ihren Lebensunterhalt wie alle anderen
und üben keine soziale Tätigkeit aus. Sie leben aber in erster Linie ihrer
Berufung zu Gebet und Fürbitte, und daraus folgt, angerufen, auch
Hilfeleistung und Rat für manchen Einheimischen, der Vertrauen zu diesen
opferwilligen Europäerinnen fassen konnte. Auch im Libanon sind zwei Schwestern,

die in einer Augenklinik arbeiten und erstaunlich schnell Kontakt mit
der Bevölkerung finden. Unter den Arbeitern des Pariser Vorortes Saint-
Ouen arbeiten zwei Schwestern. Auch sie verdienen sich ihren Lebensunterhalt

selber, nehmen daneben aber aktiv am Leben der Kirchgemeinde teil
und leisten dem Pfarrer durch ihr Gebet und durch manche praktische Arbeit
unschätzbare Dienste. Auch an der Arbeit in ihren Pfarrgemeinden in Boudry
(Grandchamp) und Gelterkinden (Sonnenhof) nehmen die Schwestern

regen Anteil.
Es ist durchaus begreiflich, daß viele von den Menschen, die sich schon

in einem der Häuser der Brüder oder Schwestern aufhielten, den Wunsch
hatten, auch in ihrem täglichen Leben in besonderer Weise mit den
Communautés verbunden zu sein. Sie alle haben sich im «dritten Orden»
vereinigt. Durch den Geist der Regel der Stammhäuser sind sie miteinander
verbunden: durch Freude, Einfalt, Barmherzigkeit. Sie haben besondere
Gelegenheit, diesen Geist in die Welt hineinstrahlen zu lassen. Sie leisten
ihren Dienst durch Mitarbeit in ihren Kirchgemeinden, durch Pflege
persönlicher Kontakte im ökumenischen Geist und durch ihre Fürbitte. Der
Dritte Orden ist bis jetzt nur in der Schweiz und in Frankreich verbreitet,
doch beginnt er auch in anderen Ländern langsam Fuß zu fassen.

Dem Katholiken wird an diesen Communautés sicher manches fehlen, was
für ihn mit dem Begriff «Orden» unlöslich verbunden ist. Vielleicht wäre
ihm auch die Atmosphäre in den beiden Häusern Taizé und Grandchamp zu
wenig streng, zu weltoffen, zu wenig geistlich zurückgezogen. Und die
liturgischen Gottesdienste würden ihm am Ende gar armselig vorkommen. Viele
der reformierten Christen aber freuen sich, daß solche Bestrebungen in ihrer
Kirche heute überhaupt verwirklicht werden können. Und wenn es zahlenmäßig

auch nicht Massen sind, die daran teilnehmen, so sind hier doch
Zeichen neu aufbrechenden geistlichen Lebens zu sehen, die auch von Katholiken

verstanden werden können.

125


	Die "Communautés" in der reformierten Kirche

