Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 35 (1957)

Heft: 12

Artikel: Die Arbeit nach der Regel des heiligen Benedikt
Autor: Schupp, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Arbeit nach der Regel des heiligen Benedikt

Die Arbeit nach der Regel

«Miufliggang ist ein Feind der Seele.» Mit diesem immer giiltigen Satz
leitet der heilige Benedikt das 48. Kapitel tiber die tdgliche Handarbeit ein.
«Deshalb», so fahrt er fort, «sollen sich die Briider zu bestimmter Zeit mit
Handarbeit und wiederum zu bestimmten Stunden mit heiliger Lesung be-
schiftigen» ... «Waire aber jemand sc nachléssig und trige, dafl er nicht
willens oder nicht fahig ist, etwas zu lernen oder zu lesen, so trage man ihm
eine Arbeit auf. Wenn er nur nicht miiBig bleibt!» ... «Bruder, die krank
und von zarter Gesundheit sind, soll man in den Werkstitten oder sonstwo
in der Weise beschiftigen, daf} sie vor dem Nichtstun bewahrt, aber auch
durch die Strenge der Arbeit nicht niedergedriickt oder aus dem Kloster
getrieben werden. Der Abt nehme auf ithre Schwichlichkeit Riicksicht.»
Ihnen «gebe man Gehilfen, damit sie nicht mit traurigem Herzen diese
Arbeit verrichten. Man helfe iiberhaupt allen, so wie es die GroBe der Klo-
stergemeinschaft und die Lage des Ortes erfordern» (35. Kap.).

Im iibrigen gilt bei allen Verrichtungen im Kloster der Grundsatz: «Bedarf
man einer Hilfe, so werde sie einem zuteil; ist man aber nicht beschaftigt, so
ibernehme man im Gehorsam jeden Auftrag» (53. Kap.); — denn «die
Briider sollen einander dienen . ..» (35. Kap.).

«Finden sich unter den Briudern im Kloster Handwerker, so sollen sie
ithr Handwerk in aller Demut ausiiben, freilich nur, wenn es der Abt erlaubt
hat. Ist aber einer auf sein Konnen stolz, weil er sich einbildet, das Kloster
habe durch ihn grofen Nutzen, so werde er von seinem Handwerk weg-
genommen, und er darf nicht wieder dazu iibergehen, bevor er sich ge-
demiitigt hat» (57. Kap.).

«Ist ferner von den Erzeugnissen der Werkstatten etwas zu verkaufen, so
mogen sich jene, welche den Handel abschliefen, vor Unterschlagung hiiten.
Sie sollen immer an Ananias und Saphira denken, damit nicht der Tod,
der jene am Leibe traf, sie selbst und alle, die mit Klostergut betriigerisch
umgehen, in der Seele verderbe.»

«Bei der Festlegung des Preises schleiche sich nicht das Ubel des Geizes ein.
Man verkaufe im Gegenteil immer etwas billiger, als es anderwérts, von den
Weltleuten geschehen kann, damit in allem Gott verherrlicht werde»
(57.Kap.).

Soweit einige der mir in diesem Zusammenhang wesentlich scheinenden
Stellen der heiligen Regel. Betrachten wir nunmehr

den Wert und die Ordnung der Arbeit.

Tischleser: Nach der Regel des heiligen Benedikt verteilt sich die Beschiftigung der
Monche neben dem Chordienst, dem nichts vorgezogen werden darf, auf Handarbeit
und heilige Lesung. Selbst bei der Mahlzeit darf die Lesung nicht fehlen; denn wah-
rend der Leib gekriftigt wird, soll auch die Seele ihre Nahrung erhalten. «Nicht vom
Brot allein lebt der Mensch, sondern von jedem Wort, das aus dem Munde Gottes
kommty (Mt. 4, 4).

234






o R

PR




Die Art der Arbeit ist durch den beabsichtigten Nutzen und der Umfang
durch die Kraft des einzelnen bestimmt. Der eigentliche Zweck der Hand-
arbeit im Kloster ist die Beschaffung des Lebensunterhaltes der Gemein-
schaft. Der Umfang ist eine Frage des MafBes, denn nie darf das Zeitliche
das Geistige beeintrachtigen, noch soll ein jeder mehr besitzen als er not-
wendig braucht. —

St. Benedikt wollte seine Griindung unabhingig von weltlicher Beeinflus-
sung stellen; so muBite er sie zu einer Wirtschaftseinheit machen, welche aus
sich selbst den allermeisten Lebensbedurfnissen geniigen kann. Miihle,
Meierhof und Werkstatt sollten innerhalb der Mauern angelegt werden. Aus
dieser Anordnung ergibt sich eine Summe von Arbeitsleistungen, sowohl fir
die schaffenden Hande als auch der leitenden Verwaltung. Hier gewinnt
die Arbeit auch einen selbstindigen Wert und wirkt Nutzen erzeugend. Das
Kloster erwirbt sich hierdurch die Habe, welche dem einzelnen eine voll-
kommene Besitzlosigkeit moglich macht.

Das zentrale Problem der hier in Frage stehenden Regelung der Arbeit ist
eigentlich die innere Einstellung zur manuellen und geistigen Tatigkeit, jener
Zustand des Gehorsams und der Demut, den ich einleitend als Voraussetzung
bezeichnet habe. «Das erste Kennzeichen wahrer Demut ist unverziglicher
Gehorsam. Thn iiben jene, die nichts mehr lieben als Christus» . . . «Sie folgen
nicht dem eigenen Gutdiinken, gehorchen nicht den eigenen Trieben und
Liisten, sondern wandeln im Kloster nach dem Entscheid und dem Befehl
eines andern; es ist ihr Verlangen, daf} der Abt sie leitey (5. Kap.). Der Ge-
horsam ist eine dem Willen Gottes entsprechende Haltung, der Beweggrund
ist die Liebe.

Wenn wir den Gehorsam vergleichsweise als Sprosse nehmen, so ist die
Demut die Leiter. Sie setzt ihn voraus und fiihrt zugleich iiber ihn hinweg.
Die Demut ist gleichsam die Grundstimmung, aus der heraus der Gehor-
sam erbracht und die Arbeit geleistet wird. Sie bedeutet in threm innern
Wesen letztlich eine génzliche innere Abtétung, eine vollkommene Unter-
werfung unter den Willen Gottes — nicht ich, sondern Er.

Daraus wird klar, daf} die Arbeit neben ihrem materiellen Nutzeffekt auch
ein ethisches Mittel der Selbsterziehung, des innern Wachstums und der
Heiligung ist. Unser Tun bestimmt weitgehend unser Denken und prigt
unsern Charakter. Der titige Einsatz bildet das Urteil, fordert die Entschei-
dung und regt die Initiative an. Viele Tugendfriichte reifen daher am Baume
der Tat.

Ein Werk, in solcher Gesinnung vollbracht, wird zur Bewdhrung und zum
Gottesdienst. Daher wird im 4. Kapitel die tagliche Erfiillung der g6ttlichen

Tischdiener: Auch die Monche leben nicht von der Luft. Die Mahlzeit im Kloster
vollzieht sich nach jahrhundertaltem Brauchtum. Durch das liturgische Tischgebet,
durch die Tischlesung und den Tischdienst, in den sich der Reihe nach alle — vom
Novizen bis zum Abt (am Hohen Donnerstag!) — briiderlich teilen, wird auch das
Essen zum Gottesdienst. Einst hoffen wir uns alle wiederzufinden an der koniglichen
Tafel des himmlischen Hochzeitsmahles!

237



Gebote gefordert, denn die positiven Krifte sollen sich in den entsprechen-
den Taten offenbaren. Vermitteln nicht Betrachtung, Sammlung und Gebet
unserer Seele Auftrieb und Licht? Es handelt sich hier um eine Wechsel-
wirkung, welche wir sehen miissen, wenn wir maBhalten wollen. Ein aus-
schlieBlich dem Nachsinnen gewidmetes Leben bringt die Seele in Gefahr,
sich abzukapseln und einem ebenso spielerischen wie raffinierten Egoismus
zu verfallen.

Wenn wir bedenken, dall der Mensch berufen ist, sich die Erde untertan
zu machen, so erkennen wir auch den Auftrag zur Arbeit. Er kann diese
Kompetenz nur dann menschlich ausiiben, wenn er seine Arbeit bewuBt tut
und die Dinge, iiber die er herrschen soll, in ihrem Wesen erfaBt. Der
Mensch ist dazu berufen, im Wissen um das, was er zu meistern hat, und
in Kenntnis der Technik, die ihn zum Meister macht, an die zielbewufte
Arbeit heranzugehen. Die Arbeit ist somit ein an sich sinnvolles Werk.,

Der mit der Vollbringung der Arbeit verbundene sittliche Fortschritt liegt
auch im Moment der Entsagung als Verzicht auf Nichtstun oder auf ein
anderes Tun auf der einen und auf der Erbringung einer an sich unange-
nehmen Leistung auf der andern Seite. Die Arbeit ist daher ein Opfer und
ein Tausch, bei welchem wir mehr empfangen und erhalten, als wir hin-
geben. Entscheidend ist jedoch die Gesinnung, in welcher wir sie leisten.

Die kleinen Horen, die den Tagesablauf begleiten und die Arbeit unter-
brechen, sind erfiillt von den Gedanken der Miihsal und des Kampfes. Durch
sie wird das Tagewerk des Menschen in die richtige Ordnung gebracht und
zum «Herrendienst» erhoben. Gebet und Arbeit sind die Ausdrucksarten
dieses Dienstes. Sie sind miteinander verbunden wie die Glieder einer Kette.

Die Arbeit im Leben des Christen

Welches ist nunmehr die christliche, auch fiir uns verbindliche Einstellung
der Arbeit? Drei Momente scheinen uns hier wesentlich zu sein:

a) Die Arbeit als Teilnahme des Menschen am gottlichen Schépfungs-
werk; denn die ohne den Menschen geschaffene Welt wird nach Gottes
Plinen und Auftrag nur durch die Mitarbeit der Menschen in allen ihren
Moglichkeiten zur vollen Entfaltung gebracht.

b) Die Arbeit dient zur Entfaltung und Vervollkommnung des Menschen
selbst; denn die uns von Gott geschenkten Anlagen und Fihigkeiten verlan-
gen mit innerer Notwendigkeit nach Entfaltung. In ihrer verantwortungs-
bewufdten Erfiillung reift der Mensch zur sittlichen Personlichkeit.

¢) Durch die Arbeit erwirbt sich der Mensch seinen Lebensunterhalt. Sie
sichert ihm die materielle Existenzgrundlage.

Die Arbeit dient somit den existenziellen Zwecken des Menschen, indem
sie ihm die erforderlichen Werkzeuge seiner Bildung und die Lebens-Mittel
fiir seinen Unterhalt darbietet. Der Mibrauch beginnt dort, wo die mate-
rielle Seite iiberbetont und die Arbeitsleistung unabhingig ihrer engen Ver-
bindung mit der sie erbringenden Personlichkeit als Ware gehandelt und
damit den Gesetzen des Marktes unterworfen wird. In beiden Fillen wird
der sittliche Effekt aufler acht gelassen.

Eine materialistische Denkweise beherrscht heute die Geister und ihr Stre-
ben. Die Einheit ist zerbrochen und die Ordnung zerst6rt. Dank einer immen-

238



sen Giiterfillle leben wir in einem Wohlstand wie nie zuvor. Und doch, ja
man ist geneigt zu sagen, gerade deshalb erleben wir die Spannungen einer
fried- und ruhelosen Zeit. Wo das Stoffliche im Vordergrund steht und dessen
Besitz zur Voraussetzung des sogenannten Gliicks gemacht wird, muf3 Neid
und Mifgunst, Habsucht und Unersittlichkeit herrschen.

Man sagt, wir lebten in einer ideenlosen Zeit. Dies zu behaupten, ist un-
christlich — so unreligiés, wie wenn jemand annihme, unsere Epoche sei
gnadenlos. Der Geist weht immer, aber er weht, wo Er will. Es ist an uns, die
Ideen aufzunehmen und die Gnadenfiille zu nutzen. Auch die Arbeit braucht
nicht in einer hohlen Zivilisation zu versanden, sie braucht nicht uns vom
Wesentlichen abzuhalten; sie kann vielmehr zur Trégerin einer inhaltsreichen
Kultur werden.

Ist nicht gerade die Regel des heiligen Benedikt zum Werkzeug der alles
veredelnden Kultur geworden? Sie hat die Handarbeit, welche in der r3mi-
schen Landwirtschaft von Leibeigenen besorgt wurde, geadelt und damit die
Kulturarbeit gefdrdert. Hierzu dienen die Anstrengungen des einzelnen wie
die der Gemeinschaft. Wir erkennen hierin kernhaft das Prinzip der Solidari-
tit, nach welcher der gegenseitigen Abhingigkeit eine gegenseitige Ver-
pflichtung entspricht. Thr liegt auch die im Kloster tibliche organische Ar-
beitsteilung zugrunde, in welcher jeder zum Nutzen des Ganzen einer ihm
angemessenen Beschiftigung obliegt.

Der Herr verlangt von uns, daB wir die Talente, die er uns anvertraut hat,
mit Gewinn bewirtschaften (Mt. 25, 14—29; Luk. 19, 12—27). Es handelt
sich allerdings um eine recht eigenartige Rentabilitdt, bei welcher jener
gewinnt, der sich verausgabt. Der Herrgott ist nicht Kaufmann, denn er stellt
den Arbeiter der letzten Stunde, welcher nur kurze Zeit in seinem Weinberg
gearbeitet hat, jenen gleich, welche die Last und die Hitze des Tages getragen
haben (Mt. 20, 12).

Ist nicht die «consecratio mundi», die Heimholung der Welt zu Gott, die
eigentliche Aufgabe desLaien? Erwird dieser Sendung indessen nicht gerecht
werden konnen, wenn er den einer sakularisierten Welt entsprechenden Prin-
zipien huldigt und anhéngt. Vielmehr ist eine Lebensform notwendig, welche
eine der heiligen Regel gemédfle Ordnung zur Lebensgrundlage macht und in
welcher die Dinge ihren Wert und die Handlungen ihren Sinn erhalten. Die
Frucht dieser Ordnung ist sowohl Ruhe und Frieden, wie Haltung und
Wiirde.

Fassen wir das Gesagte in der Antwort auf die Frage zusammen, wie die
Arbeit sein muf}, damit sie der Seele niitzt. Sie muf}, so diirfen wir wohl
sagen, in Demut vollbracht, mithsam und selbstlos im Dienste Gottes und
des Nichsten sein. Dadurch sind wir fiir die mit dem jeweiligen Erfolg ver-
bundenen Regungen des Stolzes, der Eitelkeit und der Selbstliebe weniger
anfallig.

Eine der Gefahren sei noch erwahnt. Sie besteht darin, sich vom Taten-
drang hinreiBen zu lassen. Sich der Arbeit hinzugeben und doch iiber ihr
zu stehen, ist eine schwierige Kunst. Wer in ihr untergeht und in ihr den
Kopf verliert, «wahnt, etwas zu leisten, schligt aber Schaum» — denn die
Tat allein tut’s nicht! (Leclerq). Dr. Werner Schupp

239



	Die Arbeit nach der Regel des heiligen Benedikt

