
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 35 (1957)

Heft: 12

Artikel: Die Arbeit nach der Regel des heiligen Benedikt

Autor: Schupp, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Arbeit nach der Regel des heiligen Benedikt

Die Arbeit nach der Regel

«Müßiggang ist ein Feind der Seele.» Mit diesem immer gültigen Satz
leitet der heilige Benedikt das 48. Kapitel über die tägliche Handarbeit ein.
«Deshalb», so fährt er fort, «sollen sich die Brüder zu bestimmter Zeit mit
Handarbeit und wiederum zu bestimmten Stunden mit heiliger Lesung
beschäftigen» «Wäre aber jemand so nachlässig und träge, daß er nicht
willens oder nicht fähig ist, etwas zu lernen oder zu lesen, so trage man ihm
eine Arbeit auf. Wenn er nur nicht müßig bleibt!» «Brüder, die krank
und von zarter Gesundheit sind, soll man in den Werkstätten oder sonstwo
in der Weise beschäftigen, daß sie vor dem Nichtstun bewahrt, aber auch
durch die Strenge der Arbeit nicht niedergedrückt oder aus dem Kloster
getrieben werden. Der Abt nehme auf ihre Schwächlichkeit Rücksicht.»
Ihnen «gebe man Gehilfen, damit sie nicht mit traurigem Herzen diese
Arbeit verrichten. Man helfe überhaupt allen, so wie es die Größe der
Klostergemeinschaft und die Lage des Ortes erfordern» (35. Kap.).

Im übrigen gilt bei allen Verrichtungen im Kloster der Grundsatz: «Bedarf
man einer Hilfe, so werde sie einem zuteil; ist man aber nicht beschäftigt, so
übernehme man im Gehorsam jeden Auftrag» (53. Kap.); — denn «die
Brüder sollen einander dienen .» (35. Kap.).

«Finden sich unter den Brüdern im Kloster Handwerker, so sollen sie

ihr Handwerk in aller Demut ausüben, freilich nur, wenn es der Abt erlaubt
hat. Ist aber einer auf sein Können stolz, weil er sich einbildet, das Kloster
habe durch ihn großen Nutzen, so werde er von seinem Handwerk
weggenommen, und er darf nicht wieder dazu übergehen, bevor er sich
gedemütigt hat» (57. Kap.).

«Ist ferner von den Erzeugnissen der Werkstätten etwas zu verkaufen, so
mögen sich jene, welche den Handel abschließen, vor Unterschlagung hüten.
Sie sollen immer an Ananias und Saphira denken, damit nicht der Tod,
der jene am Leibe traf, sie selbst und alle, die mit Klostergut betrügerisch
umgehen, in der Seele verderbe.»

«Bei der Festlegung des Preises schleiche sich nicht das übel des Geizes ein.
Man verkaufe im Gegenteil immer etwas billiger, als es anderwärts, von den
Weltleuten geschehen kann, damit in allem Gott verherrlicht werde»
(57. Kap.).

Soweit einige der mir in diesem Zusammenhang wesentlich scheinenden
Stellen der heiligen Regel. Betrachten wir nunmehr

den Wert und die Ordnung der Arbeit.

Tischleser: Nach der Regel des heiligen Benedikt verteilt sich die Beschäftigung der
Mönche neben dem Chordienst, dem nichts vorgezogen werden darf, auf Handarbeit
und heilige Lesung. Selbst bei der Mahlzeit darf die Lesung nicht fehlen ; denn während

der Leib gekräftigt wird, soll auch die Seele ihre Nahrung erhalten. «Nicht vom
Brot allein lebt der Mensch, sondern von jedem Wort, das aus dem Munde Gottes
kommt» (Mt. 4, 4).

234







Die Art der Arbeit ist durch den beabsichtigten Nutzen und der Umfang
durch die Kraft des einzelnen bestimmt. Der eigentliche Zweck der Handarbeit

im Kloster ist die Beschaffung des Lebensunterhaltes der Gemeinschaft.

Der Umfang ist eine Frage des Maßes, denn nie darf das Zeitliche
das Geistige beeinträchtigen, noch soll ein jeder mehr besitzen als er
notwendig braucht. —

St. Benedikt wollte seine Gründung unabhängig von weltlicher Beeinflussung

stellen; so mußte er sie zu einer Wirtschaftseinheit machen, welche aus
sich selbst den allermeisten Lebensbedürfnissen genügen kann. Mühle,
Meierhof und Werkstatt sollten innerhalb der Mauern angelegt werden. Aus
dieser Anordnung ergibt sich eine Summe von Arbeitsleistungen, sowohl für
die schaffenden Hände als auch der leitenden Verwaltung. Hier gewinnt
die Arbeit auch einen selbständigen Wert und wirkt Nutzen erzeugend. Das
Kloster erwirbt sich hierdurch die Habe, welche dem einzelnen eine
vollkommene Besitzlosigkeit möglich macht.

Das zentrale Problem der hier in Frage stehenden Regelung der Arbeit ist
eigentlich die innere Einstellung zur manuellen und geistigen Tätigkeit, jener
Zustand des Gehorsams und der Demut, den ich einleitend als Voraussetzung
bezeichnet habe. «Das erste Kennzeichen wahrer Demut ist unverzüglicher
Gehorsam. Ihn üben jene, die nichts mehr lieben als Christus» «Sie folgen
nicht dem eigenen Gutdünken, gehorchen nicht den eigenen Trieben und
Lüsten, sondern wandeln im Kloster nach dem Entscheid und dem Befehl
eines andern; es ist ihr Verlangen, daß der Abt sie leite» (5. Kap.). Der
Gehorsam ist eine dem Willen Gottes entsprechende Haltung, der Beweggrund
ist die Liebe.

Wenn wir den Gehorsam vergleichsweise als Sprosse nehmen, so ist die
Demut die Leiter. Sie setzt ihn voraus und führt zugleich über ihn hinweg.
Die Demut ist gleichsam die Grundstimmung, aus der heraus der Gehorsam

erbracht und die Arbeit geleistet wird. Sie bedeutet in ihrem innern
Wesen letztlich eine gänzliche innere Abtötung, eine vollkommene
Unterwerfung unter den Willen Gottes — nicht ich, sondern Er.

Daraus wird klar, daß die Arbeit neben ihrem materiellen Nutzeffekt auch
ein ethisches Mittel der Selbsterziehung, des innern Wachstums und der
Heiligung ist. Unser Tun bestimmt weitgehend unser Denken und prägt
unsern Charakter. Der tätige Einsatz bildet das Urteil, fordert die Entscheidung

und regt die Initiative an. Viele Tugendfrüchte reifen daher am Baume
der Tat.

Ein Werk, in solcher Gesinnung vollbracht, wird zur Bewährung und zum
Gottesdienst. Daher wird im 4. Kapitel die tägliche Erfüllung der göttlichen

4 Tischdiener: Auch die Mönche leben nicht von der Luft. Die Mahlzeit im Kloster
vollzieht sich nach jahrhundertaltem Brauchtum. Durch das liturgische Tischgebet,
durch die Tischlesung und den Tischdienst, in den sich der Reihe nach alle — vom
Novizen bis zum Abt (am Hohen Donnerstag!) — brüderlich teilen, wird auch das

Essen zum Gottesdienst. Einst hoffen wir uns alle wiederzufinden an der königlichen
Tafel des himmlischen Hochzeitsmahles!

237



Gebote gefordert, denn die positiven Kräfte sollen sich in den entsprechenden
Taten offenbaren. Vermitteln nicht Betrachtung, Sammlung und Gebet

unserer Seele Auftrieb und Licht? Es handelt sich hier um eine Wechselwirkung,

welche wir sehen müssen, wenn wir maßhalten wollen. Ein
ausschließlich dem Nachsinnen gewidmetes Leben bringt die Seele in Gefahr,
sich abzukapseln und einem ebenso spielerischen wie raffinierten Egoismus
zu verfallen.

Wenn wir bedenken, daß der Mensch berufen ist, sich die Erde Untertan
zu machen, so erkennen wir auch den Auftrag zur Arbeit. Er kann diese
Kompetenz nur dann menschlich ausüben, wenn er seine Arbeit bewußt tut
und die Dinge, über die er herrschen soll, in ihrem Wesen erfaßt. Der
Mensch ist dazu berufen, im Wissen um das, was er zu meistern hat, und
in Kenntnis der Technik, die ihn zum Meister macht, an die zielbewußte
Arbeit heranzugehen. Die Arbeit ist somit ein an sich sinnvolles Werk.

Der mit der Vollbringung der Arbeit verbundene sittliche Fortschritt liegt
auch im Moment der Entsagung als Verzicht auf Nichtstun oder auf ein
anderes Tun auf der einen und auf der Erbringung einer an sich unangenehmen

Leistung auf der andern Seite. Die Arbeit ist daher ein Opfer und
ein Tausch, bei welchem wir mehr empfangen und erhalten, als wir
hingeben. Entscheidend ist jedoch die Gesinnung, in welcher wir sie leisten.

Die kleinen Hören, die den Tagesablauf begleiten und die Arbeit
unterbrechen, sind erfüllt von den Gedanken der Mühsal und des Kampfes. Durch
sie wird das Tagewerk des Menschen in die richtige Ordnung gebracht und
zum «Herrendienst» erhoben. Gebet und Arbeit sind die Ausdrucksarten
dieses Dienstes. Sie sind miteinander verbunden wie die Glieder einer Kette.

Die Arbeit im Leben des Christen
Welches ist nunmehr die christliche, auch für uns verbindliche Einstellung

der Arbeit? Drei Momente scheinen uns hier wesentlich zu sein:

a) Die Arbeit als Teilnahme des Menschen am göttlichen Schöpfungswerk;

denn die ohne den Menschen geschaffene Welt wird nach Gottes
Plänen und Auftrag nur durch die Mitarbeit der Menschen in allen ihren
Möglichkeiten zur vollen Entfaltung gebracht.

b) Die Arbeit dient zur Entfaltung und Vervollkommnung des Menschen
selbst; denn die uns von Gott geschenkten Anlagen und Fähigkeiten verlangen

mit innerer Notwendigkeit nach Entfaltung. In ihrer verantwortungsbewußten

Erfüllung reift der Mensch zur sittlichen Persönlichkeit.
c) Durch die Arbeit erwirbt sich der Mensch seinen Lebensunterhalt. Sie

sichert ihm die materielle Existenzgrundlage.
Die Arbeit dient somit den existenziellen Zwecken des Menschen, indem

sie ihm die erforderlichen Werkzeuge seiner Bildung und die Lebens-Mittel
für seinen Unterhalt darbietet. Der Mißbrauch beginnt dort, wo die materielle

Seite überbetont und die Arbeitsleistung unabhängig ihrer engen
Verbindung mit der sie erbringenden Persönlichkeit als Ware gehandelt und
damit den Gesetzen des Marktes unterworfen wird. In beiden Fällen wird
der sittliche Effekt außer acht gelassen.

Eine materialistische Denkweise beherrscht heute die Geister und ihr Streben.

Die Einheit ist zerbrochen und die Ordnung zerstört. Dank einer immen-

238



sen Güterfülle leben wir in einem Wohlstand wie nie zuvor. Und doch, ja
man ist geneigt zu sagen, gerade deshalb erleben wir die Spannungen einer
fried- und ruhelosen Zeit. Wo das Stoffliche im Vordergrund steht und dessen
Besitz zur Voraussetzung des sogenannten Glücks gemacht wird, muß Neid
und Mißgunst, Habsucht und Unersättlichkeit herrschen.

Man sagt, wir lebten in einer ideenlosen Zeit. Dies zu behaupten, ist
unchristlich — so unreligiös, wie wenn jemand annähme, unsere Epoche sei

gnadenlos. Der Geist weht immer, aber er weht, wo Er will. Es ist an uns, die
Ideen aufzunehmen und die Gnadenfülle zu nutzen. Auch die Arbeit braucht
nicht in einer hohlen Zivilisation zu versanden, sie braucht nicht uns vom
Wesentlichen abzuhalten; sie kann vielmehr zur Trägerin einer inhaltsreichen
Kultur werden.

Ist nicht gerade die Regel des heiligen Benedikt zum Werkzeug der alles
veredelnden Kultur geworden? Sie hat die Handarbeit, welche in der
römischen Landwirtschaft von Leibeigenen besorgt wurde, geadelt und damit die
Kulturarbeit gefördert. Hierzu dienen die Anstrengungen des einzelnen wie
die der Gemeinschaft. Wir erkennen hierin kernhaft das Prinzip der Solidarität,

nach welcher der gegenseitigen Abhängigkeit eine gegenseitige
Verpflichtung entspricht. Ihr liegt auch die im Kloster übliche organische
Arbeitsteilung zugrunde, in welcher jeder zum Nutzen des Ganzen einer ihm
angemessenen Beschäftigung obliegt.

Der Herr verlangt von uns, daß wir die Talente, die er uns anvertraut hat,
mit Gewinn bewirtschaften (Mt. 25, 14—29; Luk. 19, 12—27). Es handelt
sich allerdings um eine recht eigenartige Rentabilität, bei welcher jener
gewinnt, der sich verausgabt. Der Herrgott ist nicht Kaufmann, denn er stellt
den Arbeiter der letzten Stunde, welcher nur kurze Zeit in seinem Weinberg
gearbeitet hat, jenen gleich, welche die Last und die Hitze des Tages getragen
haben (Mt. 20, 12).

Ist nicht die «consecratio mundi», die Heimholung der Welt zu Gott, die
eigentliche Aufgabe des Laien? Er wird dieser Sendung indessen nicht gerecht
werden können, wenn er den einer säkularisierten Welt entsprechenden
Prinzipien huldigt und anhängt. Vielmehr ist eine Lebensform notwendig, welche
eine der heiligen Regel gemäße Ordnung zur Lebensgrundlage macht und in
welcher die Dinge ihren Wert und die Handlungen ihren Sinn erhalten. Die
Frucht dieser Ordnung ist sowohl Ruhe und Frieden, wie Haltung und
Würde.

Fassen wir das Gesagte in der Antwort auf die Frage zusammen, wie die
Arbeit sein muß, damit sie der Seele nützt. Sie muß, so dürfen wir wohl
sagen, in Demut vollbracht, mühsam und selbstlos im Dienste Gottes und
des Nächsten sein. Dadurch sind wir für die mit dem jeweiligen Erfolg
verbundenen Regungen des Stolzes, der Eitelkeit und der Selbstliebe weniger
anfällig.

Eine der Gefahren sei noch erwähnt. Sie besteht darin, sich vom Tatendrang

hinreißen zu lassen. Sich der Arbeit hinzugeben und doch über ihr
zu stehen, ist eine schwierige Kunst. Wer in ihr untergeht und in ihr den
Kopf verliert, «wähnt, etwas zu leisten, schlägt aber Schaum» — denn die
Tat allein tut's nicht! (Leclerq). Dr. Werner Schupp

239


	Die Arbeit nach der Regel des heiligen Benedikt

