
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 35 (1957)

Heft: 9

Artikel: Benediktinischer Lebensstil in der Welt

Autor: Schubiger, Erika Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Votbemerkung der Redaktion:

Zu Ehren des heiligen Mönchsvaters Benediktus, dessen seligen Heimgang wir am
2i. März festlich begehen, lassen wir unsere Oblaten zum Wort kommen. Oblaten
sind Weltchristen, die sich bestreben, ihr Leben im engen Anschluß an eine Abtei
aus dem Geist der Benediktusregel heraus zu formen. Unser Kloster betreut seit vielen
Jahren Oblaten in der Klosterpfarrei Breitenbach und am Kollegium Altdorf — seit
zehn Jahren besteht eine Oblatengemeinschaft in Zürich und seit einiger Zeit eine
solche in Basel. Das jüngste Reis ist die Basler Gruppe St. Heinrich, eine kleine
Gemeinschaft von Studenten und jungen Kaufleuten, die mit einem der Jugend
eigenen Elan auch in der Verwirklichung des Oblatentums neue Wege sucht.

Benediktinischer Lebensstil in der Welt

Ein vielversprechender Titel für einen kleinen Beitrag, der aus der großen
Fülle nur einige Steinchen zusammentragen kann!

Die Orden sind die Kraftzentren unserer heiligen Kirche. Um ihnen
näherzukommen, ist es noch fast wichtiger, ihre Grundstruktur zu kennen
als den Gründer, denn auch er war immer ein Kind seiner Zeit! Von der
benediktinischen Grundstruktur her die eigene Persönlichkeit und die Welt
um sich herum gestalten, wie ungefähr sieht das aus? Mir scheinen zwei
Haltungen besonders wichtig: die familiäre und die kontemplative.

1. Der Orden ist als Familie aufgebaut, römische Tradition (Patriarchat)
schimmert hindurch. Jedes Kloster ist eine geschlossene Gemeinschaft für
sich, und die Oblaten sind einem bestimmten Kloster angeschlossen, nicht
dem Gesamtverband. Nach oben hin die Väter, zur Seite hin die Brüder:
davon wird alles bestimmt, von der Mahlzeit bis zum Gebet. Dieses
Familienhafte muß auch der Oblate in sich tragen. Daraus könnte Heilkraft für
unsere gefährdeten Ehen und Familien erwachsen — es ist überaus schön,
wenn auch Ehepaare Oblaten sind. Doch die familiäre Haltung geht weit
über die natürliche Familie hinaus und sollte gerade von den Alleinstehenden

verwirklicht werden. Die Oblaten sind die Menschen der kleinen
Gemeinschaften, des persönlichen Kontaktes mit den Mitmenschen, der
Gastfreundschaft, der brüderlichen Liebe dem Einzelnen gegenüber. Ihnen liegt
es weniger, Massen zu bewegen und große Organisationen zu schaffen, als

von der «Zelle», vom kleinen innersten Raum her die Welt um sich mit
Liebe zu erfüllen und im Menschen das Persönliche und die Persönlichkeit
zu suchen und zu fördern. Das ist alles heute notwendiger als je, und es wäre
höchste Zeit, daß Menschen jeden Alters, Standes und Geschlechts aus
lebendigem Christentum heraus zu solcher Seelsorge und Fürsorge
gelangen würden. Der Oblate hat von seiner Ordenszugehörigkeit her da einen
großen Reichtum zu verschenken, und es ist nötig, daß er sich dieser Gabe
bewußt wird und sie weitergibt.

2. Viele Christen und Nichtchristen wissen wenig vom Benediktinerorden,
aber fast alle meinen .seinen Leitspruch zu kennen: «Ora et labora» (bete

170



und arbeite). Ich glaube aber, daß man diesen Leitspruch nicht versteht,
wenn man nicht zugleich das scharfe Wort der heiligen Regel kennt: «Nichts
soll dem Gottesdienst vorgezogen werden.» Es ist nämlich falsch und
bequem, die beiden Glieder dieses Leitspruches gleichwertig nebeneinanderzusehen.

Vielmehr gehört dem «ora» (bete) durchaus der Vorrang. Nun ist
es ja klar, daß der Oblate in der Welt dem Gebet zeitlich kaum den größten
Platz wird einräumen können. Aber darum geht es ja auch nicht, sondern
um den lebendigen Glauben, daß das Gebet das Wichtigste und
Weltbewegendste ist — und aus diesem Glauben heraus auch die Liebe und das
Verständnis für die Klöster, wo gebetet wird. Für sich persönlich aber auch
Bemühung um das Gebet — und auch seine Kultivierung, das Ringen
zugleich darum, wirklich von der Tiefe her zu Gott zu rufen und um die würdige

Form, beides urbenediktinisch. Dabei wird der Oblate heute mehr denn
je zum liturgischen Beten kommen und sich auch nach Möglichkeit dem
Stundengebet der Mönche für sich (oder mit andern zusammen)
anschließen. Diese Gebetshaltung kann ihn u. a. lösen vom heutigen
Arbeitskrampf! Gerade weil der Orden St. Benedikts nicht auf einen bestimmten
Zweck hingerichtet ist, keine bestimmte Arbeit im Auge hat, ist in ihm Platz
für jegliche Arbeit, von der Hausarbeit bis zur wissenschaftlichen
Forschung, vom Beruf des Chauffeurs bis zur Sängerin und weil die Arbeit,
entgegen heutiger Meinung, nicht an und für sich wichtig, wenigstens nicht
das Wichtigste ist, kann sie gelöst, unbeschwert getan werden. Von dieser
Haltung her wird das Leben irgendwie trotz aller seiner, geduldig zu
ertragenden, Mühsal «himmlisch», so ist es ja: die Benediktiner haben jetzt schon
ständig Hauptprobe für den Himmel, sie üben durch ihr Gebet das ein, was
unsere Ewigkeit ausmachen wird: Gott zu loben und zu ehren, während
alle «Arbeit» längst dahin. — Den Satz «Ora et labora» kann man auch
wenden in: Kontemplation und Aktion. Da ist es der Oblate (gewiß mit
ihm viele andere Christen auch), der lebendig glaubt, daß die Kontemplation

über der Aktion steht, daß es keine echte Kontemplation gibt, die
nicht irgendeinmal — vielleicht nach sehr langer Zeit — die Frucht der
Aktion treibt, daß aber jede Aktion ohne Kontemplation mit den Wurzeln
in der Luft hängt. Einfacher gesagt: Er glaubt an die Besinnung und
Besinnlichkeit, den Wert des tiefen Nachdenkens, des Schweigens, der Stille,
der Innerlichkeit und wieder des Wachsens vom Kleinsten, von der «Zelle»
her — nicht aber unterliegt er der Vergötterung von Betrieb, Tat,
Menschenkraft, die heute manchmal auch vor Kirchenmauern, ja vor der Seele
des Einzelnen nicht Halt macht. Wieder sieht er die beiden Worte nicht
gleichwertig, sondern durchaus das eine dem andern überlegen. Weil aber
unsere Zeit gewiß auch die Aktion vom Christlichen her so lebensnotwendig
braucht, deshalb begreift und liebt er auch von diesem Wissen her die Klöster

als Horte der Kontemplation.
Mit beiden Haltungen, der familiären und der kontemplativen, stellt sich

der Oblate in Widerspruch zum Dunkeln unserer Zeit. Oblate sein heißt
also nicht einfach ein wenig frömmer sein als andere und sich einem frommen

Verein anschließen. Es scheint mir, daß einenteils die neu entdeckten
Reichtümer des Ordens, andernteils aber diese tapfere Widerstandsbewegung

in die Zeit hinein heutigen jungen, aufgeweckten Menschen die

171



Oblation besonders erstrebenswert machen. Fürchtet kein Schlafmützen-
tum, Kampf ist vor allen Toren, und ihr werdet hineingenommen, Opfergaben

für Christus!
Natürlich könnte man der heiligen Regel noch vieles entnehmen, das in

besonderer Weise das Leben in der Welt färben kann. Da etwa die so
heilsame Beständigkeit, die sich auf Ehe, Familie, Beruf, Wohnung usf. auszu-

Des Lebens überdrüssig schläft Elias unter einem Baum. Der Engel des

Herrn aber heißt ihn aufstehen und vom Brote essen, das er ihm anbietet,

und aus der Kraft der Himmelsspeise wandert der Prophet hinauf zum

Berge Gottes. Wie wäre es um unsere irdische Pilgerfahrt bestellt ohne die

belebende Wunderkraft der eucharistischen Wegzehrung?

172



wirken vermag oder die Leiter der Demut, diese kühne Verlagerung in
Gott hinein (wie man beim Skilauf sich getrauen muß, das Gewicht
talwärts, dem Abgrund zu, zu verlagern und so erst den Schwung fertig
bringt), die Ehrerbietung der Brüder gegeneinander, die Einstellung zum
Besitz. Einer geht St. Benedikt überaus auf die Nerven: der Murrer! Also
keine Nörgler, Kritikaster, keine ewig Unzufriedenen unter uns!

Zum Schluß sei es gewagt, noch eine Beobachtung, eine Anregung
anzuführen. Heute stehen alle Orden in einer gewissen Erneuerung. Sie ist um
so machtvoller, als sie nicht — wie auch schon — auf sittlichen Zerfall neu
bauen muß, sondern einfach gewisse Verkrustungen des lahmgelegten
neunzehnten Jahrhunderts zu überwinden hat. Hier (mit Ausschluß unseres
Ordens) eine kleine Revue, die Laienanhänger der betreffenden Orden
berührend. Der Dritte Orden des heiligen Franziskus, voll neuer Impulse
und Anregungen, arbeitet wieder stark im ursprünglichen Sinn des Apo-
stolates bis zu heroischem Einsatz. — Ähnlich, auf etwas anderer Ebene, der
Orden des heiligen Dominikus, sein Einfluß zum Beispiel auf ganze Reihen
von Intellektuellen in Frankreich ist auffallend. — Vom Jesuitenorden aus
starke Antriebe für Schulung der Laien, viel Aufgeschlossenheit für die
Säkularinstitute. Die ihm unterstellte marianische Kongregation soll immer
mehr zur Elite werden, also eindeutig in ihrem Lebensstil das angestrebte
Ideal verwirklichen. — Wie schon gesagt, stehen fast alle andern
Bestrebungen, Laien zusammenzufassen, wenigstens ideenmäßig dem einen oder
andern der vier großen Orden nahe. Da es so ist, wäre es wirklich an
der Zeit, die katholischen Christen würden mehr wissen von den Orden
und dieselben würden ihnen objektiv nahegebracht. Heute schließt man sich
gewöhnlich an, weil man jenen Kapuziner kennt, bei diesem Kloster wohnt
und das Mitmachen in der Kongregation sowieso selbstverständlich ist. Das
ist ja alles nicht so schlimm deswegen, weil die Menschen oft von Natur
aus nicht sehr differenziert sind und aus jeder dieser Kraftquellen ihr
religiöses Leben speisen können. Und doch wäre der Grundsatz: «Jeder an
seinem Platz», auch hier segensreich, und ebenso sollten zu viele
Überschneidungen vermieden werden. «Was Du bist, das sei Du ganz!» — Nicht
zu vergessen ist aber freilich auch, daß an und für sich der katholische
Christ eines solchen Anschlusses nicht braucht und daß man weder auf ihn
herabsehen, noch ihn minder einschätzen darf, wenn er «einfach katholisch»
sein will. Es genügt! Wenn er sich aber einem Orden verschreibt, dann
möge es bewußt geschehen, und mit jener Liebe und Freude im Herzen,
die ihm hilft, das Ideal dieses Ordens hineinzustrahlen in Welt und Zeit!

Erika Gertrud Schubiger

Am 6. Februar holte sich H. H. P. Anselm Bütler zu Fribourg mit höchster

Auszeichnung den Doktorhut der Philosophie. Wir beglückwünschen den

lieben Mitbruder und wünschen ihm am Kollegium Karl Borromäus in
Altdorf recht viele professorale Freuden und Erfolge!

173


	Benediktinischer Lebensstil in der Welt

