
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 35 (1957)

Heft: 1

Artikel: Wir brauchen den Priester

Autor: Vetter, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nach Ferien verlangte P. Pius nie. Wenn sich etwa eine Gelegenheit zu
einer Wasserkur bot, gelang es allenfalls, ihn dazu zu ermuntern. Nach und
nach stellen sich nun aber doch Beschwerden ein. Sie vermögen freilich
nicht, die Energie des Jubilars zu lähmen. Auch wenn das Beinleiden
Bettarrest gebietet, leitet der Wallfahrtsdirektor das Pilgerleben doch.

Dem Unermüdlichen und Rastlosen danken wir für all das Gute, das er
geleistet hat und immer noch leistet. Wir danken mit ihm vor allem dem
Allgütigen für die Gnaden, die er in diesen 50 Jahren selbst empfangen und
die er andern spenden durfte. Wir wünschen und erflehen ihm den reichsten
Segen des ewigen Hohenpriesters für weiteres Wirken zum Heile der unsterblichen

Seelen. Möge dazu auch die physische Kraft ausreichen!
+ Basilius, Abt

Wir brauchen den Priester

Brauchen wir den Priester wirklich? Die große Mehrheit unserer
Zeitgenossen wird nein sagen. Die religiös Gleichgültigen betrachten ihn als

überflüssige Erscheinung in der menschlichen Gesellschaft. Wer mit der
Moral auf dem Kriegsfuß steht, empfindet schon seinen bloßen Anblick als
lästige Mahnung an die Zehn Gebote Gottes. Die Freigeister sehen im Priester

eine beständige Drohung und Gefahr für ihre «Freiheit» (sprich:
persönliche Willkür). Die Nationalsozialisten erblickten in ihm einen Schmarotzer

am Volkskörper, weil er keine produktive, das Volksvermögen
steigernde Arbeit leiste. Für die Bolschewisten ist er der Volksfeind Nr. 1, denn
er streut unter die Menschen jenes Opium, zu dem sie die Religion erklärt
haben, weil sie angeblich den Ausgebeuteten und gesellschaftlich Geächteten
auf ein Jenseits vertröstet und ihn so unfähig macht, sich auf dieser Welt
einen Platz an der Sonne zu erkämpfen. Und wir Gläubigen? Sind wir uns
immer bewußt, was wir am Priester haben? Sind wir überzeugt, daß wir
ihn wirklich brauchen?

Die Frage, ob wir den Priester brauchen, kann nicht beantwortet werden
ohne vorherige Besinnung auf die Frage, ob wir Christus brauchen. Der
Priester ist Stellvertreter und Werkzeug Christi. Wenn wir Christus nicht
nötig zu haben glauben, brauchen wir auch keinen Priester.

In Adam hat die Menschheit Gott ins Gesicht geschlagen. Die Größe dieser

Beleidigung bemißt sich an der Größe und Würde des Beleidigten. Gott
aber ist unendlich groß, unendlich vollkommen, unendlich heilig. Deshalb
ist kein endliches Wesen fähig, eine solche Beleidigung zu sühnen, und es

wäre nie zu einem Friedensschluß gekommen, wenn Gott selber sich nicht
erbarmt hätte. Sein Erbarmen hätte zweifellos in der Form eines einfachen
Gnadenaktes erfolgen können, aber er wählte einen anderen Weg. Er ließ
seinen eingeborenen Sohn selber Mensch werden, damit in ihm und durch
ihn die Menschheit einen Beitrag zur Sühne ihrer Schuld leisten konnte.
So wurde der Gottmensch Jesus Christus zum Mittler zwischen Gott und
den Menschen. Er wurde für uns zum Pontifex, zum Brückenbauer, ja zur

9



Des Priesters Jubelfeier
Ein Kelchlied

Weihe und Segen erstarken,
beginnen mir herbstlich zu glühen
früh im Dämmern des Morgens,
spät im Sinken der Sonne.

Kelch, mein Kelch,
nun leuchtest du mir zum goldenen Feste,

trägst das Blut des HERRN
und meines eigenen Herzens.

Leuchtest du purpurn auf,
so entsteigen dem flimmernden Grunde

Dorf und Berge der Heimat,
geliebte Hecken und Wälder,
treten mir Mutter und Vater,
Bruder und Schwester entgegen,
neigt sich die Seele noch immer
der hohen und schweren Berufung.

Einstmals bärgest du heimlich
die Nächte und Tage des Kummers,
hegtest die innigen Wünsche

und allen Trost im Verzichten.
Aber jetzt lächelt versöhnt und geborgen
die Sehnsucht des Herzens,
lächelt mir doch

die unvergleichliche Treue des MEISTERS.

Müde ward einzig der Leib.
Von Arbeit und Leiden zerschunden,
nähert er sich dem Kreuz.
Das Herz erblühet in Liebe
heute wie gestern und je.
Es hat aufs Blut widerstanden
und erwartet den letzten Anruf —
zur ewigen Freude.

P. Bruno

10



Den Kelch des Heiles will ich ergreifen

und den Namen des Herrn anrufen!

11



Brücke selber, die aus der Zeitlichkeit über den Abgrund der Sünde hinweg
in die Ewigkeit führt. Es gibt keinen anderen Weg zu Gott als den über
Christus. Gott wollte es so. Wir können uns nicht selbst rechtfertigen und
erlösen. Wir brauchen die Mittlerschaft Jesu Christi dazu.

Wie wird aber der Einzelne der Erlösungstat Christi teilhaftig? Auch das
könnte unmittelbar durch einen unsichtbaren Gnadenakt Gottes etwa bei der
Empfängnis oder bei der Geburt geschehen, und das Wachstum in der
Gnade könnte auf rein geistige Weise unmittelbar gefördert werden. Wiederum

hat Gott es anders gewollt. Sein menschgewordener Sohn hat eine Kirche
gestiftet und sie zu einem mystischen Leib gemacht, dessen Haupt er selber
ist. In ihr und durch sie bekommt der einzelne Mensch Teil an Christus,
seiner Sühneleistung und Gnadenfülle. Aber auch dies geschieht wiederum
nicht unvermittelt, einfach durch die Gliedschaft am mystischen Leibe,
sondern durch Vermittlung hervorragender Glieder dieses Leibes, durch die
Bischöfe und Priester. Unsere Erlösung und Begnadung erfolgt durch lauter
Vermittler hindurch.

Für viele Menschen ist der Gedanke, daß zwischen ihnen und Gott
überhaupt ein Mensch als Mittler stehen soll, unerträglich. Gläubige Christen
nehmen zwar die Mittlerschaft Christi willig hin, aber auch von ihnen lehnen
viele insgeheim oder offen die Mittlerstellung von Kirche und Priester ab.
Sie wollen es nicht begreifen, daß eine irdische Institution mit menschlich
unvollkommenen, fehlbaren Funktionären den'Menschen das ewige Heil soll
vermitteln können. Geistige Begrenztheit, charakterliche Schwächen und
moralisches Versagen manches Priesters scheinen diese Geisteshaltung
immer wieder zu rechtfertigen. Und doch ist diese Mittlerschaft, wenn wir die
Heilsgeschichte an unserem inneren Auge vorüberziehen lassen, offensichtlich

Gottes Wille. Sie kann also des Menschen nicht unwürdig sein, und sie

ist es auch nicht. Gewiß tritt der Mittler, sei es nun der Gottmensch Jesus
Christus oder sein geweihter Diener, zwischen Gott und den Menschen,
aber er tut es nicht, um unsere Gottunmittelbarkeit zu verhindern, sondern
vielmehr, um sie überhaupt herzustellen und am Leben zu erhalten. Mag
sein, daß gelegentlich ein Priester dieses Ziel aller Seelsorge aus den Augen
verliert, daß er aus Herrschsucht oder Habgier die Menschen an sich oder
an die Kirche als innerweltliche Institution fesseln will. Das sind aber seltene
Ausnahmen und berechtigen uns nicht, das Priestertum in Bausch und Bogen
zu verwerfen. Vielmehr sollten wir demütig und dankbar diese Mittlerschaft
annehmen, nicht weil kein anderer Weg zu Gott denkbar wäre, sondern weil
Gott diesen und keinen anderen für uns bestimmt hat. Wenn unser Stolz das
nicht zugeben will, müssen wir bedenken, daß der Stolz die innerste Triebfeder

der Sünde Lucifers und der Sünde unserer Stammeltern war und im
Grunde auch jeder unserer persönlichen Sünden ist. So tut es gut, ihn
immer wieder angesichts der menschlichen — gelegentlich auch allzu
menschlichen — Mittler der Gnade Gottes durch demütige Annahme dieser
Mittlerschaft zu überwinden. Dankbar aber müssen wir sein, daß Gott uns
in unseren Priestern Helfer geschenkt hat, denn aller Stolz kann nicht
darüber hinwegtäuschen, daß wir schwache, gebrechliche Menschen sind, vor
allem im geistigen und moralischen Leben. Wir brauchen die Priester, wenn
wir durch die Abenteuer und Gefahren, die Leiden und Freuden des Lebens

12



geistig heil hindurchkommen wollen. Werfen wir nur einen kurzen Blick auf
einzelne Wohltaten, die uns die Priester auf unserem Lebensweg erweisen.

Wer verhilft uns erdgeborenen, mit der Erbschuld belasteten Menschenkindern

zur Wiedergeburt aus Gott? Letztlich gewiß Gott selber, aber in
dieser Zeitlichkeit in Gottes Auftrag und in Gottes Kraft der Priester. So
wird er uns zum geistlichen Vater. Diese Vaterschaft stammt nicht aus dem
Fleische, ist nicht von dieser Welt. Priesterliche Vaterschaft stammt aus
Gott und wird im Heiligen Geist vollzogen. Sie senkt den Keim göttlichen
Lebens in die Seele, und so wird aus dem Nachkommen Adams ein Kind
Gottes.

Beginnendes Leben will wachsen und sich entfalten, auch das göttliche
Leben der Seele. Der priesterliche Vater hilft ihm dabei. Er reicht ihm
in Predigt und Glaubensunterweisung das Brot des Wortes Gottes und in
der heiligen Hostie den Leib des Herrn, der selber gesagt hat : «Mein Fleisch
ist wahrhaft eine Speise, und mein Blut ist wahrhaft ein Trank» Joh. 6, 55).

In Verbindung mit dem Priester vermögen wir, die Kirche, Gott das Opfer
des neuen Bundes immer wieder darzubringen und uns durch Einbeziehung
in die Opfergabe wirklich mitzuopfern. Ohne Priester kann keine Macht der
Welt das Kreuzesopfer Christi aus der Ewigkeit in unsere Zeit und auf
unsere Altäre herabbeschwören und uns seiner sühnenden, belebenden und
heiligenden Kraft teilhaftig machen.

Kein weltlicher Richter vermag durch Freispruch ein Vergehen
wegzuwischen, als ob es nie geschehen wäre. Der priesterliche Vater aber nimmt
den verlorenen Sohn voll Erbarmen auf und tilgt seine Schuld so, daß sie
wirklich nicht mehr ist. Gestrandetes Leben wird wieder flott gemacht zu
neuer Fahrt. Inneres Siechtum wird wunderbar geheilt. Klaffende Wunden
schließen sich ohne Narben.



Für den letzten, entscheidenden Kampf mit dem Bösen stärkt uns der
Priester durch das Sakrament der letzten Ölung, und über das Grab hinaus
bleibt er uns treu durch sein Memento in der heiligen Messe.

Von der Taufkapelle bis in den Vorhof des Himmels begleitet uns die
väterliche Sorge des Priesters. Kein Zweifel: Wir brauchen den Priester für
unser religiöses Leben.

Wir brauchen den Priester aber auch für unser Leben in der Welt, denn
auch es sollte religiös, das heißt gottverbunden sein. Unsere Aufgabe als
Laien ist es, die Welt in Christus zu erneuern. Wer lehrt uns die Welt im
Licht der göttlichen Offenbarung sehen und setzt uns so instand, sie nach
christlichen Grundsätzen zu gestalten? Wer anders als der Priester? Wer
steht über den Dingen und hat deshalb eine größere Übersicht, sieht aus
einer weiteren und richtigeren Perspektive als wir, die wir mitten im
Gewühl des Alltags stecken? Der Priester! Er geht nicht auf in einer Familie.
Er ist nicht verstrickt in die Notwendigkeiten eines weltlichen Berufes und
in die Kompromisse des politischen Lebens. Er hat die nötige philosophische
und theologische Bildung, um alles weltliche Geschehen aus seinen letzten
Gründen zu begreifen. So kann er uns Richtlinien für unsere Stellungnahme
zu den Zeitströmungen und die geistigen Impulse für ihre Bewältigung im
christlichen Sinne geben. Wenn er klug ist, wagt er sich aber nicht zu weit
in die weltlichen Angelegenheiten hinein, und wenn er weise ist, überläßt
er die christliche Gestaltung der Welt im Alltag der Einsicht und Initiative
der Laien, denn dazu ist eine Tuchfühlung mit den Dingen nötig, die ihm
selber abgeht. Er handelt wie ein Vater, der seinen mündig gewordenen
Sohn in die personale Selbständigkeit entläßt. Er wird ihm zum väterlichen
Freund und wird als solcher um so mehr Einfluß haben, je stärker der
andere spürt, daß seine Freiheit wirklich geachtet wird. Der wahre Priester
ahmt darin seinen Meister Jesus Christus nach, der gesagt hat: «Nicht mehr
Knechte nenne ich euch, sondern Freunde» (Joh. 15, 15).

Noch in einem anderen Sinne brauchen wir Laien den Priester: Wir
leben heute in einer technisierten Arbeitswelt, die ihre Gesetze vom seelenlosen

Rotieren der Maschine empfängt. Hast und Lärm prägen den
Menschen heute so sehr, daß er auch in der Freizeit nicht zur Ruhe und
Besinnungkommt, sondern in lauten und bewegten Vergnügungen, im Sportbetrieb
und Tourismus untergeht. Das ist eine große Gefahr für das religiöse Leben.
Wir Laien können nicht kontemplativ leben wie die Mönche, aber ein
Mindestmaß an Besinnung auf die religiösen Hintergründe unseres Lebens und
Treibens ist notwendig, wenn wir nicht Schaden leiden sollen an unserer
Seele. Solche Besinnung vermittelt uns der Priester, wenn er am Sonntag
mit Ruhe, Andacht und Ehrfurcht die heilige Messe zelebriert und uns
in der Predigt mit sanfter Gewalt zu ruhigem Hören und Bedenken zwingt.
Beides vermag er aber nur, wenn er selber im Alltag nicht auch der Hetze,
dem Lärm und der Routine verfällt, sondern, so gut es geht, geistlich lebt.
Wir brauchen den frommen Priester als Gegengewicht zu unserer Weltlichkeit.

Da gewinnt gerade der Priestermönch erneut eine besondere Bedeutung
für uns Laien. Er lebt im Kloster wie in einem Reservat des geistlichen
Lebens. Kommt er von dort zu uns heraus, so bringt er etwas von jener
Atmosphäre mit. Wir spüren, daß er tiefer im Religiösen verwurzelt ist,

14



öffnen uns deshalb williger seinem Wort und bekennen ihm leichter unsere
Niederlagen und Schwächen und Schwierigkeiten. Nicht von ungefähr
nennen wir gerade ihn Pater, Vater, auch wenn er vielleicht viel jünger ist
als wir, denn im Religiösen zählt letztlich nicht das Alter, sondern allein
die geringere oder größere Nähe zu Gott.

Wir brauchen den Priester! Aber wir denken kaum daran. Wir brauchen
den Priester! Aber wir danken ihm selten oder nie, obwohl wir wissen, daß
er durch Verzicht auf Frau und Kinder, auf weltliche Karriere und tausend
kleine und große Freuden ein lebenslängliches Opfer bringt, zur Ehre Gottes,

aber auch zu unserem Heile. Mögen diese Zeilen wie dem Schreiber, so
auch dem Leser zum Bewußtsein bringen, was alles wir dem Priester
verdanken. Es ist weit mehr, als wir hier ausgesprochen haben und reicht in
größere Tiefen und Höhen, als sich mit Worten aussprechen läßt.

Dr. Ed. Vetter

St. Benedikt und die soziale Frage

Zum 11. Juli

Heute, wo unser christliches Abendland bedroht erscheint, blicken wir mit
erneutem Interesse auf St. Benedikt, den man den Vater des abendländischen

Mönchtums und damit des Abendlandes überhaupt genannt hat. Seine
Mönche legten den Grund zu unserer Kultur. In seinem Mönchsstaat haben
die urchristlichen Ideen über das Gemeinschaftsleben sich zu prachtvoller
Blüte entwickelt, die immer noch beispielgebend sind. Wie viele Gedanken
zur sozialen Frage bietet St. Benedikts Mönchsregel, welche in ihrem Wortlaut

sowohl den Organisator und Juristen, als auch den liebenden Vater
und Seelsorger offenbart!

Ein Wort aus der Mönchsregel würde es besonders verdienen, Allgemeingut
zu werden. Es steht in schroffem Gegensatz zu sich heute breit machender

Gesinnung selbst in christlichen Kreisen, ist aber in seiner gottdurchleuchteten

Einfalt so lebenswahr, so köstlich jung und reif zugleich, daß
jeder einsichtige Mensch trotz der geradezu revolutionären Neuheit, die es

verlangt, sein Ja dazu sagen muß. Es zeigt eine Lösung der sozialen Frage,
die wohl nie ideal verwirklicht werden wird, aber doch Ziel bleiben muß.
Das Wort steht im 34. Kapitel, das davon handelt, «daß im Kloster jeder das

Nötige erhalten muß.» Auch hier schon ein tiefer Hinweis. Der Besitz der
lebensnotwendigen Güter wird also vorausgesetzt, erst dann ist die geforderte

Einstellung zum Nichthaben, zur Armut überhaupt diskutabel. Sankt
Benedikt findet zudem, die Verteilung der Güter müsse von den persönlichen
Bedürfnissen und — Schwächen ausgehen, der eine braucht tatsächlich
mehr, der andere weniger. Und nun der erstaunliche Satz: «Wer weniger
bedarf, danke Gott dafür und betrübe sich nicht, wer dagegen mehr nötig
hat, der demütige sich wegen seiner Schwäche und erhebe sich dieser Nachsicht

wegen nicht, dann bleiben alle Glieder in Frieden.»
Wirklich, eine ganz neue Sicht! Sie sollte uns in Fleisch und Blut über-

15


	Wir brauchen den Priester

