Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 35 (1957)

Heft: 1

Artikel: Wir brauchen den Priester

Autor: Vetter, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nach Ferien verlangte P. Pius nie. Wenn sich etwa eine Gelegenheit zu
einer Wasserkur bot, gelang es allenfalls, ihn dazu zu ermuntern. Nach und
nach stellen sich nun aber doch Beschwerden ein. Sie vermdogen freilich
nicht, die Energie des Jubilars zu lahmen. Auch wenn das Beinleiden Bett-
arrest gebietet, leitet der Wallfahrtsdirektor das Pilgerleben doch.

Dem Unermiidlichen und Rastlosen danken wir fiir all das Gute, das er
geleistet hat und immer noch leistet. Wir danken mit ihm vor allem dem
Allgiitigen fiir die Gnaden, die er in diesen 50 Jahren selbst empfangen und
die er andern spenden durfte. Wir wiinschen und erflehen ihm den reichsten
Segen des ewigen Hohenpriesters fiir weiteres Wirken zum Heile der unsterb-

lichen Seelen. Mége dazu auch die physische Kraft ausreichen!
—+ Basilius, Abt

Wir brauchen den Priester

Brauchen wir den Priester wirklich? Die grofle Mehrheit unserer Zeit-
genossen wird nein sagen. Die religios Gleichgiiltigen betrachten ihn als
uberflussige Erscheinung in der menschlichen Gesellschaft. Wer mit der
Moral auf dem KriegsfuB} steht, empfindet schon seinen bloBen Anblick als
lastige Mahnung an die Zehn Gebote Gottes. Die Freigeister sehen im Prie-
ster eine bestdindige Drohung und Gefahr fiir ihre «Freiheits (sprich: per-
sonliche Willkiir). Die Nationalsozialisten erblickten in ihm einen Schma-
rotzer am Volkskoérper, weil er keine produktive, das Volksvermdgen stei-
gernde Arbeit leiste. Fiir die Bolschewisten ist er der Volksfeind Nr. 1, denn
er streut unter die Menschen jenes Opium, zu dem sie die Religion erklart
haben, weil sie angeblich den Ausgebeuteten und gesellschaftlich Geédchteten
auf ein Jenseits vertrostet und ihn so unfihig macht, sich auf dieser Welt
einen Platz an der Sonne zu erkdmpfen. Und wir Glaubigen? Sind wir uns
immer bewuBt, was wir am Priester haben? Sind wir iiberzeugt, daB} wir
ihn wirklich brauchen?

Die Frage, ob wir den Priester brauchen, kann nicht beantwortet werden
ohne vorherige Besinnung auf die Frage, ob wir Christus brauchen. Der
Priester ist Stellvertreter und Werkzeug Christi. Wenn wir Christus nicht
nétig zu haben glauben, brauchen wir auch keinen Priester.

In Adam hat die Menschheit Gott ins Gesicht geschlagen. Die GroBe die-
ser Beleidigung bemiBt sich an der GroBe und Wiirde des Beleidigten. Gott
aber ist unendlich grof3, unendlich vollkommen, unendlich heilig. Deshalb
ist kein endliches Wesen fahig, eine solche Beleidigung zu sithnen, und es
wire nie zu einem FriedensschluBl gekommen, wenn Gott selber sich nicht
erbarmt hatte. Sein Erbarmen hitte zweifellos in der Form eines einfachen
Gnadenaktes erfolgen kénnen, aber er wihlte einen anderen Weg. Er lie
seinen eingeborenen Sohn selber Mensch werden, damit in ihm und durch
ihn die Menschheit einen Beitrag zur Siithne ihrer Schuld leisten konnte.
So wurde der Gottmensch Jesus Christus zum Mittler zwischen Gott und
den Menschen. Er wurde fir uns zum Pontifex, zum Briickenbauer, ja zur



10

DES PRIESTERS JUBELFEIER

Ein Kelchlied

Weihe und Segen erstarken,

beginnen mir herbstlich zu glithen

friih im Ddmmern des Morgens,

spat im Sinken der Sonne.

Kelch, mein Kelch,

nun leuchtest du mir zum goldenen Feste,
tragst das Blut des HERRN

und meines eigenen Herzens.

Leuchtest du purpurn auf,

so entsteigen dem flimmernden Grunde
Dorf und Berge der Heimat,

geliebte Hecken und Walder,

treten mir Mutter und Vater,

Bruder und Schwester entgegen,

neigt sich die Seele noch immer

der hohen und schweren Berufung.

Einstmals bargest du heimlich

die Nichte und Tage des Kummers,
hegtest die innigen Wiinsche

und allen Trost im Verzichten.

Aber jetzt lichelt versohnt und geborgen
die Sehnsucht des Herzens,

lachelt mir doch

die unvergleichliche Treue des MEISTERS.

Miide ward einzig der Leib.

Von Arbeit und Leiden zerschunden,
nédhert er sich dem Kreuz.

Das Herz erbliihet in Liebe

heute wie gestern und je.

Es hat aufs Blut widerstanden

und erwartet den letzten Anruf —

zur ewigen Freude.
P. Bruno



Den Kelch des Heiles will ich ergreifen

und den Namen des Herrn anrufen!

11



Briicke selber, die aus der Zeitlichkeit iiber den Abgrund der Siinde hinweg
in die Ewigkeit fiihrt. Es gibt keinen anderen Weg zu Gott als den iiber
Christus. Gott wollte es so. Wir kénnen uns nicht selbst rechtfertigen und
erlésen. Wir brauchen die Mittlerschaft Jesu Christi dazu.

Wie wird aber der Einzelne der Erlgsungstat Christi teilhaftig? Auch das
kénnte unmittelbar durch einen unsichtbaren Gnadenakt Gottes etwa bei der
Empfiangnis oder bei der Geburt geschehen, und das Wachstum in der
Gnade konnte auf rein geistige Weise unmittelbar geférdert werden. Wieder-
um hat Gott es anders gewollt. Sein menschgewordener Sohn hat eine Kirche
gestiftet und sie zu einem mystischen Leib gemacht, dessen Haupt er selber
ist. In ihr und durch sie bekommt der einzelne Mensch Teil an Christus,
seiner Sithneleistung und Gnadenfiille. Aber auch dies geschieht wiederum
nicht unvermittelt, einfach durch die Gliedschaft am mystischen Leibe, son-
dern durch Vermittlung hervorragender Glieder dieses Leibes, durch die
Bischofe und Priester. Unsere Erlésung und Begnadung erfolgt durch lauter
Vermittler hindurch.

Fiir viele Menschen ist der Gedanke, daf zwischen ihnen und Gott iiber-
haupt ein Mensch als Mittler stehen soll, unertréglich. Glaubige Christen
nehmen zwar die Mittlerschaft Christi willig hin, aber auch von ihnen lehnen
viele insgeheim oder offen die Mittlerstellung von Kirche und Priester ab.
Sie wollen es nicht begreifen, dal} eine irdische Institution mit menschlich
unvollkommenen, fehlbaren Funktiondren den Menschen das ewige Heil soll
vermitteln konnen. Geistige Begrenztheit, charakterliche Schwichen und
moralisches Versagen manches Priesters scheinen diese Geisteshaltung im-
mer wieder zu rechtfertigen. Und doch ist diese Mittlerschaft, wenn wir die
Heilsgeschichte an unserem inneren Auge voriiberziehen lassen, offensicht-
lich Gottes Wille. Sie kann also des Menschen nicht unwiirdig sein, und sie
ist es auch nicht. GewiB tritt der Mittler, sei es nun der Gottmensch Jesus
Christus oder sein geweihter Diener, zwischen Gott und den Menschen,
aber er tut es nicht, um unsere Gottunmittelbarkeit zu verhindern, sondern
vielmehr, um sie tiberhaupt herzustellen und am Leben zu erhalten. Mag
sein, daB gelegentlich ein Priester dieses Ziel aller Seelsorge aus den Augen
verliert, daB er aus Herrschsucht oder Habgier die Menschen an sich oder
an die Kirche als innerweltliche Institution fesseln will. Das sind aber seltene
Ausnahmen und berechtigen uns nicht, das Priestertum in Bausch und Bogen
zu verwerfen. Vielmehr sollten wir demiitig und dankbar diese Mittlerschaft
annehmen, nicht weil kein anderer Weg zu Gott denkbar wire, sondern weil
Gott diesen und keinen anderen fiir uns bestimmt hat. Wenn unser Stolz das
nicht zugeben will, miissen wir bedenken, daB} der Stolz die innerste Trieb-
feder der Siinde Lucifers und der Siinde unserer Stammeltern war und im
Grunde auch jeder unserer personlichen Sunden ist. So tut es gut, ihn
immer wieder angesichts der menschlichen — gelegentlich auch allzu
menschlichen — Mittler der Gnade Gottes durch demiitige Annahme dieser
Mittlerschaft zu iiberwinden. Dankbar aber miissen wir sein, dall Gott uns
in unseren Priestern Helfer geschenkt hat, denn aller Stolz kann nicht dar-
iiber hinwegtiauschen, da3 wir schwache, gebrechliche Menschen sind, vor
allem im geistigen und moralischen Leben. Wir brauchen die Priester, wenn
wir durch die Abenteuer und Gefahren, die Leiden und Freuden des Lebens

12



geistig heil hindurchkommen wollen. Werfen wir nur einen kurzen Blick auf
einzelne Wohltaten, die uns die Priester auf unserem Lebensweg erweisen.

Wer verhilft uns erdgeborenen, mit der Erbschuld belasteten Menschen-
kindern zur Wiedergeburt aus Gott? Letztlich gewifs Gott selber, aber in
dieser Zeitlichkeit in Gottes Auftrag und in Gottes Kraft der Priester. So
wird er uns zum geistlichen Vater. Diese Vaterschaft stammt nicht aus dem
Fleische, ist nicht von dieser Welt. Priesterliche Vaterschaft stammt aus
Gott und wird im Heiligen Geist vollzogen. Sie senkt den Keim géttlichen
Lebens in die Seele, und so wird aus dem Nachkommen Adams ein Kind
Gottes.

Beginnendes Leben will wachsen und sich entfalten, auch das géttliche
Leben der Seele. Der priesterliche Vater hilft ihm dabei. Er reicht ihm
in Predigt und Glaubensunterweisung das Brot des Wortes Gottes und in
der heiligen Hostie den Leib des Herrn, der selber gesagt hat: «Mein Fleisch
ist wahrhaft eine Speise, und mein Blut ist wahrhaft ein Tranks (Joh. 6, 55).

In Verbindung mit dem Priester vermdgen wir, die Kirche, Gott das Opfer
des neuen Bundes immer wieder darzubringen und uns durch Einbeziehung
in die Opfergabe wirklich mitzuopfern. Ohne Priester kann keine Macht der
Welt das Kreuzesopfer Christi aus der Ewigkeit in unsere Zeit und auf
unsere Altdre herabbeschworen und uns seiner sithnenden, belebenden und
heiligenden Kraft teilhaftig machen.

Kein weltlicher Richter vermag durch Freispruch ein Vergehen wegzu-
wischen, als ob es nie geschehen wére. Der priesterliche Vater aber nimmt
den verlorenen Sohn voll Erbarmen auf und tilgt seine Schuld so, daf} sie
wirklich nicht mehr ist. Gestrandetes Leben wird wieder flott gemacht zu
neuer Fahrt. Inneres Siechtum wird wunderbar geheilt. Klaffende Wunden
schlieBen sich ohne Narben.

Infchrift eines oltenDorfbrunnens

13



Fiir den letzten, entscheidenden Kampf mit dem Bosen stdrkt uns der
Priester durch das Sakrament der letzten Olung, und iiber das Grab hinaus
bleibt er uns treu durch sein Memento in der heiligen Messe.

Von der Taufkapelle bis in den Vorhof des Himmels begleitet uns die
viterliche Sorge des Priesters. Kein Zweifel: Wir brauchen den Priester fur
unser religioses Leben. '

Wir brauchen den Priester aber auch fiir unser Leben in der Welt, denn
auch es sollte religios, das heifit gottverbunden sein. Unsere Aufgabe als
Laien ist es, die Welt in Christus zu erneuern. Wer lehrt uns die Welt im
Licht der gottlichen Offenbarung sehen und setzt uns so instand, sie nach
christlichen Grundsitzen zu gestalten? Wer anders als der Priester? Wer
steht Uiber den Dingen und hat deshalb eine gréBere Ubersicht, sieht aus
einer weiteren und richtigeren Perspektive als wir, die wir mitten im Ge-
wiihl des Alltags stecken? Der Priester! Er geht nicht auf in einer Familie.
Er ist nicht verstrickt in die Notwendigkeiten eines weltlichen Berufes und
in die Kompromisse des politischen Lebens. Er hat die nétige philosophische
und theologische Bildung, um alles weltliche Geschehen aus seinen letzten
Griinden zu begreifen. So kann er uns Richtlinien fiir unsere Stellungnahme
zu den Zeitstromungen und die geistigen Impulse fiir ihre Bewiltigung im
christlichen Sinne geben. Wenn er klug ist, wagt er sich aber nicht zu weit
in die weltlichen Angelegenheiten hinein, und wenn er weise ist, iiberlaBt
er die christliche Gestaltung der Welt im Alltag der Einsicht und Initiative
der Laien, denn dazu ist eine Tuchfithlung mit den Dingen nétig, die ihm
selber abgeht. Er handelt wie ein Vater, der seinen miindig gewordenen
Sohn in die personale Selbstandigkeit entlaBt. Er wird ihm zum viterlichen
Freund und wird als solcher um so mehr Einflull haben, je stdarker der
andere spirt, daB seine Freiheit wirklich geachtet wird. Der wahre Priester
ahmt darin seinen Meister Jesus Christus nach, der gesagt hat: «Nicht mehr
Knechte nenne ich euch, sondern Freunde» (Joh. 15, 15).

Noch in einem anderen Sinne brauchen wir Laien den Priester: Wir
leben heute in einer technisierten Arbeitswelt, die ihre Gesetze vom seelen-
losen Rotieren der Maschine empfangt. Hast und Liarm priagen den Men-
schen heute so sehr, daB} er auch in der Freizeit nicht zur Ruhe und Besin-
nung kommt, sondern in lauten und bewegten Vergniigungen, im Sportbetrieb
und Tourismus untergeht. Das ist eine groBe Gefahr fiir das religiose Leben.
Wir Laien kénnen nicht kontemplativ leben wie die Ménche, aber ein Min-
destmal} an Besinnung auf die religidsen Hintergrinde unseres Lebens und
Treibens ist notwendig, wenn wir nicht Schaden leiden sollen an unserer
Seele. Solche Besinnung vermittelt uns der Priester, wenn er am Sonntag
mit Ruhe, Andacht und Ehrfurcht die heilige Messe zelebriert und uns
in der Predigt mit sanfter Gewalt zu ruhigem Hoéren und Bedenken zwingt.
Beides vermag er aber nur, wenn er selber im Alltag nicht auch der Hetze,
dem Larm und der Routine verfillt, sondern, so gut es geht, geistlich lebt.
Wir brauchen den frommen Priester als Gegengewicht zu unserer Weltlich-
keit. Da gewinnt gerade der Priestermdnch erneut eine besondere Bedeutung
fir uns Laien. Er lebt im Kloster wie in einem Reservat des geistlichen
Lebens. Kommt er von dort zu uns heraus, so bringt er etwas von jener
Atmosphire mit. Wir spiiren, daB er tiefer im Religisen verwurzelt ist,

14



offnen uns deshalb williger seinem Wort und bekennen ihm leichter unsere
Niederlagen und Schwichen und Schwierigkeiten. Nicht von ungefdhr
nennen wir gerade ihn Pater, Vater, auch wenn er vielleicht viel jiinger ist
als wir, denn im Religiosen zdhlt letztlich nicht das Alter, sondern allein
die geringere oder groflere Nahe zu Gott.

Wir brauchen den Priester! Aber wir denken kaum daran. Wir brauchen
den Priester! Aber wir danken ihm selten oder nie, obwohl wir wissen, daf}
er durch Verzicht auf Frau und Kinder, auf weltliche Karriere und tausend
kleine und grofie Freuden ein lebenslingliches Opfer bringt, zur Ehre Got-
tes, aber auch zu unserem Heile. Mégen diese Zeilen wie dem Schreiber, so
auch dem Leser zum Bewuftsein bringen, was alles wir dem Priester ver-
danken. Es ist weit mehr, als wir hier ausgesprochen haben und reicht in

groBere Tiefen und Héhen, als sich mit Worten aussprechen laft.
Dr. Ed. Vetter

St. Benedikt und die soziale Frage

Zum 11. Juli

Heute, wo unser christliches Abendland bedroht erscheint, blicken wir mit
erneutem Interesse auf St. Benedikt, den man den Vater des abendlandi-
schen Mo6nchtums und damit des Abendlandes tiberhaupt genannt hat. Seine
Moénche legten den Grund zu unserer Kultur. In seinem Monchsstaat haben
die urchristlichen Ideen tber das Gemeinschaftsleben sich zu prachtvoller
Bliite entwickelt, die immer noch beispielgebend sind. Wie viele Gedanken
zur sozialen Frage bietet St. Benedikts Monchsregel, welche in ithrem Wort-
laut sowohl den Organisator und Juristen, als auch den liebenden Vater
und Seelsorger offenbart!

Ein Wort aus der Ménchsregel wiirde es besonders verdienen, Allgemein-
gut zu werden. Es steht in schroffem Gegensatz zu sich heute breit machen-
der Gesinnung selbst in christlichen Kreisen, ist aber in seiner gottdurch-
leuchteten Einfalt so lebenswahr, so kostlich jung und reif zugleich, daB
jeder einsichtige Mensch trotz der geradezu revolutiondren Neuheit, die es
verlangt, sein Ja dazu sagen muB. Es zeigt eine Losung der sozialen Frage,
die wohl nie ideal verwirklicht werden wird, aber doch Ziel bleiben muf.
Das Wort steht im 34. Kapitel, das davon handelt, «daf3 im Kloster jeder das
Notige erhalten muB.» Auch hier schon ein tiefer Hinweis. Der Besitz der
lebensnotwendigen Giiter wird also vorausgesetzt, erst dann ist die gefor-
derte Einstellung zum Nichthaben, zur Armut tiberhaupt diskutabel. Sankt
Benedikt findet zudem, die Verteilung der Giiter misse von den personlichen
Bediirfnissen und — Schwichen ausgehen, der eine braucht tatsichlich
mehr, der andere weniger. Und nun der erstaunliche Satz: «Wer weniger
bedarf, danke Gott dafiir und betriibe sich nicht, wer dagegen mehr nétig
hat, der demiitige sich wegen seiner Schwiche und erhebe sich dieser Nach-
sicht wegen nicht, dann bleiben alle Glieder in Frieden.»

Wirklich, eine ganz neue Sicht! Sie sollte uns in Fleisch und Blut iiber-

15



	Wir brauchen den Priester

