
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 11

Artikel: Mariastein und die Pfadfinder

Autor: Butz, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mariastein und die Pfadfinder

Das mächtige Viereck eines Turmes, dem man scheinbar in aller Eile oder
vielleicht aus Geldmangel ein Dach überstülpte, eine sanft hingewellte
waldige Landschaft, so bietet sich dem Wandernden, der vom Blauen oder
Fürstenstein her kommt, Mariastein dar. Péguy hat vom langsamen
Auftauchen der Türme von Chartres gesprochen, aber er konnte nicht vom
eigenartigen Erlebnis erzählen, das jeden beeindruckt, der vom Osten her
diesem Ort der Einsamkeit und des Friedens zustrebt: jäh bricht vor einem
der Weg ab, hinunter in eine tiefe Schlucht. Was in der Vorstellung so leicht
zu erreichen und so nah gelegen schien, ist urplötzlich entrückt, fordert die
Demut hinunterzusteigen und die Mühsal des Aufstieges. Wiegte man sich
während des langsamen Heranwanderns in romantischen Idyllen, so sprechen
die Felsen von Härte, von Entsagung; war das Heiligtum vorher auf einer
Ebene mit uns, so ist es jetzt über uns, majestätisch.

Man muß dieses Erlebnis haben, so wie man auch frühmorgens, wenn
Wind und Regen und Schnee über die Felder pfeifen und einem durch Mark
und Bein fahren, oder auch abends, Mariastein erleben muß, wenn Chor
und Kirche im Halbdunkel zu schlafen scheinen und die Mönche singen
und beten. Der Pfadfinder hat es gut. Wie oft haben wir doch im klaren
Grauen des Morgens uns in der prächtigen Reichensteinschen Kapelle zu
einer Roverwache, einem Versprechen oder sonst einer Feier getroffen. Wie
manchesmal sind wir müde, aber voll frohen Mutes, den Blauen
hinuntergestolpert und haben hier im Dunkel der hereinbrechenden Nacht seelische
Einkehr gehalten.

Ich spreche mit Absicht von diesem Mariastein abseits des «Schlachtenlärms»

des Wallfahrtsortes, nicht etwa aus der nüchternen «Überlegenheit»
des Städters, sondern weil dieses andere Mariastein und seine Mönche dem
Pfadfinder so viel Entscheidendes mitzugeben haben. Hier ist es eigentlich,
wo ich zum erstenmal die Kraft der Gemeinschaft gespürt habe, die jeden
Einzelnen durchdringt und ihn befähigt, Leistungen zu vollbringen, die
sonst kaum zustande kämen und die ihm auch die Gnade der Freundschaft,
der Brüderlichkeit zuteil werden läßt (und die Gruppe oder Rotte ist ja
eine Grundidee des Pfadfindertums). Diese ruhigen und majestätischen
Gestalten in ihren langen schwarzen Gewändern lassen im Gleichmaß ihrer
Haltung und Gebärden etwas von der Zeitlosigkeit des Glaubens und der
Kirche ahnen : die vollständige Aufhebung von Raum und Zeit, der Mönch,
der ebenso heute wie morgen oder wie vor tausend Jahren als ein Glied in
einer Kette steht, begraben im Herrn. Hier leuchtet die Gemeinschaft aller
Christen — die Gemeinschaft aller Heiligen — Gemeinschaft, und nicht
Masse, eine Erfahrung, die gerade in der jetzigen Zeit notwendig ist. Sie,
die Mönche nämlich, führten uns von Begegnung zu Begegnung unbewußt
tiefer in den Geist der Liturgie, diesem körperlichen Ausdruck einer inneren
Haltung und Gesinnung, in den Sinn des Gottes-Dienstes. Was vielen von
uns bloß mehr ein überliefertes Zeremoniell schien, schal und von der Me-

211



chanik eines Spielzeugautomaten, ist hier im sinnenhaften Barock in schlichter,

vornehmer Art zu einem höchst lebendigen und wahrhaften Ausdruck
geworden. Es war uns. als ob jemand aus einer Wand ein paar Steine
herausgebrochen hätte und wir nun in einen weiten, prächtigen Garten
hinaustreten konnten : die Psalmen, die alten Gebete, die Vätertexte, der Sinn
liturgischer Handlungen und vor allem der gregorianische Choral.

Für uns junge Rover war es (und ist es heute noch) wie eine geistige
Kernexplosion. Die evangelische Nüchternheit wie auch der religiöse Nippes-Stil
des ausgehenden 19. Jahrhunderts, dieses unfrohe und asthmatische
Christentum stand mit einem Male vor dem kraftvollen, katholischen (im Sinne
von all-umfassend), jenseits- und diesseitsfreudigen Glauben des Mittelalters,
Seele und Leib. Kopf und Herz gleicherweise in ein großes Ganzes ein-

212



ordnend (ein Ziel, dem, wie wir später erst mit Genugtuung erkennen
sollten, auch das Pfadfindertum dienen will). Erstaunt, beschämt, begeistert,
immer aber um neue Eindrücke und Erkenntnisse bereichert, kehrten wir
von Mariastein zurück. Für uns war es nicht mehr eine Idylle, es ist ein
Reaktor, der uns auch heute noch immer von Schlacken und Irrtümern
reinigt.

Man muß aber auch von der Ruhe und vom Frieden sprechen, den
Mariastein ausstrahlt. Heute, da wir in einer Wüste von Betriebsamkeit
leben und die sogenannte «Managerkrankheit» bald zur normalen Todesform

wird, sind diese Oasen lebendiger Beschaulichkeit lebensnotwendige
Keimzellen. Larigaudie definiert die Ruhe als schöpferische Einsamkeit und
Muße. Unsere schizophrenen Gehirne brauchen solche Grünflächen des
Geistes: grün im doppelten Sinne, einmal als die Farbe des aufbrechenden
Lebens, zum andern als die Farbe der Ausgeglichenheit. Man bewundert oft
in Lesebüchern die Leistungen eines Kolumban und seiner Gefährten, der
inmitten eines «DschungeLs» sein Kloster hinpflanzte. Man muß die heutigen
Mönche noch mehr bewundern, die sich nicht in eine Wildnis flüchten,
sondern ihre Gemeinschaft mitten unter uns aufbauen. Die Wildnis (und
die geistige Verwirrung ist heute das undurchdringliche Gehölz) ist nicht
mehr dort, wo Schakale heulen, sie ist in unseren Betonfluchten. Die
Ausstrahlungen und Kräfte, die an einem solchen Orte wie Mariastein frei-
werden, sind wie elektrische Ströme: man kann sie nicht sehen, nicht greifen,

aber sie wirken und treiben uns an. Man kann sich ihnen auch nicht
entziehen. Dies ist der Grund, warum wir Pfadfinder immer wieder den
Weg nach Mariastein unter die Füße nehmen. Wir sind hier heimisch
geworden, und viele von uns haben hier Entscheidungen, die ihr Leben
gestalten, getroffen und feierlich bekräftigt.

Die Felsen sind nicht mehr abweisend zu uns, die Schlucht kein lästiges
Hindernis mehr. Wir grüßen sie, so wie man alte Bekannte grüßt, mit einem
Lächeln und einem vertrauten Augenzwinkern. Und mit ihnen, dem Kloster
und den Mönchen, stimmen wir ein in ihren Lobgesang, der nicht abbricht,
auch wenn die Arglist der Zeit die Mönche aus den Chorstallen vertrieben
und (wie in Beinwil, unserer heimlichen Liebe) nur mehr die Steine ihre
stumme Sprache erheben. Peter Butz

«Zeig mir den Weg, den ich wandeln soll;
denn zu Dir heb ich auf meine Seele!»

Ps. 142, 8.

Wegen Raummangels müssen wir leider die Fortsetzung vom Artikel
Das Pontifikalamt

von Pater Placidus auf das nächste Heft verschieben!

213


	Mariastein und die Pfadfinder

