
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 11

Artikel: Gottes Spuren in der Natur

Autor: Schupp, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu uns spricht der Baum in der Stadt gleich dem Mönch in der
Unberührtheit des Waldes. Und beide sterben sich selbst.

Das sind die einfachen Dinge, beileibe nicht die unkomplizierten. Uns
aber bleibt das Vielschichtige, das schillernd Dämonische, die Liebe, der
Haß. Das ist das eine. Dennoch Liebe und Haß leben zusammen und
voneinander und die Freiheit wächst zuallererst auf dem Dunghaufen der
Tyrannei.

Doch wir sind nicht mehr unglücklich. All das:

Das Erwachen der Hinterhöfe des Morgens. Das Klappern der Kübel und
das Aushängen der Wäscheleinen, wie das zähe Grün auf dem Kiesdach
und das Wunder des roten Ballons mittendrin, der sich auftrudeln läßt vom
Wind — von diesem Stadtwind voll der Menschengerüche, beladen mit
Zartheit und Gier, nackt, beißend, ätzend

Und wiederum ist Frühling.
Und selbst die Traurigkeit wird uns nicht bitter.
Die blutende Sonne irgendwo am Rande der Bannmeile, voll Staub und

Müdigkeit, wird steigen in der Frühe des Gnadenortes, das Bild mit zitterndem

Strahl erfassend, die bleischwere Nacht einfach beiseite schiebend.

Das alles sind Instrumente, auf denen wir zu spielen verstehen, Tasten,
die uns vertraut sind: Die Gefühle, die Enge wie die endlose Weite.

Aber wir selbst sind einsam, und es ist nicht die erfüllte Einsamkeit dieses

Waldes, nicht das Einsame des Mystikers. Das ist die leere Einsamkeit der
Bälle und der Spielfelder, die nicht viel zu lieben lassen. Gemeinplätze ohne
Leben, doch eine Einsamkeit, die uns zwingt, den Sinn eines Lächelns zu
ergründen, das Schiff bis zum Ende nicht zu verlassen, nicht verloren zu
geben.

Gott zu suchen hinter der Leere in der Einsamkeit.
Kurt Nussbaumer

Gottes Spuren in der Natur

Wir denken vor allem an die mit Blumen besäten, buntfarbigen Matten
und an den harzduftenden Tann, den blaugrünen See und den rauschenden
Wildbach, an die sanft ansteigenden Hügel und die senkrecht aufgebauten,
blauschimmernden Gletscherwände stolzer Gebirge. All dies wird von
unzählbaren und vielartigen Wesen belebt und ergänzt, welche die Eintönigkeit
des erdhaften Zustandes aufheben.

All das Schöne, das die Natur ist und schafft, entfaltet, erfüllt und
verschwendet sich in aller Stille und in großer Einsamkeit. Manch einer sieht
es, doch nur wenige können es aufnehmen, erleben und wirklich genießen.
Wem ist sie Hinweis, wem Teil eines größern Ganzen und Spur zum Einen
und Letzten — Gott! Sind wir Zeugen dieses unaufhörlichen Wunders,
welches sich in der Natur immerdar vollzieht?

206



Wenn niemand da ist, der ihr Dasein bezeugt, so ist sie für den Menschen
wie nicht gewesen. Wir werden zu Gefangenen unseres eigenen Lebens,
wenn wir der Spur nicht folgen. Erst dann erfüllen wir die hohe Bestimmung,

wenn wir die reizvolle und flüchtige Wirklichkeit erleben, aufnehmen
und ihr dadurch ewige Dauer verschaffen. Dann ist uns die Natur mehr als
bloßes Mittel zu Gesundheit und Leben, Geborgenheit und LIeimat — sie

wird uns Gleichnis und Pfad.
Sie erblüht mit dem Frühling und vergeht mit den rauhen Winden des

Herbstes. Sie lacht und strahlt, sie wird fahl und stirbt, bis wärmende
Strahlen sie wieder zum Leben erwecken. Es braucht viel Sonne, bis ein
Mensch sich wandelt, viel Glut, damit auch er vergeht, um neu zu werden.

Die Natur ist unendlich reich und tief. Aber wir müssen sie erst
erschließen, sie wahrnehmen und erfassen, ja wir sollten von ihr ergriffen
werden, um ihr Sein als Plan und Zeichen zu verstehen. Dies setzt zudem

207



eine bestimmte Verfassung unseres Wesens voraus — eine Offenheit und
Empfindbarkeit. Erst dann werden wir herausgehoben aus der alltäglichen
und kleinen Welt unserer Arbeit und zu einer naturhaften Einsamkeit und
Begegnung mit Gott hingeführt.

Sehen ist mehr als Offenhalten der Augen. Es bedarf eines besondern
Fragens, welches weiter reicht, viel umfassender und tiefgründiger ist als
die verschiedenen Arten eines sachbezogenen Wissensdranges. Es handelt
sich hier um eine «heilige Unruhe», welche über die konkreten Gestalten
der Natur hinausstrebt. Diese selbstlose Aufgeschlossenheit intensiviert das
menschliche Leben, steigert seinen Pulsschlag und fördert den Drang, von
sich selbst hinwegzuwandern, um sich geläutert wieder zu finden.

Werner Schupp

Mariastein und die Jungwacht

Mariastein ist der Jungwacht ein teurer Wallfahrtsort. Da er still auf
Felsenhöhe und abgerückt von den lärmigen Verkehrslinien liegt, ist ihm
vielleicht eine besondere Aufgabe der Sammlung und der Stille zugefallen.
Gewiß, in der Grotte zu Mariastein mögen im Laufe eines Jahres nicht so
viele Jungwächter stehen wie vor dem Gnadenbild der schwarzen Madonna
im Finstern Wald. Das ist zu verstehen. Aber wie in alter Treue vor allem
die Zürcher und die Innerschweizer Scharen immer wieder nach Einsiedeln
pilgern, so sind es für Mariastein die Basler und die Solothurner, denen der
Ort nicht nur geographisch, sondern in Liebe naheliegt. Und schön ist es,
daß wir nicht nur Mariastein und Einsiedeln, sondern noch Dutzende
anderer Stätten haben, wo betend und vertrauend Volk und Jugend vor der
lieben Muttergottes knien. Und auch dort überall sind die Jungwächter
daheim

Seit den Tagen der Gründung

Aber Mariastein ist der Jungwacht besonders vertraut. Es knüpfen sich an
diesen Ort und Namen viele Erinnerungen. Die ältesten gehen zurück auf
Lui Comunetti, den ersten Scharführer der Jungwacht, der nach einem
vorbildlichen Leben im Jahre 1943 in Birsfelden starb. Schon er zog mit den
ersten Jungwächtern, che es gab, nach Mariastein. In seiner Biographie
lesen wir: «Für Lui war Mariastein ein Höhepunkt religiöser Freude. Wie
oft hat er dort geweilt! Er war Ministrant am Gnadenaltar, Fahnenträger
der Jungmannschaft bei hohen Festen und Leuchterträger bei der Maria-
Trost-Prozession. Vielleicht dürfen wir annehmen, daß die großen
Entscheidungen seines Lebens vor dem Gnadenaltar gefallen sind.» Wir wissen

auch, daß er seine ganze Zukunft — er, der große und vorbildliche Kreuzträger

— der Muttergottes anheimstellte. Mit ihr ist er den Kreuzweg der
Krankheit bis zur Station des frühen Sterbens — von junger Frau und zwei
Kindern weg — gegangen. Lui führte die ersten Jungwächter schon nach
Mariastein. War er nicht Wegweiser?

208


	Gottes Spuren in der Natur

