
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 10

Artikel: Das Pontifikalamt

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


weil wir von einem inneren Reichtum zehren, der nicht aus Silber und
Banknoten besteht.

Man treibt nicht Abtötung um der Abtötung willen. Aber jeder Bauer
weiß, daß er im März die Bäume säubern und beschneiden muß, wenn er
im Herbst Äpfel und Birnen pflücken will. Aus dem gleichen Grunde müssen

die Sinne nüchtern bleiben, damit die Seele sich in der Glut des Heiligen
Geistes berauschen kann.

Empfangen Sie liebe Grüße aus dem Heiligtum P. Vinzenz

Die Übersetzung des Hymnus entnehmen wir dem Buch: Abend und Morgen ein
Tag, von Aemiliana Lohr, Benediktinerin der Abtei Herstelle (Verlag Pustet, Regensburg).

Das ausgezeichnete Werk sei den Oblaten bestens empfohlen.

Das Pontifikalamt

Vorbemerkung: Die Meinungen gehen auseinander. Die einen betrachten die Privatmesse

als die idealste Form der Opferfeier — sie ist still, andächtig, kurz und
einfach. Ein witziger Engelbcrger Bauer meinte sogar, beim Pontifikalamt gehe es zu
wie bei einem Armenhäusler bleuet : Viel Leute, die nichts ausrichten! — Die andern
aber erleben das von einem Bischof oder Abt feierlich zelebrierte Hochamt als
strahlenden Höhepunkt ihrer Wallfahrt. (Pontifikalamt bezeichnet in der Tat das von
einem Bischof oder Abt mit großer Assistenz gefeierte Hochamt. Das Wort leitet sich
ab von Pontifex Brückenbauer. Bischof und Abt sind als Stellvertreter des Guten
Hirten Mittler zwischen Gott und ihrer anvertrauten Herde.) Allein, das heilige
Gepränge weist so viele Zeremonien auf, daß sie der Nichteingeweihte wohl bestaunen,

aber nicht verstehen kann. Wir haben darum den klösterlichen Zeremonienmeister

gebeten, unseren Lesern ein wenig aus der Schatzkammer seiner reichen
liturgischen Kenntnisse und Erfahrungen zu kramen. P. Placidus hat das Wort:

Für Gläubige, die nicht im Bereich einer Kathedrale oder Mönchsabtei
wohnen, muß vielleicht schon der Titel erklärt werden. Denn pontifikale
Opferfeier, oder Pontifikalamt, wie wir gewöhnlich sagen, kann der Katholik
in seiner Pfarrkirche nur zufällig bei seltenen Gelegenheiten erleben. Vor
allem, wenn der Bischof zur Spendung der heiligen Firmung ins Dorf
kommt und dabei das heilige Opfer in der feierlichsten Form darbringt.
Unter Pontifikalamt verstehen wir daher das gesungene Hochamt eines
Bischofs oder Abtes.

Ursprung und Entwicklung

Die verschiedenen Formen der Meßfeier, stille Messe, gesungenes Amt.
Hochamt mit Weihrauch, Hochamt mit Leviten finden im bischöflichen
Pontifikalamt die feierlichste Gestaltung und den krönenden Abschluß. In
einer Zeit, da man weitherum von einer Hochamtkrise beim gläubigen Pfarrvolk

spricht, wo der Gottesdienst mit stiller Opferfeier sich einer ausgesprochenen

Bevorzugung erfreut und in vielen Kreisen geradezu als das Ideal
gewertet wird, sind die neuesten Forschungsergebnisse über die Urform der

193



heiligen Messe von besonderer Bedeutung. Diese aber zeigen mit aller Klarheit

auf, daß in den ersten christlichen Jahrhunderten die Urform der Meßfeier

diejenige war, bei der der Bischof inmitten der Gemeinde der
Gläubigen, umgeben von seinem Klerus, das heilige Opfer darbrachte. Wie
sollte es auch anders sein? Der Bischof war doch der Nachfolger der Apostel,
denen der Heiland beim letzten Abendmahl den Auftrag gegeben: «Tut
dies zu meinem Andenken !» Diesem Gebot des Herrn nachzukommen, mußte
eine erste Sorge der Bischöfe sein. Bekanntlich vermochte das Christentum
bei seiner Ausbreitung vor allem in den Städten Fuß zu fassen und war in
den ersten zwei Jahrhunderten vorwiegend Stadtreligion. Leiter dieser
städtischen Christengemeinden war der Bischof. Jede dieser städtischen
Christengemeinden erhielt auch ihren eigenen Bischof, der dann als Hirt der Gläubigen

den Gottesdienst für seine Christen hielt. Er wurde dabei von den
Priestern und Diakonen unterstützt, die mit ihm das heilige Opfer
darbrachten. In einer Stadt wurde aber nur eine Eucharistiefeier gehalten, so
daß alle Gläubigen an der Opferfeier des Bischofs teilnahmen, wodurch auch
rein äußerlich die Verbundenheit von Hirt und Herde zum Ausdruck kam.
Der heilige Ignatius von Antiochien, einer der apostolischen Väter, f 110,
der also noch zur Zeit der Apostel gelebt, tritt mit ganz besonderem Nachdruck

für diese Einheit ein. Im Brief an die Philadelphier schrieb er:
«Bemüht euch, eine einzige Eucharistie zu feiern ; denn es ist nur ein Fleisch
unseres Herrn Jesus Christus und nur ein Kelch zur Einheit seines Blutes,
nur eine Opferstätte, wie nur ein Bischof zusammen mit dem Presbyterium
und den Diakonen, meinen Mitknechten.» Als das Christentum auch bei der
Landbevölkerung vermehrt Eingang fand, bildeten sich auch auf dem
Lande kleinere Christengemeinden. In diesen Gemeinden wurde der
einfache Priester (Pfarrer), als Stellvertreter des Bischofs der nächstgelegenen
Stadt, mit dem Vollzug des Gemeindegottesdienstes betraut. Die Feier dieses
Gottesdienstes bewegte sich naturgemäß in schlichteren Formen als jene
des bischöflichen, vor allem was die Zahl der diensttuenden Kleriker betraf.
Es war auf dem Lande das Bestreben, die reicheren Zeremonien des bischöflichen

Gemeindegottesdienstes zu vereinfachen. Aber bis ins 9. Jahrhundert
hinein bleiben die Riten und Zeremonien der feierlichen Opferdarbringung
die gleichen für Bischof und Priester. Sie war Vorrecht des Bischofs, aber
bei dessen Verhinderung konnte der einfache Priester, der den Bischof
vertrat, ungefähr die gleichen Riten vollziehen. Eine Erinnerung an diese
Tatsache ist uns im Bereich der römischen Liturgie bis auf unsere Tage erhalten
geblieben in der feierlichsten Form des Pfarrgottesdienstes beim levitierten
Hochamt. Dieses ist nämlich in seinen Zeremonien, wie die Liturgiewissenschaftler

uns sagen, nichts anderes als eine späte Abzweigung des bischöflichen

Gottesdienstes.
Der bischöfliche Gesamtgottesdienst der Urkirche entwickelte sich im

Verlaufe der Jahrhunderte zu den reichen Zeremonien des heutigen Ponti-
fikalamtes und fand seine höchste Ausgestaltung und Glanzentfaltung bei
der Opferfeier des römischen Bischofs, des Papstes. Wie dieser bischöfliche
Gesamtgottesdienst im einzelnen sich gestaltete, darüber haben wir heute

ganz spärliche Quellen. Besser sind wir über die Gestaltung des päpstlichen
Gottesdienstes orientiert. Kraft seiner Vorrangstellung war der Bischof von

194



Rom für die andern Bischöfe nicht bloß in Glaubens- und Sittenfragen
maßgebend und vorbildlich, sondern auch für die Gestaltung der bischöflichen

Eucharistiefeier. So übernahmen die Bischöfe mit wenigen Abstrichen
die Riten und Zeremonien der päpstlichen Opferfeier. Der Ordo Romanus
(8. Jahrhundert), das älteste erhaltene Rubrikenbuch, das uns sagt, was der
Papst und die andern Funktionäre bei der Opferfeier zu tun haben, enthält
denn auch die Bemerkung: «Daß die Bischöfe bei der heiligen Messe alles
so vollziehen sollen wie der Papst», abgesehen von wenigen Ausnahmen.

Das Pontifikalamt ist aber nicht das ausschließliche Vorrecht des Bischofs
geblieben. Heute dürfen ja auch die Äbte und verschiedene andere kirchliche

Würdenträger, die nicht die Bischofsweihe empfangen haben, mit
beinahe gleicher Feierlichkeit wie der Bischof das Pontifikalamt zelebrieren.

Pojitifikalprivileg der Äbte

Wie sind die Äbte zu dieser Auszeichnung gekommen? Die ersten
Anzeichen dafür finden wir bereits im Ordo Romanus XVII, der uns über den
Gottesdienst in einem fränkischen Schottenkloster des 8. Jahrhunderts
berichtet. Der klösterliche Zelebrans war nach diesem Bericht von Priestern,
Diakonen und Subdiakonen umgeben. Man trug ihm, wie zum bischöflichen
Gottesdienst, sieben Altarleuchter voran usw. Wenn es sich auch bei der
beschriebenen klösterlichen Opferfeier um einen verkürzten Ritus der
bischöflichen Eucharistiefeier handelt, so war dieser Gottesdienst immer
noch eine Zeremonie von großer Feierlichkeit. Da wir überdies bei einer
Rubrik die ausdrückliche Erwähnung des Abtes finden, der dem Zelebrans
gleichgestellt ist, so liegt die Vermutung sehr nahe, daß unter dem klösterlichen

Zelebranten bei der genannten Beschreibung immer der Abt zu
verstehen ist. Klösterlicher Priester im wahrsten Sinne des Wortes, Zelebrant,
umgeben von seinen Priestermönchen und den Mönchen, die die Diakonats-
und Subdiakonatsweihe empfangen haben, ist doch der Abt. Wenn er auch
zu jener Zeit außer des Stabes keine hohepriesterlichen Abzeichen trug,
so übte er in seiner Klosterkirche in der Mitte seiner Mönche doch ein
Amt aus, das große Ähnlichkeit mit dem des Bischofs aufweist. Der gelehrte
Abt Pierre Salmon glaubt, daß wir in der Meßfeier des Ordo Romanus XVII
die Grundlage und gleichsam das Urbild der äbtlichen Pontifikalmesse
haben.

Seit der Jahrtausendwende erhielten die Äbte immer häufiger von den
Päpsten das Privileg, das heilige Opfer auch in der feierlichen Art der
Bischöfe darzubringen. Von Papst Alexander IV. (1254—1261) wissen wir,
daß er inderVerleihung solcher Privilegien sehr freigebig, javerschwenderisch
war. Auch unsere Äbte von Beinwil erhielten verhältnismäßig früh diese

Vergünstigung. Von Abt Heinrich III. wird uns berichtet, daß er 1362 mit
Stab und Mitra der Konsekration des nach dem Erdbeben neuerbauten
Basler Münsters beiwohnte.

Nach dem Konzil von Trient war das Beglaubigungsbreve «Cum novis-
sime» für das Zeremonienbuch der Bischöfe, das Papst Klemens VIII. im
Jahre 1600 erließ, von weittragender Bedeutung für die Pontifikalprivi-

195



legien der Äbte. Mit dem genannten Approbationsbreve dehnte der Papst
die Vorschriften des bischöflichen Zeremonienbuches auch auf die Äbte aus,
die das Recht der Pontifikalien besaßen. Damit konnten die Äbte fürderhin
nach dem Ritus und Zeremoniell der Bischöfe die kirchlichen Funktionen
feiern. Wenn auch spätere Erlasse der Ritenkongregation einige Einschränkungen

brachten, im wesentlichen bleiben die Zeremonien des äbtlichen
Pontifikalamtes die gleichen wie beim bischöflichen.

Schließlich fand das Pontifikalienprivileg der Äbte seine endgültige
Regelung unter Papst Benedikt XV. anläßlich der Neu-Herausgabe des

kirchlichen Rechtsbuches (1918). Nach Kanon 325, 625 wird jedem Regu-
larabt das Pontifikalprivileg zugesichert. Da die Abteien in unseren Tagen
ohnehin Heimstätten des liturgischen Lebens sind, so sind sie auch bestrebt,
gerade jene Form des Gottesdienstes würdig zu gestalten, bei welcher der
Abt als Vater und «Oberhirt» des Klosters mit Stab und Mitra an den Altar
tritt, um «pontificaliter» in feierlicher Form, wie der Bischof, das heilige
Opfer darzubringen.

(Fortsetzung folgt)

BUCHBESPRECHUNGEN

Charles Journet: Unsere liebe Frau von
den sieben Schmerzen. Aus dem Französischen

übertragen von Anton Rohrbasser.

Freiburg, Paulusverlag, 1956. 72 Seiten,
1 Bildtafel, broschiert Fr. 2.80.

Der bekannte Theologe aus dem Grand
Séminaire, Fribourg, versucht in diesem

Büchlein, über die Schmerzen der
Gottesmutter, uns «vom knappen Wortlaut des

Berichtes an den innersten Kern des

offenbarten Geheimnisses heranzuführen»
(S. 5). Welches ist dieser Kern? Die
Schmerzen der Mutter bestehen darin,
sich mehr und mehr von ihrem Sohne
trennen zu müssen bis zum letzten,
restlosen Verzicht unterm Kreuze. Doch ist
die Trennung nicht Selbstzweck. «So oft
Jesus in ihr die heiligste Mutterliebe noch
mehr zerbricht, entflammt er umso mehr
die heilige Flamme der göttlichen Liebe»
(S. 9). Mariens Leiden ist aber auch
Leiden der Miterlöserin. «Weil die
menschliche Liebe in der Welt entweiht
und besudelt wird, muß dafür die reinste,

zarteste und heiligste Liebe geopfert
werden» (S. 13). So erstrahlen viele
Begebenheiten im Leben Jesu und Marias
in einem neuen Lichte. Vor allem der
Prediger wird dem Verfasser Dank wissen

für die zahllosen Anregungen, die er in
dieser Schrift findet. P. Anselm Bütler

Jacques Lcclercq: Wegbereitung für Gott.
Die christliche Askese. Übersetzt von
August Berz. Rex-Verlag, Luzern/München.
173 Seiten. Kart. Fr. 5.80, Ganzleinen
Fr. 7.80.

Askese und Abtötung haben selbst bis
in die Klöster hinein ihren guten Klang
von einst verloren. Und doch sind sie

unerläßlich als «Wegbereitung zu Gott».
Denn schon hier auf Erden gilt das Wort:
«Sie werden gerettet, aber nur wie durch
Feuer».

Leclercq versteht es meisterhaft, für
diese harte Notwendigkeit neues.
Verständnis zu wecken und den gehetzten
Menschen von heute zu zeigen, wie sie

«aus der Not eine Tugend machen»
können. Man beachte etwa folgenden
Satz: «Manche werden durch die
Umstände gezwungen, sich selbst zu vergessen.

So Familienmütter, die mehr Kinder
als Geld haben und deren Leben in der
täglichen Sorge aufgeht, die ihnen
Anvertrauten gut und glücklich zu machen.
Dank dieser nie abreißenden Kette von
Verzichten können sie, ohne daß sie es

ahnen, zu höherer Tugend aufsteigen als

Nonnen, die um der Vollkommenheit
willen ins Kloster traten» (S. 166).

P. Vinzenz Stebler

196


	Das Pontifikalamt

