Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 10

Artikel: Das Pontifikalamt

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

weil wir von einem inneren Reichtum zehren, der nicht aus Silber und
Banknoten besteht.

Man treibt nicht Abtétung um der Abtdtung willen. Aber jeder Bauer
weill, daB er im Mirz die Baume siaubern und beschneiden muf}, wenn er
im Herbst Apfel und Birnen pfliicken will. Aus dem gleichen Grunde miis-
sen die Sinne niichtern bleiben, damit die Seele sich in der Glut des Heiligen
Geistes berauschen kann.

Empfangen Sie liebe Griifie aus dem Heiligtum! P. Vinzenz

Die Ubersetzung des Hymnus entnchmen wir dem Buch: Abend und Morgen ein
Tag, von Aemiliana Lohr, Benediktinerin der Abtei Herstelle (Verlag Pustet, Regens-
burg). Das ausgezeichnete Werk sei den Oblaten bestens empfohlen.

Das Pontifikalamt

Vorbemerkung: Die Meinungen gehen auseinander. Die einen betrachten die Privat-
messe als die idealste Form der Opferfeier — sie ist still, andédchtig, kurz und ein-
fach. Ein witziger Engelberger Bauer meinte sogar, beim Pontifikalamt gehe es zu
wie bei einem Armenhiusler Heuet: Viel Leute, die nichts ausrichten! — Die andern
aber erleben das von einem Bischof oder Abt feierlich zelebrierte Hochamt als strah-
lenden Hohepunkt ihrer Wallfahrt. (Pontilikalamt bezeichnet in der Tat das von
einem Bischof oder Abt mit groBer Assistenz gefeierte Hochamt. Das Wort leitet sich
ab von Pontifex = Briickenbauer. Bischof und Abt sind als Stellvertreter des Guten
Hirten Mittler zwischen Gott und ihrer anvertrauten Herde.) Allein, das heilige
Gepringe weist so viele Zeremonien auf, dal) sic der Nichteingeweihte wohl bestau-
nen, aber nicht verstehen kann. Wir haben darum den kl6sterlichen Zeremonien-
meister gebeten, unseren Lesern ein wenig aus der Schatzkammer seiner reichen
liturgischen Kcnntnisse und Erfahrungen zu kramen. P. Placidus hat das Wort:

Fiir Glaubige, die nicht im Bereich einer Kathedrale oder Mdnchsabtei
wohnen, muf} vielleicht schon der Titel erklart werden. Denn pontifikale
Opferfeier, oder Pontifikalamt, wie wir gewdhnlich sagen, kann der Katholik
in seiner Pfarrkirche nur zufillig bei seltenen Gelegenheiten erleben. Vor
allem, wenn der Bischof zur Spendung der heiligen Firmung ins Dorf
kommt und dabei das heilige Opfer in der feierlichsten Form darbringt.
Unter Pontifikalamt verstehen wir daher das gesungene Hochamt eines
Bischofs oder Abtes.

Ursprung und Entwicklung

Die verschiedenen Formen der MebBfeier, stille Messe, gesungenes Amt,
Hochamt mit Weihrauch, Hochamt mit Leviten finden im bischéflichen
Pontifikalamt die feierlichste Gestaltung und den krénenden Abschluf. In
einer Zeit, da man weitherum von einer Hochamtkrise beim glaubigen Pfarr-
volk spricht, wo der Gottesdienst mit stiller Opferfeier sich einer ausgespro-
chenen Bevorzugung erfreut und in vielen Kreisen geradezu als das Ideal
gewertet wird, sind die neuesten Forschungsergebnisse iiber die Urform der

193



heiligen Messe von besonderer Bedeutung. Diese aber zeigen mit aller Klar-
heit auf, da} in den ersten christlichen Jahrhunderten die Urform der MeB-
feier diejenige war, bei der der Bischof inmitten der Gemeinde der Glau-
bigen, umgeben von seinem Klerus, das heilige Opfer darbrachte. Wie
sollte es auch anders sein? Der Bischof war doch der Nachfolger der Apostel,
denen der Heiland beim letzten Abendmahl den Auftrag gegeben: «Tut
dies zu meinem Andenken!» Diesem Gebot des Herrn nachzukommen, muBte
eine erste Sorge der Bischofe sein. Bekanntlich vermochte das Christentum
bei seiner Ausbreitung vor allem in den Stadten FuB zu fassen und war in
den ersten zwei Jahrhunderten vorwiegend Stadtreligion. Leiter dieser stad-
tischen Christengemeinden war der Bischof. Jede dieser stadtischen Christen-
gemeinden erhielt auch ihren eigenen Bischof, der dann als Hirt der Glau-
bigen den Gottesdienst fiir seine Christen hielt. Er wurde dabei von den
Priestern und Diakonen unterstiitzt, die mit ihm das heilige Opfer dar-
brachten. In einer Stadt wurde aber nur cine Eucharistiefeier gehalten, so
daB alle Glaubigen an der Opferfeier des Bischofs teilnahmen, wodurch auch
rein duBerlich die Verbundenheit von Hirt und Herde zum Ausdruck kam.
Der heilige Ignatius von Antiochien, einer der apostolischen Viter, { 110,
der also noch zur Zeit der Apostel gelebt, tritt mit ganz besonderem Nach-
druck fiir diese Einheit ein. Im Brief an die Philadelphier schrieb er:
«Bemiiht euch, eine einzige Eucharistie zu feiern; denn es ist nur ein Fleisch
unseres Herrn Jesus Christus und nur ein Kelch zur Einheit seines Blutes,
nur eine Opferstatte, wie nur ein Bischof zusammen mit dem Presbyterium
und den Diakonen, meinen Mitknechten.» Als das Christentum auch bei der
Landbevélkerung vermehrt Eingang fand, bildeten sich auch auf dem
Lande kleinere Christengemeinden. In diesen Gemeinden wurde der ein-
fache Priester (Pfarrer), als Stellvertreter des Bischofs der nichstgelegenen
Stadt, mit dem Vollzug des Gemeindegottesdienstes betraut. Die Feier dieses
Gottesdienstes bewegte sich naturgemaf} in schlichteren Formen als jene
des bischoflichen, vor allem was die Zahl der diensttuenden Kleriker betraf.
Es war auf dem Lande das Bestreben, die reicheren Zeremonien des bischof-
lichen Gemeindegottesdienstes zu vereinfachen. Aber bis ins 9. Jahrhundert
hinein bleiben die Riten und Zeremonien der feierlichen Opferdarbringung
die gleichen fiir Bischof und Priester. Sie war Vorrecht des Bischofs, aber
bei dessen Verhinderung konnte der einfache Priester, der den Bischof ver-
trat, ungefiahr die gleichen Riten vollziehen. Eine Erinnerung an diese Tat-
sache ist uns im Bereich der rémischen Liturgie bis auf unsere Tage erhalten
geblieben in der feierlichsten Form des Pfarrgottesdienstes beim levitierten
Hochamt. Dieses ist namlich in seinen Zeremonien, wie die Liturgiewissen-
schaftler uns sagen, nichts anderes als eine spite Abzweigung des bischof-
lichen Gottesdienstes.

Der bischofliche Gesamtgottesdienst der Urkirche entwickelte sich im
Verlaufe der Jahrhunderte zu den reichen Zeremonien des heutigen Ponti-
fikalamtes und fand seine hochste Ausgestaltung und Glanzentfaltung bei
der Opferfeier des romischen Bischofs, des Papstes. Wie dieser bischofliche
Gesamtgottesdienst im einzelnen sich gestaltete, dariiber haben wir heute
ganz sparliche Quellen. Besser sind wir iiber die Gestaltung des papstlichen
Gottesdienstes orientiert. Kraft seiner Vorrangstellung war der Bischof von

194



Rom fir die andern Bischofe nicht bloB in Glaubens- und Sittenfragen
maBgebend und vorbildlich, sondern auch fir die Gestaltung der bischof-
lichen Eucharistiefeier. So iibernahmen die Bischéfe mit wenigen Abstrichen
die Riten und Zeremonien der papstlichen Opferfeier. Der Ordo Romanus
(8. Jahrhundert), das dlteste erhaltene Rubrikenbuch, das uns sagt, was der
Papst und die andern Funktiondre bei der Opferfeier zu tun haben, enthalt
denn auch die Bemerkung: «Dal} die Bischofe bei der heiligen Messe alles
so vollziehen sollen wie der Papst», abgesehen von wenigen Ausnahmen.
Das Pontifikalamt ist aber nicht das ausschlieBliche Vorrecht des Bischofs
geblieben. Heute diirfen ja auch die Abte und verschiedene andere kirch-
liche Wiirdentréger, die nicht die Bischofsweihe empfangen haben, mit bei-
nahe gleicher Feierlichkeit wie der Bischof das Pontifikalamt zelebrieren.

Pontifikalprivileg der Abte

Wie sind die Abte zu dieser Auszeichnung gekommen? Die ersten An-
zeichen dafiir finden wir bereits im Ordo Romanus XVII, der uns iiber den
Gottesdienst in einem fréankischen Schottenkloster des 8. Jahrhunderts be-
richtet. Der klosterliche Zelebrans war nach diesem Bericht von Priestern,
Diakonen und Subdiakonen umgeben. Man trug ihm, wie zum bischéflichen
Gottesdienst, sieben Altarleuchter voran usw. Wenn es sich auch bei der
beschriebenen klosterlichen Opferfeier um einen verkiirzten Ritus der
bischoflichen Eucharistiefeier handelt, so war dieser Gottesdienst immer
noch eine Zeremonie von grofer Feierlichkeit. Da wir iberdies bei einer
Rubrik die ausdriickliche Erwahnung des Abtes finden, der dem Zelebrans
gleichgestellt ist, so liegt die Vermutung sehr nahe, daB} unter dem kloster-
lichen Zelebranten bei der genannten Beschreibung immer der Abt zu ver-
stehen ist. Klosterlicher Priester im wahrsten Sinne des Wortes, Zelebrant,
umgeben von seinen Priestermdnchen und den Ménchen, die die Diakonats-
und Subdiakonatsweihe empfangen haben, ist doch der Abt. Wenn er auch
zu jener Zeit auller des Stabes keine hohepriesterlichen Abzeichen trug,
so iibte er in seiner Klosterkirche in der Mitte seiner Ménche doch ein
Amt aus, das groBe Ahnlichkeit mit dem des Bischofs aufweist. Der gelehrte
Abt Pierre Salmon glaubt, dafl wir in der Meffeier des Ordo Romanus XVII
die Grundlage und gleichsam das Urbild der Zbtlichen Pontifikalmesse
haben.

Seit der Jahrtausendwende erhielten die Abte immer hiufiger von den
Papsten das Privileg, das heilige Opfer auch in der feierlichen Art der
Bischofe darzubringen. Von Papst Alexander IV. (1254—1261) wissen wir,
daB er in der Verleihung solcher Privilegien sehr freigebig, ja verschwenderisch
war. Auch unsere Abte von Beinwil erhielten verhaltnismaBig frith diese
Vergiinstigung. Von Abt Heinrich III. wird uns berichtet, daB er 1362 mit
Stab und Mitra der Konsekration des nach dem Erdbeben neuerbauten
Basler Miinsters beiwohnte.

Nach dem Konzil von Trient war das Beglaubigungsbreve «Cum novis-
simey» fiir das Zeremonienbuch der Bischofe, das Papst Klemens VIII. im
Jahre 1600 erlieB, von weittragender Bedeutung fiir die Pontifikalprivi-

195



legien der Abte. Mit dem genannten Approbationsbreve dehnte der Papst
die Vorschriften des bischéflichen Zeremonienbuches auch auf die Abte aus,
die das Recht der Pontifikalien besaBen. Damit konnten die Abte fiirderhin
nach dem Ritus und Zeremoniell der Bischéfe die kirchlichen Funktionen
feiern. Wenn auch spitere Erlasse der Ritenkongregation einige Einschran-
kungen brachten, im wesentlichen bleiben die Zeremonien des abtlichen
Pontifikalamtes die gleichen wie beim bischéflichen.

SchlieBlich fand das Pontifikalienprivileg der Abte seine endgiltige
Regelung unter Papst Benedikt XV. anldfllich der Neu-Herausgabe des
kirchlichen Rechtsbuches (1918). Nach Kanon 323, 625 wird jedem Regu-
larabt das Pontifikalprivileg zugesichert. Da die Abteien in unseren Tagen
ohnehin Heimstatten des liturgischen Lebens sind, so sind sie auch bestrebt,
gerade jene Form des Gottesdienstes wiirdig zu gestalten, bei welcher der
Abt als Vater und «Oberhirt» des Klosters mit Stab und Mitra an den Altar
tritt, um «pontificaliters in feierlicher Form, wie der Bischof, das heilige

Opfer darzubringen.

(Fortsetzung folgt)

BUCHBESPRECHUNGEN

Charles Journet: Unsere liebe Frau von
den sieben Schmerzen. Aus dem Franzo-
sischen {ibertragen von Anton Rohrbasser.
Freiburg, Paulusverlag, 1956. 72 Seiten,
1 Bildtafel, broschiert Fr. 2.80.

Der bekannte Theologe aus dem Grand
Séminaire, Fribourg, versucht in diesem
Biichlein, iiber die Schmerzen der Gottes-
mutter, uns «vom knappen Wortlaut des
Berichtes an den innersten Kern des
offenbarten Geheimnisses heranzufiithren»
(S. 5). Welches ist dieser Kern? Die
Schmerzen der Mutter bestehen darin,
sich mehr und mehr von ihrem Sohne
trennen zu miissen bis zum letzten, rest-
losen Verzicht unterm Kreuze. Doch ist
die Trennung nicht Selbstzweck. «So oft
Jesus in ihr die heiligste Mutterliebe noch
mehr zerbricht, entflammt er umso mehr
die heilige Flamme der gottlichen Liebe»
(S. 9). Mariens Leiden ist aber auch
Leiden der Miterldserin. «Weil die
menschliche Liebe in der Welt entweiht
und besudelt wird, mufl dafiir die rein-
ste, zarteste und heiligste Liebe geopfert
werden» (S. 13). So erstrahlen viele Be-
gebenheiten im Leben Jesu und Marias
in einem neuen Lichte. Vor allem der
Prediger wird dem Verfasser Dank wissen
fiir die zahllosen Anregungen, die er in
dieser Schrift findet.  P. Anselm Biitler

196

Jacques Leclercq: Wegbereitung fiir Gott.
Die christliche Askese. Ubersetzt von Au-
gust Berz. Rex-Verlag, Luzern/Miinchen.
173 Seiten. Kart. Fr. 5.80, Ganzleinen
Fr. 7.80.

Askese und Abtotung haben selbst bis
in die Kloster hinein ihren guten Klang
von einst verloren. Und doch sind sie
unerldflich als «Wegbereitung zu Gotty.
Denn schon hier auf Erden gilt das Wort:
«Sie werden gerettet, aber nur wie durch
Feuers.

Leclercq versteht es meisterhaft, fiir
diese harte Notwendigkeit neues Ver-
stindnis zu wecken und den gehetzten
Menschen von heute zu zeigen, wie sie
«aus der Not ecine Tugend macheny
kéonnen. Man beachte etwa folgenden
Satz: «Manche werden durch die Um-
stinde gezwungen, sich selbst zu verges-
sen. So Familienmiitter, die mehr Kinder
als Geld haben und deren Leben in der
taglichen Sorge aufgeht, die ihnen An-
vertrauten gut und gliicklich zu machen.
Dank dieser nie abreiflenden Kette von
Verzichten kénnen sie, ohne dal} sie es
ahnen, zu hoherer Tugend aufsteigen als
Nonnen, die um der Vollkommenheit
willen ins Kloster traten» (S. 166).

P. Vinzenz Stebler



	Das Pontifikalamt

