
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 7

Artikel: Ein grosser Dichter : Paul Claudel

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein großer Dichter: PAUL CLAUDEL

Es war im letzten Winter, irgendwo in der Westschweiz, an einer typisch
französischen «Soirée». Illustre Gäste. Auch die Geistlichkeit des Ortes war
geladen. Ein Literaturkritiker aus Paris sprach über Claudel. Sein erster
Satz schon erregte Verwunderung. Er stellte nämlich kühn die Behauptung
auf: «Paul Claudel ist der größte französische Dichter unserer Tage. Ja,
Claudel ist wohl der größte Dichter Frankreichs aller Zeiten.» Dann begann
er vom Leben und vom Werke dieses Dichters zu sprechen, zwei Stunden
lang. Lautlose Stille herrschte im Raum. Der Literat redete sich in eine
Begeisterung hinein, und nach und nach erhob sich vor den Zuhörern der
wunderbar schöne und hohe Dom von Caudels dichterischer Schöpfung. Ein
Dom, der die Welt und alle Dinge faßt und gleichwohl nach oben hin offen
bleibt. Denn die Verbindung mit Gott ist in seinem Werke gewahrt, die
großen Mysterien Gottes und der Menschen haben darin jenen Platz
gefunden, der ihnen gebührt. Deshalb tritt Claudel würdig an die Seite der
großen Dichter Dante, Shakespeare, Calderon und anderer, die der
katholischen Kulturwelt entwuchsen.

Claudel starb in der Nacht vom 22. auf den 23. Februar 1955. Sein Weg
begann 87 Jahre zuvor in einem kleinen Dörfchen nordöstlich von Paris,
am 6. August 1868. Es ist nicht ohne Bedeutung, daß der Dichter in
ländlicher Gegend aufwuchs und als Knabe gern auf die hohen Bäume kletterte,
um im herbstlichen Winde zwischen Zweigen und Äpfeln Menschen und
Tiere zu beobachten. Unlöschbare Eindrücke von Erde und Äckern und
Kornfeldern, von Himmel und Wolken und Wäldern prägten sich seiner
wachen Seele ein, Bilder der Natur, die auch später nicht mehr verblaßten,
als ihn die Stadt und das Gymnasium gefangen nahmen. Ja, der junge Claudel

wurde «eingekerkert». Denn so nannte er die Zeit seiner Gymnasialjahre:
«sein materialistisches Gefängnis». Er hatte den Glauben verloren! All seine

Umgebung scheint der Glaubenslosigkeit das Wort geredet zu haben: seine
Familie, die nicht religiös war, die Kameraden und die Lehrer seiner Schule.
Damals herrschte in Frankreich auf dem Gebiete der Literatur der Naturalismus,

in der Philosophie ein materialistischer Pantheismus oder Monismus,
und in Glaubenssachen meinte jeder, der sich weise dünkte, über Christentum

und Kirche lächeln zu müssen. Die sogenannten «großen Männer»
Frankreichs zeichneten sich durch ihre erklärte Kirchenfeindlichkeit aus.
In solch düsterer Luft verfiel der junge Claudel allmählich einem Zustand
der Traurigkeit und der Verzweiflung.

In dieses Dunkel brach nun plötzlich überhelles Licht ein. Zwei Bücher
des seltsamen Dichters Arthur Rimbaud schreckten ihn auf und ließen ihn
erahnen, da ß es mehr Dinge geben müsse, als man mit fünf Sinnen gemeinhin
zu erfassen vermag. Das aber war nur ein Vorbote jenes ungewöhnlichen
Ereignisses, das sein ganzes Leben beherrschen sollte. Am Weihnachtstage
1886 wohnte er in der Notre-Dame-Kathedrale zu Paris dem Hochamte und
der Vesper bei. Nicht etwa aus Frömmigkeit, sondern weil er hoffte, durch
die Liturgie für sein schriftstellerisches Arbeiten, das eben zu jener Zeit

130



begonnen hatte, einen neuen Anreiz zu erhalten. Jetzt brach aber Gott
unwiderstehlich in sein Leben ein. Man muß an Paulus vor Damaskus denken.
Während der Vesper, da der Knabenchor das Magnificat sang, ging in seiner
Seele eine Umwandlung vor sich. «In einem einzigen Augenblick wurde mein
Herz erfaßt, und ich glaubte. Ich glaubte mit so kraftvoller Hingabe, solch
einem Aufwallen meines ganzen Wesens, mit so mächtiger Überzeugung und
einer solchen Sicherheit, daß auch für den leisesten Schimmer eines Zweifels
kein Raum mehr übrig blieb und daß seither alle Bücher, alle Vernünfte-
leien, alle Begebnisse und Gefahren eines bewegten Lebens meinen Glauben
nicht zu erschüttern, ja nicht einmal zu berühren vermochten.» «Gott
existiert, Er ist da. Er liebt mich, Er ruft mich.»

Damit war Claudel aber noch nicht katholisch. In seinem Innern hob
ein unerbittlicher Kampf an, der vier Jahre lang dauerte. «Die jungen Leute,
die so leichthin den Glauben aufgeben, wissen nicht, wie viel es kostet, ihn
wiederzuerlangen, mit welcher Qual und Pein er bezahlt werden will.» Denn
noch stand das Gebäude seiner philosophischen Uberzeugungen und seiner
Weltanschauung, mochte er auch bereits nicht mehr darinnen wohnen.
Feste Häuser und alte Gewohnheiten reißt man nicht in einer Stunde nieder.

131



Vorurteile und gefühlshafte Abneigung vor der katholischen Kirche, ihren
Gebräuchen, ihren Priestern und ihren Gläubigen konnten sich in ihm noch
immer bis zum Haß und zum Ekel steigern. Aber gegen die eigene
Glaubensüberzeugung vermochte er nichts. Sie blieb. Ein Leben lang.

Die Heilige Schrift ward seine Zuflucht. Hier fand er Zeile um Zeile und
Satz für Satz all die falschen Behauptungen eines Renan und anderer
Betrüger in erhabener Einfachheit widerlegt. «Es ist wahr, ich bekannte es

mit dem Hauptmann unter dem Kreuze, daß Jesus Christus der Sohn Gottes
ist. Und der Herr wandte sich an mich, mich, Paul Claudel, und versprach
mir Seine Liebe. Aber zugleich ließ Er mir, falls ich Ihm nicht folgen
würde, keine andere Wahl als die ewige Verdammnis.»

Noch hinderte ihn die Menschenfurcht daran, offen zur erkannten Wahrheit

zu stehen. Er hatte ja keinen Freund, der katholisch gewesen wäre, und
kannte keinen Priester. «Doch ich fühlte eine schwere Hand auf mir lasten.»
Ganz allein vertiefte er sich in das Studium der katholischen Religion. Pascal
und Bossuet, Dante und die Schriften der Katharina Emmerich halfen ihm
viel. Die Metaphysik des Aristoteles schärfte seinen Geist zu klarem Denken.

«Aber das große Buch, das mir weit offen stand und wo ich in die
Schule ging, das war die Kirche.» Sie hat den jungen Dichter alles gelehrt.
Sonntag für Sonntag folgte er mit inniger Anteilnahme der heiligen Messe
und der Liturgie des Kirchenjahres. Er konnte sich nicht satt sehen und
hören im Advent, an Weihnachten, in der Karwoche. Und vor dem
erhabenen Gesang des Exultet schienen ihm die herrlichen Zeilen eines Sophokles
und Pindar zu verblassen. «Wie sehr beneidete ich doch die glücklichen
Christen, die ich kommunizieren sah!» Endlich, vier Jahre nach jenem Erlebnis

an Weihnachten, trat er, versöhnt mit Gott und der Kirche, in
übergroßem Glück zum Tische des Herrn. Es war wieder in Notre-Dame zu
Paris, an Weihnachten 1890.

In diesen vier entscheidenden Jahren rang Claudel auch um den
Entscheid, der Welt völlig abzusterben und ins Kloster zu gehen oder als
christlicher Dichter in der Welt zu leben. Allmählich erkannte er — und dies

vor allem durch das Mitleben der Liturgie — daß «Kunst und Dichtung
auch göttliche Dinge» seien, und er verblieb in der Welt. Er ergriff den Beruf
eines Diplomaten und lernte als Konsul und Botschafter Frankreichs viele
Länder kennen und lieben: Nord- und Südamerika, China und Japan,
Deutschland, Italien, Dänemark und Belgien. Während all dieser Zeit
erwuchs ihm, wie einer nie versiegenden Quelle, sein reiches dichterisches
Werk.

Fast seltsam mutet es an, wie in Claudels Schriften immer wieder ein leises
Heimweh nach völliger Gottzugehörigkeit auftaucht. «Herr», schrieb er mit
70 Jahren, «es war mir nicht erlaubt, Dein Priester zu sein. Aber nun ist es

mir wenigstens nicht verwehrt, aus Liebe zu sterben und Dir mein Herz
und meinen Mund zu schenken .» Der Diplomat hat sich lange Jahre in
schmerzlicher Ungewißheit gefragt, ob er nicht Priester werden sollte. In
den fünf Jahren seines ersten Chinaaufenthaltes versenkte er sich eifrig in
die Theologie. Was ihm Paulus und Augustinus, Gregor und Thomas von
Aquin sagten — Claudel las die beiden Summen des heiligen Thomas Zeile
für Zeile —, das hat ihm Maria, die Mutter des Herrn, in großer Geduld,

132



in erhabener mütterlicher Lehrweisheit erläutert und erklärt. So bekannte
er es wenigstens als Greis. Im Jahre 1905 aber heiratete er. Und seine geliebte
Frau schenkte ihm fünf Kinder.

Und es begann das große Glück eines langen Lebens, das nie durch
schwere Schicksalsschläge getrübt wurde. Bernanos, der die Armut oft bitter
zu spüren bekam und das Brot für seine sechs Kinder mit Schreiben und
Dichten sauer verdienen mußte, mochte den reichen «Ambassadeur de
France» nicht so recht leiden; man könne nicht zwei Herren dienen, nicht
Gott und dem Mammon, meinte er. Aber in solcher Formulierung wird
man Claudel nicht gerecht. Gott und die Welt, das ist Claudel! Gott
zuerst dienen und doch allem Großen und Schönen, Guten und Edlen dieser
Welt dankbar offen stehen. Nur weil des Dichters Herz übervoll war von der
Herrlichkeit Gottes, konnte er «sein Leben dem Versuch weihen, die hohe
Liebe, die strahlende Schönheit und die unvergleichliche Seligkeit, die der
Herr und die Kirche ihren demütigen Kindern anvertraut haben», vielen,
allen verständlich zu machen. Nur weil sein Herz brannte von der Liebe
zu Gott, konnte er die richtige Liebe für die Schöpfung hegen und in all
seinem Schreiben «zum Zeugnis, zum Zeichen für andere werden». Sein
Reich ist die Fülle der Schöpfung, die Erde, die Sterne und die Tiefen der
menschlichen Seele, der ganze lichtvolle Kosmos, aber alles belebt und durchwaltet

vom liebenden Vater im Himmel. Sein Reich ist Freude und Jubel,
Dank und Seligkeit, aber vor dem Angesichte des Herrn, und zwar des

gekreuzigten Herrn.
Denn Claudels Dichtung ist keine vereinfachte Märchenwelt. Er kannte

die Welt, den Menschen und sein eigenes Herz. In seinen großen Dramen
geht es um die Treue zu Gott, um die Macht und den Besitz des ganzen
Universums und um das Geheimnis der Frau und der Liebe. Es gibt keine
Versöhnung dieser drei Elemente als nur auf der höheren, mystischen Ebene,
im Nachvollzug des Kreuzopfers, im Verzicht um der Liebe des Herrn
willen. Denn was nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt, ihre
Schönheit, ihre Liebe, ihren Glanz gewinnt, an seiner Seele aber Schaden
leidet? Menschliche Sehnsucht und Liebe finden ihre eigentliche Erfüllung
erst in Gott, in der ewigen Liebe. — Aber aus dem Opfer erblüht die Freude.
Darum drängte es Claudel doch zum Schreiben, damit er den Menschen das
Geheimnis der Freude enthüllen konnte. Denn nicht der Tod und das

Kreuz, nicht das Leid und der Verzicht, sondern die Auferstehung und das
Leben werden das letzte sein. Die Freude, die Liebe, Gott selber ist stärker
und herrlicher als alles andere in der Welt. Denn Gott ist die Liebe.

Das Werk des Dichters ist weit und groß und umfaßt zur Hauptsache
Dramen, Lyrik, philosophische und theologisch-exegetische Schriften. Das
Wichtigste wurde bereits ins Deutsche übertragen. Davon seien genannt die
Dramen «Der seidene Schuh», ein Werk, dessen Tiefe nicht ausgeschöpft
wird, «Verkündigung» und «Mittagswende». Aus den lyrischen Dichtungen
ragen die «Fünf großen Oden» hervor.

Es gibt noch andere große Dichter, aber bei Claudel erblüht das katholische

Herz, man liest mit Freude und innerer Zustimmung. Man muß nicht
immer wieder im Herzen drin den lieben Gott um Verzeihung bitten, weil
eben der Dichter die christliche Wahrheit und Liebe nicht kennt oder falsch

133



darstellt oder totschweigt, weil ein anständiger Mensch bei gewissen Stellen
errröten müßte. Denn es ist eine Lüge und ein Irrtum, wenn Dichter, wie
Rilke es fordert, nur «das Irdische rühmen», wenn sie glauben, zur
künstlerisch schönen Form hätte sich nicht auch die Wahrheit und edle Güte zu
gesellen. Dichter haben doch einen priesterlichen Beruf. Auch sie müssen zu
Gott führen, vom Geheimnis und vom Wirken Gottes künden mitten im
Reich von Menschen und-Dingen.

Weil jede gute Gabe und jede Berufung von Gott stammt, dem Vater
allen Lichtes, so müssen wir Ihm danken, daß Er uns in Paul Claudel einen
großen katholischen Dichter geschenkt hat. P. Bruno

WEIHNACHT

Kindlein aus der Ewigkeit, nun will ich deiner
Mutter singen! Mein Lied soll schön werden
wie der morgenfarbne Schnee!

Freue dich, Jungfrau Maria, Tochter meiner

Erde, Schwester meiner Seele, freue dich, du

Freude meiner Freude!
Ich bin ein Wandern durch die Nächte, aber du
bist ein Haus unter Sternen!
Ich bin eine durstige Schale, aber du bist ein

offnes Meer des* Herrn!
Freue dich, Jungfrau Maria: selig preis' ich, die
dich selig preisen! Nie mehr soll
ein Menschenkind verzagen!
Ich bin eine einige Liebe, ich will immerdar zu
allen sprechen: eine von euch hat
der Herr erhöht! —
Freue dich, Jungfrau Maria, Flügel meiner Erde,
Krone meiner Seele, freue dich, du Freude
meiner Freude:
Selig preis' ich, die dich selig preisen!

Aus den Hymnen an die Kirche von Gertrud von Le Fort.

134


	Ein grosser Dichter : Paul Claudel

