Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 5

Artikel: Unterwegs zur Heimat

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Opfer fur die Seelen des Fegfeuers nicht die geringste EinbuBe. Die strei-
tende und die triumphierende Kirche vereinigen sich betend fiir die leidende
Kirche, und so erstrahlt vor uns ein gar trostvolles Bild von der Gemeinschaft
der Heiligen. P. Wolfgang

Inutermwegs zur Heimat

Wir horten in den Kriegs- und Nachkriegsjahren von Menschen, die mit
wenig Habe fliichten muften, von einer Triibsal in die andere verschlagen
wurden, aber trotz aller Entbehrung und Not immer hofften, endlich einmal
wieder heimzufinden.

Der Glaube sagt uns, daf es selbst nach dem Tode noch eine Unrast gibt.
Die ihr verfallen, nennen wir Arme Seelen. Zwar sind sie Gottes Kinder,
denn deutlich tragen sie des himmlischen Vaters Ziige, aber der Ruhe am
Vaterherzen Gottes sind sie noch nicht wiirdig. Diese verdient nur der
Mensch, der «alles Bose in seinem Wesen bis zum heimlichsten Gedanken
und den leisesten Neigungen totete. Der reine Mensch, nur dieser von der
Gottes- und Nachstenliebe in allen Bezirken seines Wesens durchfeuerte, ver-
klarte Mensch wird Gott schauen» (Karl Adam).

Wir diirfen annehmen, dafl es Menschen gibt, die gewissenhaft mit der
Gnade mitwirken, jede Todsiinde meiden und auch der liBlichen Siinde
unerbittlichen Kampf ansagen. Wenn sie trotzdem dann und wann fallen,
nicht aus Bosheit, vielmehr aus Schwiche, so erheben sie sich doch gleich
wieder und biifen. Bei ihrem Scheiden ist dann, wie Papst Benedikt XII. es
darlegt, nichts mehr an ihrer Seele, das der Lauterung bediirfte. Solche
Menschen kénnen «mundaufy in den Himmel eingehen.

Anderen wird vielleicht eine grofe Enttiuschung, Krankheit, ein Schick-
sal oder der Todeskampf die letzte Lauterung bringen. Der irdischen Freuden
nicht mehr fahig, lernt der Mensch sich innerlich loslosen von allem, wonach
sein Herz einst ungebiihrlich begehrte. Er bereut und sehnt sich nach Gott.
Es geht ihm wie dem Psalmsanger, der flehte: «Herr, straf mich nicht in
Deinem Grimme, und ziichtige mich nicht in Deinem Zorn! Erbarm Dich
meiner, Herr, denn ich bin krank . . . Erschopft bin ich von meinem Seufzen;
mit Weinen netz ich jede Nacht mein Bett ... Mein Auge ist vor Kummer
tritb geworden, gealtert bin ich unter lauter Feinden» (Ps.6).

Aber es sterben auch Menschen ohne eigentliche oder ohne hinreichende
Vorbereitung. Wohl lebten sie im Gnadenstande, doch mit der ldaBlichen
Siinde hatten sie nicht ernst genug gebrochen. Noch regte sich die Eitelkeit,
die Reizbarkeit, die Empfindlichkeit — das armselige Ich —, und Gott war
noch nicht der einzige Beweggrund von allem Tun und Lassen. Ein Verdam-
mungsurteil ware zu hart fiir solche Menschen, aber fiir den Himmel ist
doch die Seele noch nicht vollends reif. Der gerechte und ewige Gott duldet
in seiner niachsten Nzhe kein Schielen nach vergidnglichen Werten und
Freuden. Er will allein allen alles sein.

Der barmherzige Gott fand den Ausweg. Er schuf das Fegfeuer, wo die

89



vom Leibe getrennte Seele wartet, bis die letzte Strafe erduldet ist und bis
sie jegliche ungeordnete Neigung iiberwunden hat und einzig nach Gott
verlangt.

Der heilige Thomas von Aquin belehrt uns, daB die ldBliche Stinde —
auch sie — die Seele desto tiefer erfa3t, mit je gr6flerem Verlangen sie sich
nach dem verbotenen Genuf} sehnt oder je weniger entschieden sie Wider-
stand leistet. Wir sollten aber «mit ganzer Seele, mit ganzem Gemiite» Gott
lieben, uns Ihm immer zuwenden, der Sonnenblume gleich, die stets die
wiarmenden Strahlen sucht. Auch die laBliche Siinde biegt den Willen um,
vor allem die wiederholte, die gewohnheitsmafige. Wie bekommt er wieder
die Richtung gradaus zu Gott?

Im Fegfeuer lernt der Mensch das «Umsinnens, das der géttliche Hei-
land schon fiir diese Erde so oft und nachdriicklich fordert. Wenn die Seele
nicht mehr vom Leib beschwert wird, erkennt sie alles in scharferem Lichte,
und Gott 148t sie immer klarer einsehen, was im Erdenleben verkehrt war.
Jetzt urteilt sie ganz anders iiber die kostbare Zeit, die sie vertdndelt, {iber
die Gnaden, die sie verscherzt, iiber die ungezihlten Gelegenheiten zu himm-
lischen Verdiensten, die sie sich entgehen lieB. Und Ekel iiberkommt sie,
wenn sie an die Vergniigen denkt, die ihr einst so viel gegolten haben. Sie
wendet sich von allem. ab, was nicht Gott ist oder nicht mit JAm in Bezie-
hung steht. Immer glithender wird ihre Sehnsucht und immer reiner ihre
Liebe.

Diese Liebe macht die Seele vor allem ergeben in Gottes Willen, und
daher erleidet sie auch die Strafe, die Gott tiber sie verhdngt, in Geduld.
«Das Fegfeuer ist kein Hollenkerker, sondern ein Lazarett, in welchem
Kranke in Geduld ihre volle Genesung erwarten» (Bernhard Bartmann).

Die Kirche betet in der Totenmesse: «Gott, Du allein bist imstande, auch
nach dem Tode noch ein Heilmittel zu spenden. Wir bitten, Du mdgest die
Seelen Deiner Diener und Dienerinnen von den irdischen Makeln befreiens.
Als Geist kann die Seele nicht befleckt werden wie der Leib. Aber iiber-
maBiger Kontakt mit dem Geschaffenen, dem Materiellen bedeutet fir sie
Entstellung, Makel. Aber sie gewinnt die urspriingliche Schonheit wieder
zuriick durch Losschdlung von der Kreatur und Hinkehr zu Gott, dem
reinsten Geist. Das ist der schmerzliche, aber heilsame Laduterungsprozef3,
dem die Seele unterwegs zur himmlischen Heimat unterworfen wird.

Nur die Seelen im Fegfeuer?

Wir alle, die wir ins Erdenleben eingetreten sind, sind nicht auch wir
unterwegs zur Heimat?

Gliicklich, wer sich schon im sterblichen Leben lautern laft, sein Herz
nicht an Ehre, Reichtum, Macht und Sinnengenuf} verschenkt! Je weniger
ungeordnete Anhanglichkeit, desto rascher erstarkt der Wille im Guten und
desto weniger bedarf er der Lauterung nach dem Tode.

Gliicklich daher, wer das Wort des heiligen Paulus erfaBt: «Die Zeit ist
kurz bemessen. Da3 doch die Verheirateten kiinftig so lebten, als wiren sie
nicht verheiratet, die Weinenden, als weinten sie nicht, die Frohlichen, als
waren sie nicht frohlich, die Kaufenden, als behielten sie nichts, und die
mit der Welt verkehren, als hitten sie nichts davon; denn die Gestalt dieser
Welt vergeht» (I. Kor. 7, 29 ff.). Basilius, Abt

90



	Unterwegs zur Heimat

