
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 1

Artikel: Benediktiner und Jesuiten

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benediktiner und Jesuiten

Nicht zu Unrecht wurde schon mehrfach darauf hingewiesen, wie oft
Benediktiner und Jesuiten als größte Gegensätze im reichgegliederten Ordenswesen
unserer Tage angesehen werden. Diese Feststellung findet ihre eindeutige
Bestätigung in den Worten jenes protestantischen Kirchenhistorikers, der vor
mehr als zehn Jahren in der «Neuen Zürcher Zeitung» über das Mönchtum
St. Benedikts schrieb: «Seine Söhne repräsentieren auch noch heute einen
Orden ganz anderer Art, als es der vom Ressentiment gegen den Protestantismus

vergiftete Kampforden der Jesuiten darstellt. Von der berüchtigten
Fuchsschlauheit und moralischen Zweideutigkeit ist bei ihnen keine Spur
wahrzunehmen. Darum übt das benediktinische Mönchtum auf den unvoreingenommenen

Betrachter allezeit einen ebenso anziehenden als starken Eindruck aus.»
— So ehrenvoll sich dieses Zeugnis für den Orden St. Benedikts ausnimmt, in
seinem Urteil über die Gesellschaft Jesu entspricht es nicht der Wahrheit. Wohl
bestehen zwischen beiden Orden mannigfache Verschiedenheiten. Doch diese

liegen auf ganz anderer Ebene. Wesentliche Elemente benediktinischen Lebens
— wie Ortsbeständigkeit und täglicher Gottesdienst im Chor — würden den
Söhnen des heiligen Ignatius viele ihrer Aufgaben verunmöglichen. Aber gerade
darin zeigen sich weit mehr Ergänzungen als Gegensätze. Wie schon im
Apostelkollegium die verschiedensten Charaktere ihren Teil zur Gestaltung der Kirche
beitrugen, dienen noch heute die vielen Orden — jeder auf seine Weise — dem
Aufbau des mystischen Leibes Christi. Und fehlten bereits in der kleinen Schar
der Apostel Auseinandersetzungen und Meinungsverschiedenheiten nicht, wie
hätte solches später ausbleiben können Gleichwohl begegnen uns Benediktiner
und Jesuiten oftmals als selbstloseste Freunde. Den schönsten Beweis für diese
Tatsache erbringt uns die Geschichte, aus der wir anläßlich des vierhundertsten
Todestages des heiligen Ignatius (f 31. Juli 1556) einiges herausgreifen
möchten.

Wie alle Ordensstifter ging auch der Gründer der Gesellschaft Jesu bei St.
Benedikt zur Schule. Montserrat, das Nationalheiligtum Spaniens, gilt als
Meilenstein im Leben des heiligen Ignatius. Bei den Benediktinermönchen dieser
Abtei legte er nach seiner Bekehrung die Generalbeichte ab. Hier lernte er
auch das «Exercitatorium vitae spiritualis» des Abtes Garcia de Gisneros kennen
und bekam so die Anregung für sein unvergleichliches Exerzitienbüchlein. Das
war erst der Anfang.

In späteren Jahren befreundete sich St. Ignatius mit dem größten benediktinischen

Geistesmann jener Zeit. Der ehrwürdige Ludwig Blosius, Abt von Lies-
sies und einflußreicher aszetischer Schriftsteller, wurde in seiner Jugend gemeinsam

mit dem nachmaligen Kaiser Karl V. am Hofe zu Brüssel erzogen. Von
daher blieben sich diese beiden Männer zeitlebens in treuer Freundschaft
verbunden. Zur äbtlichen Würde aufgestiegen, betrieb Blosius eifrig die Berufung
der Jesuiten nach Belgien und verwandte sich dafür persönlich bei Kaiser Karl.
Ignatius vergaß diesen Liebesdienst nicht, und da er zudem um den tiefen
Gehalt der Lehren des Abtes Blosius wußte, bestimmte er dessen Werke als

geistliche Lesung für seine Novizen. Noch in unserem Jahrhundert wurden

12



Schriften dieses Abtes von Jesuiten erneut herausgegeben. Die Bollandisten
nahmen sogar sein Leben in ihre Acta Sanctorum auf (7. Januar).

Diese herzlichen Beziehungen sollten ein Jahrhundert später noch schöner
zur Geltung kommen. Wiederum sind es die erlauchtesten Vertreter beider
Orden, die einander in liebevoller und tatkräftiger Hilfe zuvorkommen. Handelte

es sich früher mehr um die Belange innerer und äußerer Organisation,
so bewegten sich die Beziehungen im 17. Jahrhundert auf wissenschaftlicher
Ebene. Zu jener Zeit erstrahlte die vielgenannte Maurinerkongregation in
höchstem Glänze. Diese gelehrten Benediktiner Frankreichs bereicherten die
Wissenschaft durch ihre Geschichtswerke und Väterausgaben, welch letztere
zum Teil selbst heute noch nicht überholt sind. Die frommen und hochgebildeten

Mitglieder der Kongregation von St. Maurus blickten in Verehrung auf
ihren berühmtesten Mitbruder, Dom Jean Mabillon. Dieser «Fürst der Mau-
riner» sollte den gelehrtesten Söhnen des heiligen Ignatius einen besonders
wertvollen Freundesdienst erweisen. Zu jener Zeit arbeiteten nämlich die
belgisch-holländischen Jesuiten unter Führung des P. Daniel Papebroch an der
Fortsetzung des Riesenwerkes von Bollandus. Die vierzehn Bände, in denen die
Heiligen der Monate März, April und Mai beschrieben sind, enthalten
zahlreiche kritische Äußerungen und historische Korrekturen betreffs dieser Heiligen
und ihrer Reliquien. Unter anderem wurde auch die Ansicht über die Gründung
des Karmeliterofdens durch den Propheten Elias als Fabel entlarvt. Doch
sogleich erhoben die Karmeliter in Rom und bei der spanischen Inquisition Klage
gegen die Bollandisten. Und in der Tat setzte die Inquisition von Madrid sämtliche

vierzehn Bände auf den Index. Dom Mabillon befürchtete nicht ohne
Grund eine Bestätigung dieses Urteils von Seiten Roms und gelangte deshalb an
seinen Freund, den Kardinal Colloredo, mit der dringenden Bitte, seinen ganzen
Einfluß geltend zu machen, damit der Papst diese Klage abweise. Wirklich
entschied denn infolge dieser Fürsprache Mabillons das Heilige Offizium
zugunsten der Bollandisten. Wie einst ihr Ordensvater Ignatius den Benediktinern
seine Dankesgesinnung nicht verhehlte, gaben jetzt auch die Bollandisten mehrfach

ihrer Dankbarkeit Ausdruck. Noch inniger gestaltete sich die Freundschaft
der Führer dieser gelehrten Gemeinschaften. Dom Mabillon und P. Papebroch
trugen nämlich einige Jahre zuvor eine vielbeachtete Kontroverse bezüglich der
Echtheit von Urkunden aus. Beide verfochten ihre Ansichten in eigenen
Schriften. Doch Mabillons Werk «De re diplomatica» (Urkundenlehre) errang
den großartigen Sieg. In einer für Gelehrte so seltenen Demut schrieb darauf
Papebroch an Mabillon: «Die einzige Freude, die mir an meiner Abhandlung
geblieben, besteht darin, Ihnen auf diese Weise Anlaß zu einem derart
vollendeten Werke gegeben zu haben.» Aber auch der Fürst der Mauriner wollte
sich an edler Gesinnung nicht übertreffen lassen. Den sprechendsten Beweis
dafür bieten die letzten Zeilen in der Antwort an seinen Gegner: «Beten Sie
für mich, damit ich Ihnen wie auf dem Pfade der Wissenschaft, so auch auf dem
der christlichen Demut folgen möge.» — Solche Gesinnung zeichnete die
würdigsten Vertreter beider Orden aus!

Nicht weniger herzlich, vor allem aber viel zahlreicher waren die Beziehungen
der Söhne des heiligen Benedikt und des heiligen Ignatius im deutschen Sprachgebiet.

Seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts erhielten vielfach die
Kleriker der süddeutschen und schweizerischen Abteien ihre philosophisch-

13



theologische Ausbildung bei den Jesuiten in Dillingen. An dieser Universität
gehörte das Fest St. Benedikts sogar zu den höchsten Feiertagen des
Schuljahres. Die zahlreichen aus dieser Zeit datierenden Freundschaften der benedik-
tinischen Schüler mit ihren jesuitischen Lehrern hielten oft auf Lebenszeit und
gelten mit als Grund, weshalb die Mauriner im deutschen Raum keine tieferen
Spuren hinterließen.

Der größte aller Freundesdienste sollte aber einer späteren Zeit vorbehalten
bleiben. Das Jahr 1773 brachte die Aufhebung des Jesuitenordens, von dem die
Öffentlichkeit für Jahrzehnte nichts mehr sah. Doch die Vorsehung wollte sich
eines Benediktinerpapstes, des heiligmäßigen Pius VII., zur Ausführung ihrer
Pläne bedienen. Nachdem man bereits 1801 die Gesellschaft Jesu in Rußland,
desgleichen 1804 im Königreich Neapel von neuem zugelassen hatte, stellte
Pius VII. durch die Bulle «Sollicitudo omnium Ecclesiarum» vom 7. August
1814 diesen Orden für die Gesamtkirche wieder her. Eigenartigerweise gilt
gerade jener Erlaß als die größte Tat im Pontifikate dieses Sohnes St. Benedikts.
Zum Dank für den so einzigartigen Gunsterweis pilgerte der General der
Jesuiten alljährlich am Feste des heiligen Benedikt nach der Abtei St. Paul vor
den Mauern, wo die Benediktiner seit dem 7. Jahrhundert das Grab des
Völkerapostels hüten. Dort wirkte in den Jahren 1775 bis 1781 der nachmalige
Pius VII., zu dieser Zeit noch einfacher Mönch, als Lehrer der Philosophie.
Es scheint, als wollten diese Tatsachen Benediktiner und Jesuiten gemahnen,
gemeinsam das ihrige zum Aufbau der Kirche beizutragen. Wie eine schöne
Illustration dazu wirkt die erst vor kurzem erfolgte Uberweisung des Hauses der
benediktinischen Liobaschwestern in Kopenhagen an die Väter der Gesellschaft
Jesu. Dies geschah auf Anordnung des dortigen Bischofs, der nicht etwa Jesuit,
sondern Benediktiner ist!

Der geistesgewaltige Abt Guéranger von Solesmes schrieb einst: «Was für den
Jesuiten eine Stärke ist, ist für uns eine Gefahr.» Diese auf den ersten Blick
seltsam anmutenden Worte entbehren keineswegs der Wahrheit. Die Orden
können sich nämlich ihrem Ideal nur insofern voll und ganz hingeben, als sie

frei sind von Belastungen, die ihrer Eigenart widersprechen. Die zahlreichen
Anforderungen von Seiten der Kirche können unmöglich von einem einzelnen
Orden bewältigt werden, denn «Stückwerk bleibt all unser Tun». Je mehr die
Jesuiten ihre Aufgabe in apostolischem Wirken vollbringen, um so leichter wird
es den Benediktinern, ihrem monastischen Ideal zu folgen. So freuen sich mit
allen andern Orden auch die Söhne St. Benedikts über dieses Jubiläum und
danken der Gesellschaft Jesu für ihr weltumspannendes Wirken «zur größeren
Ehre Gottes». P. Wolfgang

Dank und Bitte

Wir haben der letzten Nummer einen Einzahlungsschein zur Erneuerung des
Abonnements beigelegt und danken von Herzen allen, die so prompt den
Jahresbetrag von Fr. 5.— bezahlt haben, danken für ihr großes Verständnis und
ihre Treue. Mögen nun die noch Ausstehenden bald ein Gleiches tun. — Bei
Adreß-Änderungen soll man die alte und neue Adresse angeben. P. Pius

14


	Benediktiner und Jesuiten

