Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 1

Artikel: Benediktiner und Jesuiten

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031906

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Benediktiner und Jesuiten

Nicht zu Unrecht wurde schon mehrfach darauf hingewiesen, wie oft Bene-
diktiner und Jesuiten als groBte Gegensitze im reichgégliederten Ordenswesen
unserer Tage angesehen werden. Diese Feststellung findet ihre eindeutige Be-
stitigung in den Worten jenes protestantischen Kirchenhistorikers, der vor
mehr als zehn Jahren in der «Neuen Ziircher Zeitungy iiber das Ménchtum
St. Benedikts schrieb: «Seine SShne reprisentieren auch noch heute einen
Orden ganz anderer Art, als es der vom Ressentiment gegen den Protestantis-
mus vergiftete Kampforden der Jesuiten darstellt. Von der beriichtigten Fuchs-
schlauheit und moralischen Zweideutigkeit ist bei ihnen keine Spur wahrzu-
nehmen. Darum iibt das benediktinische Ménchtum auf den unvoreingenom-
menen Betrachter allezeit einen ebenso anziehenden als starken Eindruck aus.»
— So ehrenvoll sich dieses Zeugnis fiir den Orden St. Benedikts ausnimmt, in
seinem Urteil iiber die Gesellschaft Jesu entspricht es nicht der Wahrheit. Wohl
bestehen zwischen beiden Orden mannigfache Verschiedenheiten. Doch diese
liegen auf ganz anderer Ebene. Wesentliche Elemente benediktinischen Lebens
— wie Ortsbestandigkeit und téglicher Gottesdienst im Chor — wiirden den
Séhnen des heiligen Ignatius viele ihrer Aufgaben verunméglichen. Aber gerade
darin zeigen sich weit mehr Ergénzungen als Gegensitze. Wie schon im Apostel-
kollegium die verschiedensten Charaktere ihren Teil zur Gestaltung der Kirche
beitrugen, dienen noch heute die vielen Orden — jeder auf seine Weise — dem
Aufbau des mystischen Leibes Christi. Und fehlten bereits in der kleinen Schar
der Apostel Auseinandersetzungen und Meinungsverschiedenheiten nicht, wie
hétte solches spiter ausbleiben konnen! Gleichwohl begegnen uns Benediktiner
und Jesuiten oftmals als selbstloseste Freunde. Den schonsten Beweis fiir diese
Tatsache erbringt uns die Geschichte, aus der wir anlaBlich des vierhundertsten
Todestages des heiligen Ignatius (1 31.Juli 1556) einiges herausgreifen
mochten.

Wie alle Ordensstifter ging auch der Griinder der Gesellschaft Jesu bei St.
Benedikt zur Schule. Montserrat, das Nationalheiligtum Spaniens, gilt als Mei-
lenstein im Leben des heiligen Ignatius. Bei den Benediktinerménchen dieser
Abtei legte er nach seiner Bekehrung die Generalbeichte ab. Hier lernte er
auch das «Exercitatorium vitae spiritualis» des Abtes Garcia de Cisneros kennen
und bekam so die Anregung fiir sein unvergleichliches Exerzitienbiichlein. Das
war erst der Anfang.

In spéteren Jahren befreundete sich St. Ignatius mit dem groBten benedikti-
nischen Geistesmann jener Zeit. Der ehrwiirdige Ludwig Blosius, Abt von Lies-
sies und einfluBreicher aszetischer Schriftsteller, wurde in seiner Jugend gemein-
sam mit dem nachmaligen Kaiser Karl V. am Hofe zu Briissel erzogen. Von
daher blieben sich diese beiden Ménner zeitlebens in treuer Freundschaft ver-
bunden. Zur dbtlichen Wiirde aufgestiegen, betrieb Blosius eifrig die Berufung
der Jesuiten nach Belgien und verwandte sich dafiir personlich bei Kaiser Karl.
Ignatius vergall diesen Liebesdienst nicht, und da er zudem um den tiefen
Gehalt der Lehren des Abtes Blosius wufite, bestimmte er dessen Werke als
geistliche Lesung fiir seine Novizen. Noch in unserem Jahrhundert wurden

12



Schriften dieses Abtes von Jesuiten erneut herausgegeben. Die Bollandisten
nahmen sogar sein Leben in ihre Acta Sanctorum auf (7. Januar).

Diese herzlichen Beziehungen sollten ein Jahrhundert spiter noch schéner
zur Geltung kommen. Wiederum sind es die erlauchtesten Vertreter beider
Orden, die einander in liebevoller und tatkréftiger Hilfe zuvorkommen. Han-
delte es sich frither mehr um die Belange innerer und duferer Organisation,
so bewegten sich die Beziehungen im 17. Jahrhundert auf wissenschaftlicher
Ebene. Zu jener Zeit erstrahlte die vielgenannte Maurinerkongregation in
héchstem Glanze. Diese gelehrten Benediktiner Frankreichs bereicherten die
Wissenschaft durch ihre Geschichtswerke und Viterausgaben, welch letztere
zum Teil selbst heute noch nicht iberholt sind. Die frommen und hochgebil-
deten Mitglieder der Kongregation von St. Maurus blickten in Verehrung auf
ihren beriihmtesten Mitbruder, Dom Jean Mabillon. Dieser «Fiirst der Mau-
riners sollte den gelehrtesten S6hnen des heiligen Ignatius einen besonders
wertvollen Freundesdienst erweisen. Zu jener Zeit arbeiteten niamlich die bel-
gisch-hollandischen Jesuiten unter Fithrung des P. Daniel Papebroch an der
Fortsetzung des Riesenwerkes von Bollandus. Die vierzehn Binde, in denen die
Heiligen der Monate Marz, April und Mai beschrieben sind, enthalten zahl-
reiche kritische Auflerungen und historische Korrekturen betreffs dieser Heiligen
und ihrer Reliquien. Unter anderem wurde auch die Ansicht iiber die Griindung
des Karmeliterordens durch den Propheten Elias als Fabel entlarvt. Doch so-
gleich erhoben die Karmeliter in Rom und bei der spanischen Inquisition Klage
gegen die Bollandisten. Und in der Tat setzte die Inquisition von Madrid simt-
liche vierzehn Bénde auf den Index. Dom Mabillon befiirchtete nicht ohne
Grund eine Bestitigung dieses Urteils von seiten Roms und gelangte deshalb an
seinen Freund, den Kardinal Colloredo, mit der dringenden Bitte, seinen ganzen
Einflu geltend zu machen, damit der Papst diese Klage abweise. Wirklich
entschied denn infolge dieser Fiirsprache Mabillons das Heilige Offizium zu-
gunsten der Bollandisten. Wie einst ihr Ordensvater Ignatius den Benediktinern
seine Dankesgesinnung nicht verhehlte, gaben jetzt auch die Bollandisten mehr-
fach ihrer Dankbarkeit Ausdruck. Noch inniger gestaltete sich die Freundschaft
der Fiihrer dieser gelehrten Gemeinschaften. Dom Mabillon und P. Papebroch
trugen namlich einige Jahre zuvor eine vielbeachtete Kontroverse beziiglich der
Echtheit von Urkunden aus. Beide verfochten ihre Amnsichten in eigenen
Schriften. Doch Mabillons Werk «De re diplomatica» (Urkundenlehre) errang
den groBartigen Sieg. In einer fiir Gelehrte so seltenen Demut schrieb darauf
Papebroch an Mabillon: «Die einzige Freude, die mir an meiner Abhandlung
geblieben, besteht darin, Thnen auf diese Weise AnlaB3 zu einem derart voll-
endeten Werke gegeben zu haben.» Aber auch der Fiirst der Mauriner wollte
sich an edler Gesinnung nicht iibertreffen lassen. Den sprechendsten Beweis
dafiir bieten die letzten Zeilen in der Antwort an seinen Gegner: «Beten Sie
fiir mich, damit ich Thnen wie auf dem Pfade der Wissenschaft, so auch auf dem
der christlichen Demut folgen mége.» — Solche Gesinnung zeichnete die wiir-
digsten Vertreter beider Orden aus!

Nicht weniger herzlich, vor allem aber viel zahlreicher waren die Beziehungen
der Sohne des heiligen Benedikt und des heiligen Ignatius im deutschen Sprach-
gebiet. Seit der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts erhielten vielfach die
Kleriker der siiddeutschen und schweizerischen Abteien ihre philosophisch-

13



theologische Ausbildung bei den Jesuiten in Dillingen. An dieser Universitat
gehorte das Fest St. Benedikts sogar zu den héchsten Feiertagen des Schul-
jahres. Die zahlreichen aus dieser Zeit datierenden Freundschaften der benedik-
tinischen Schiiler mit ihren jesuitischen Lehrern hielten oft auf Lebenszeit und
gelten mit als Grund, weshalb die Mauriner im deutschen Raum keine tieferen
Spuren hinterlieBen.

Der groBte aller Freundesdienste sollte aber einer spiteren Zeit vorbehalten
bleiben. Das Jahr 1773 brachte die Aufhebung des Jesuitenordens, von dem die
Offentlichkeit fiir Jahrzehnte nichts mehr sah. Doch die Vorsehung wollte sich
eines Benediktinerpapstes, des heiligmiBigen Pius VII., zur Ausfiihrung ihrer
Pline bedienen. Nachdem man bereits 1801 die Gesellschaft Jesu in RuBland,
desgleichen 1804 im Konigreich Neapel von neuem zugelassen hatte, stellte
Pius VII. durch die Bulle «Sollicitudo omnium Ecclesiarum» vom 7. August
1814 diesen Orden fiir die Gesamtkirche wieder her. Eigenartigerweise gilt
gerade jener ErlaB als die grofite Tat im Pontifikate dieses Sohnes St. Benedikts.
Zum Dank fiir den so einzigartigen Gunsterweis pilgerte der General der
Jesuiten alljahrlich am Feste des heiligen Benedikt nach der Abtei St. Paul vor
den Mauern, wo die Benediktiner seit dem 7. Jahrhundert das Grab des Vélker-
apostels hiiten. Dort wirkte in den Jahren 1775 bis 1781 der nachmalige
Pius VII., zu dieser Zeit noch einfacher Ménch, als Lehrer der Philosophie.
Es scheint, als wollten diese Tatsachen Benediktiner und Jesuiten gemahnen,
gemeinsam das ihrige zum Aufbau der Kirche beizutragen. Wie eine schone
Illustration dazu wirkt die erst vor kurzem erfolgte Uberweisung des Hauses der
benediktinischen Liobaschwestern in Kopenhagen an die Viter der Gesellschaft
Jesu. Dies geschah auf Anordnung des dortigen Bischofs, der nicht etwa Jesuit,
sondern Benediktiner ist!

Der geistesgewaltige Abt Guéranger von Solesmes schrieb einst: «Was fiir den
Jesuiten eine Starke ist, ist fiir uns eine Gefahr.» Diese auf den ersten Blick
seltsam anmutenden Worte entbehren keineswegs der Wahrheit. Die Orden
kénnen sich namlich ihrem Ideal nur insofern voll und ganz hingeben, als sie
frei sind von Belastungen, die ihrer Eigenart widersprechen. Die zahlreichen
Anforderungen von seiten der Kirche kénnen unméglich von einem einzelnen
Orden bewiltigt werden, denn «Stiickwerk bleibt all unser Tun». Je mehr die
Jesuiten ihre Aufgabe in apostolischem Wirken vollbringen, um so leichter wird
es den Benediktinern, ihrem monastischen Ideal zu folgen. So freuen sich mit
allen andern Orden auch die S6hne St. Benedikts iiber dieses Jubilium und
danken der Gesellschaft Jesu fiir ihr weltumspannendes Wirken «zur gréferen
Ehre Gottess. P. Wolfgang

Dank und Bitte

Wir haben der letzten Nummer einen Einzahlungsschein zur Erneuerung des
Abonnements beigelegt und danken von Herzen allen, die so prompt den
Jahresbetrag von Fr. 5.— bezahlt haben, danken fiir ihr grofles Verstindnis und
ihre Treue. Mégen nun die noch Ausstehenden bald ein Gleiches tun. — Bei
AdreB-Anderungen soll man die alte und neue Adresse angeben. P. Pius

14



	Benediktiner und Jesuiten

