Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 34 (1956)

Heft: 1

Artikel: Ignatius von Loyola

Autor: Kaufmann, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ignatius von Loyola

Vorbemerkung der Redaktion: 400 Jahre sind seit dem Tod des heiligen Ignatius von
Loyola verstrichen. Zu diesem bedeutsamen Jubilium méochte auch unsere Zeitschrift
ein bescheidenes Scherflein beisteuern. An den benediktinischen Statten Montserrat, Mont-
martre und St. Paul vor den Mauern hat das Leben des Ordensstifters auf vielfache Weise
die ausrichtende Fiihrung des Himmels erfahren. Umgekehrt empfing auch das bene-
diktinische Monchtum nach einer langen Zeit geistiger Erschlaffung durch die charis-
matisch aufstrebende Gesellschaft Jesu Ansporn und Auftrieb. Man darf wohl die Ver-
legung des Konventes von Beinwil nach Mariastein in diesem Zusammenhang erwdhnen,
denn Abt Fintan Kieffer war Jesuitenschiiler in Pruntrut und Dillingen (vgl. den Artikel
von P. Mauritius im ndchsten Heft). Dal3 Jesuiten und Benediktiner auch spdter noch sich
mitbriiderlich die Hande reichten, zeigt der Beitrag von P. Wolfgang. Nicht zuletzt wissen
sich die Ménche von Mariastein den Schweizer Jesuiten schicksalhaft verbunden, weil sie
gemeinsam die schmerzenden Fesseln der Ausnahmeartikel tragen und mit demselben
Verlangen nach jenem Tag Ausschau halten, der endlich auch ihnen die Segnungen der
vielgeriihmten Schweizerfreiheit bringt.

Der Ritter

Seine Heimat ist in Spanien zu suchen; aber es ist dennoch nicht richtig, den
Griinder des Jesuitenordens rundweg einen Spanier zu nennen. Die Loyolas
gehoren zum Bergvolk der Basken und sind der Rasse nach Kelten, wenn auch
einige Infiltrationen spanischen Blutes stattgefunden haben mégen. Gutmiitiger
und aufgeschlossener als der hochfahrende, stets zum Fanatismus geneigte Geist
Kastiliens, darf der baskische Nationalcharakter nicht mit dem «spanischen»
gleichgesetzt werden. :

Noch heute sind sich die Basken ihrer Eigenart wohl bewullt, und ihr frei-
heitlicher Sinn hat bei aller grundsitzlichen Treue zur gréBeren Heimat schon
zu mancher Rebellion gefiihrt. Einer solchen hatten sich auch die Edlen von
Loyola schuldig gemacht, und so kommt es, da} der als 13. Kind geborene und
auf den Namen eines heiligen Benediktinerabtes getaufte kleine Inigo in einem
Kastell aufwichst, das zwar aus wuchtigen Quadern erbaut ist, dem aber der
trutzige Wehrturm fehlt. Der dem Kénig unbotmiaBige GroBvater hat ihn ab-
brechen miissen. Zur Aufzucht wird der jiingste Loyola der Amme in der nahen
Meierei tibergeben, und so tragen die ersten Kindheitseindriicke ausgesprochen
bauerliche Zuge. Zeitlebens wird der berithmteste Sprof3 der Familie die Art
seiner wortkargen Landsleute an sich haben und mit ihren scharfsinnigen
Spriichen noch im hohen Alter romische Kardinale verbliffen. Selbst die bas-
kischen Volkstanze wird er nicht ganz vergessen und nach Jahren als Ordens-
oberer einen niedergeschlagenen Mitbruder damit zu erheitern suchen.

Den Fiinfzehnjihrigen freilich hilt es nicht in der engeren Heimat zuriick.
Der fiir den Klerikerstand ausersehene Letztgeborene ergreift die Initiative und
erreicht es, als Page in der Hofhaltung eines fiirstlichen Verwandten eingereiht
zu werden. Eine sichere Pfriinde ist ihm zu wenig, er dringt nach einem Mehr
an Taten und Ehre im Gefolge des «katholischen Kénigs», an dessen Seite sein
Vater die Mauren aus Granada vertrieben hat. So lernt Inigo ritterliche Zucht
und héfische Form, Eigenschaften, die er nie mehr preisgeben wird. Doch

2



sein kithner Ehrgeiz mischt sich mit Sinnlichkeit und Leidenschaft. Der junge
Soldat verwickelt sich in Frauengeschichten und Ehrenhéndel und wird gar in
einer dunklen Affiare vor Gericht gezogen. Fleckenlos ist nur sein katholischer
Glaube, der als heiliges Erbe hochgehalten wird, aber mit der praktischen
Lebenshaltung in vielfachem Widerspruch steht. Das Herz ist ganz von hoch-
strebenden Pldnen erfiillt, die kein geringeres Ziel als eine Konigstochter in
Person haben. Ihre Gunst durch tapfere Waffentaten zu gewinnen: darauf steht
der ritterliche Sinn. Doch die gut angelaufene Karriere als Offizier findet ein
jahes Ende auf den Willen der Festung von Pamplona, die Ignatius gegen die
Franzosen verteidigt. Eine Kanonenkugel zerschmettert ihm das eine Bein und
verletzt auch noch das andere. Die Sieger anerkennen zwar seine Tapferkeit und
ehren ihn mit drztlicher Fiirsorge und ritterlichem Geleit bis auf sein Heimat-
schloB; aber den sie da iiber beschwerliche Gebirgspfade in einer Sanfte nach
Hause bringen, ist ein schwerverletzter, todkranker Mann.

Die folgenden Wochen bringen die Krise. Von den Arzten bereits aufgegeben,
nimmt Inigo seine Zuflucht zum hochverehrten heiligen Petrus und erlebt in
der Nacht auf den Peter- und Paulstag eine plétzliche Wendung zum Bessern.
In den langen Monaten der Rekonvaleszenz, wihrend derer er keine Qual
scheut, um seinen falsch zusammengewachsenen Knochen die rechte Lage und
dem verkiirzten Bein durch massive Streckbehandlung die urspriingliche Léange
zuriickgeben zu lassen, traumt er nur von der Wiederaufnahme seiner Karriere.
Er ahnt nicht, da die Kugel von Pamplona dazu bestimmt war, ihn auf eine
andere Bahn zu lenken. Dies geht ihm erst allmédhlich auf, als er mangels anderer
Lektiire die Zeit mit den zwei einzigen Druckerzeugnissen vertreibt, die sich
auf Loyola finden: mit dem Leben Jesu des deutschen Kartdusers Ludolph von
Sachsen und mit einer Heiligenlegende, Flos Sanctorum genannt. Diese Lektiire
filhrt zu einem Streit in seinem Innern, den er selber in seinen Lebenserinne-
rungen schildert. «Wie wire es, wenn auch ich tite, was der heilige Franz und
was Dominikus taten?», so spricht die eine Stimme (denn diese beiden Ménner
zusammen mit dem alten Wiistenvater Onufrius vermochten ihn «in etwas
zu begeistern). Die andere Stimme aber meldet sich zum Widerspruch und
weckt die alte Sehnsucht nach weltlicher Ehre unter klirrenden Waffen und
schonen Frauen, wovon seine Phantasie noch ganz erfilllt ist. In diesem Hin
und Her seiner Seele macht Inigo die entscheidende Entdeckung seines Lebens,
die Selbstbeobachtung seines Innern, die ihn heute, im Zeitalter der Psychologie,
so modern macht: «Wenn er sich mit weltlichen Gedanken befaBite» — der
Bericht ist in der dritten Person abgefaBit —, «hatte er zwar groBen Gefallen
daran. Wenn er aber dann, miide geworden, davon ablie3, fand er sich wie
ausgetrocknet und mifgestimmt. Wenn er jedoch daran dachte, barfufl nach
Jerusalem zu gehen und sich nur von wilden Kriutern zu nihren und alle
anderen Kasteiungen auf sich zu nehmen, die er bei den Heiligen las, dann
empfand er nicht bloB Trost, solange er sich in solchen Gedanken erging, son-
dern er blieb zufrieden und froh, auch nachdem er von ihnen abgelassen hatte.
Und allméahlich kam er dazu, den Unterschied zwischen den Geistern zu er-
kennen, dem Geist des Teufels und dem Geist Gottes. Das war die erste Uber-
legung, die er iiber gottliche Dinge anstellte.»

Der Ehrgeiz des Ritters ist in ihm nicht erstorben; aber allméhlich sieht er
ein, daf3 es ehrenvoller sei, im Dienste Christi des hochsten Herrn sich auszu-

3






zeichnen, als im Dienste eines irdischen Konigs, mag er auch noch so machtig
sein und gar als Kaiser die halbe Welt beherrschen. Auch fingt er an zu begrei-
fen, daB die «Dame seines Herzens», oder, wie er nun sagen wird, seine «Her-
riny, niemand anders sein kann als die Mutter Gottes, die Tochter und Mutter
des himmlischen Ko&nigs.

Man wird bei dieser «Kehr zu Gotty an die Legende des Christophorus
erinnert, der auch nicht zufrieden war, bis er sicher wullte, daB} er dem Héchsten
diene. Doch es geht nicht nur darum, zu wissen, wem man dienen soll, sondern
auch wie und wo man dem einmal gefundenen Herrn seinen Dienst zu leisten
hat. Dieses Suchen nach dem Willen Gottes erfiillt das ganze weitere Leben des
Rekonvaleszenten. Kaum kann er auf seinen Beinen stehen, macht er sich auf
den Weg. Aus dem ruhmsiichtigen, tatenfrohen Ritter wird der demiitig for-
schende Pilger.

Der Pilger

Der erste und vorerst einzige EntschluB nach seiner Genesung ist nun also die
Wallfahrt nach Jerusalem «mit so viel BuBiibungen und Entsagungen, wie sie
nur eine groBmiitige, von Gott entflammte Seele wiinschen kann.» Die dulere
Pilgerfahrt beginnt mit einer kleinen Wallfahrt in der Nihe, zu der er noch
seinen Bruder, den Kumpanen friiherer Exzesse, mitnimmt und auf der er
bereits der Muttergottes ewige Keuschheit gelobt. Dann bricht er auf zum
Marienheiligtum auf dem fernen «zersigten» Berg: dem berithmten Felsen-
kloster der Schne des heiligen Benedikt auf dem Montserrat. Hier vertauscht er
seine kostbaren Kleider mit dem Sacktuch der Biifler, hier hingt er Schwert
und Dolch am Gitter auf, hier halt er Nachtwache vor dem Marienbild, das
inmitten der katalanischen Kalktiirme nicht weniger verdiente «Muttergottes
im Steiny zu heiffen als unser Heiligtum am Rand des Jura. Doch wichtiger
als diese romantische Ritterweihe ist die Generalbeicht, auf die er drei Tage
verwendet — und wichtiger ist wohl auch die weise erste Einfithrung in die
Wege des Gebets, die ihm der Beichtvater aus der geistlichen Lehre des Bene-
diktinerabtes Cisneros vermittelt.

Vom Montserrat sollte es nun direkt zum Hafen von Barcelona gehen; doch
Inigo fiihlt sich gedrédngt, abseits von der groBen Stralle, die Einsamkeit einer
Hohle nahe dem Stadchten Manresa aufzusuchen. Hier tritt die innere Pilger-
fahrt in ihre entscheidende Phase ein. Worauf er auf dem Krankenlager ein
erstesmal aufmerksam geworden ist: die inneren Bewegungen der Seele, das
Hin- und Hergezogensein von zweierlei Geistern, der Wechsel von Lust und
Unlust bei seinen geistlichen Ubungen, zum Beispiel beim Besuch von Messe
und Chorgebet im nahen Dominikanerkloster, das nimmt ihn nun ganz ge-
fangen. Zweifel steigen in ihm auf, Versuchungen und Skrupel. Mit uber-
maBigen BuBiibungen, Fasten und Wachen schwicht er seine Gesundheit. Er
gerit bis an den Rand der Verzweiflung, bis zur Versuchung des Selbstmords.
Wohl holt er sich Rat bei einem Beichtvater und gesteht thm alles, wohl emp-
fangt er von ihm die geistliche Lehre der «Nachfolge Christi», wohl liest er seine
Aufzeichnungen aus dem «Leben Jesus: aber Hilfe findet er nicht, bis auf

4 Unsere Liebe Frau von Montserrat



sein instindiges Flehen Gott selber eingreift, die Qual von seiner Seele nimmt
und mit ihm verfahrt «wie ein Schullehrer mit seinem Kind». Was ihm nun
zuteil wird, muf3 neben die mystischen Erhebungen einer Theresia von Avila
und eines Johannes vom Kreuz gestellt werden. Doch was uns der «Pilgers —
so nennt er sich selber in seinem Bericht — davon preisgibt, ist sehr sparlich
und diskret. Entscheidend muf3 die Stunde am Flifichen Cardoner gewesen
sein, die er nie vergessen wird: «In Andacht versunken ging er so dahin und
setzte sich eine kleine Weile nieder, mit dem Blick auf den FluB, der tief unten
dahinfloB. Wie er nun so dasaB}, begannen die Augen seines Verstandes sich
ihm zu erdffnen. Nicht als ob er irgendeine Erscheinung gesehen hitte, sondern
es wurde ithm das Verstandnis vieler Dinge tiber das geistliche Leben sowohl
wie auch tiber die Wahrheiten des Glaubens und iiber das menschliche Wissen
geschenkt. Dies war von einer so groflen Erleuchtung begleitet, daB} ihm alles
neu erschien.» So Uberwiltigend muf} dieses Licht gewesen sein, dal} Ignatius
als alter Mann nach mehr als 62 Jahren zum Zeugnis gedriangt wird: «Wenn er
im ganzen Verlauf des Lebens alles zusammennimmt, was er von Gott an
Gnadenhilfen erhalten und was er jemals gewuf3t hat, und wenn er all dies
in eines faBt, so hélt er dies alles doch nicht fiir so viel, wie er bei jenem ein-
maligen Erlebnis empfangen hat . .. Es war ihm, als sei er ein anderer Mensch
geworden und habe einen anderen Verstand erhalten.»

Was war der Inhalt dieser erhabenen Schau? Ignatius betont, daB} sich seine
Einsicht nicht in Einzelheiten darlegen lasse, «obwohl es deren sehr viele
wareny. Es muf} eine grofartige Zusammenschau von natiirlichen und 1iber-
natiirlichen Wahrheiten gewesen sein, eine Einsicht in grofle Zusammenhénge.
Ist ihm schon auf dem Krankenbett eine Ahnung vom Kénigreich Christi und
seinem Ruf zur Mitarbeit aufgegangen, hat er dort schon die erste innere
Erfahrung zur «Unterscheidung der Geisters notiert, so sieht er nunmehr den
einen groBen Kampf zwischen Christus und Satan gegenwirtig im Weg der
Kirche durch die Welt, der je und je von den innersten Entschlussen der Men-
schen mitbestimmt wird, wobei es entscheidend ist, ob diese Entschliisse unter
dem Einflull des guten oder des bosen Geistes gefillt werden. Man darf fiiglich
behaupten, in dieser Stunde am Cardoner habe die Geburt des neuen christ-
lichen Weltbildes stattgefunden. Dem ungebildeten Ignatius wird an der
Schwelle der Neuzeit neu geschenkt, was durch Augustinus am Ende der Antike
an Psychologie in den Confessiones und an Geschichtstheologie in der Civitas
Dei niedergelegt worden ist. Und wie Augustinus fiir die ihm folgende Ge-
schichtsepoche in der Kirche bestimmend wurde und ihr Weltbild prégte, so
wird auch die Schau des Ignatius die ganze nachfolgende Frommigkeitsrichtung
der Kirche und davon ausstrahlend ihre Kulturarbeit entscheidend beeinflussen.
Nur geschieht dies nicht in einem Werk von literarischem Wert, sondern in
einem anspruchslosen, niichternen Handbiichlein, den sogenannten Exerzitien.
Das Exerzitienbiichlein enthilt vornehmlich praktische Winke und Regeln fiir
das religiése Leben auf Grund der eigenen Erfahrungen des Ignatius; sodann
einen Plan fiir das betrachtende und besinnliche Beten wiahrend 30 Tagen oder
«vier Wocheny, von denen die erste der Reinigung von den Stinden, die {ibrigen
dem Leben Jesu und seiner Nachfolge gewidmet sind. In diesem Rahmen finden
wir als Niederschlag der erwidhnten Schau zwei besondere Betrachtungsskizzen
«Vom Kénigtum Christi» und «Von den zwei Bannern». Darin ist das eigent-

6



liche Programm des geistlichen Trainings angegeben: Mich in der Uberwindung
meiner selbst fiir den Willen Gottes gefiigig und fiahig zu machen und alles
aufzubieten zur Mitwirkung an der Heimholung der Welt, in der Nachfolge des
kreuztragenden Christus, zur je groferen Ehre des Vaters. —

Was auf Manresa an dufleren Fahrten im Leben des heiligen Ignatius folgt,
die tatsachlich unternommene Reise nach Jerusalem iiber Rom und Venedig,
die Riickkehr nach Barcelona und die steile Treppe von der dortigen Gram-
matikschule bis zur Magisterwiirde an der Universitat Paris, endlich die letzte
Fahrt tiber die Heimat nach Italien und Rom: dies alles fiigt zur Vollendung
seiner inneren Gewillheit nichts Wesentliches hinzu. Aber es hat Bedeutung fiir
die «Menschwerdungs und «Fleischwerdung» seiner erhabenen Einsicht, und
es steht im Dienst der niheren Kenntnis des menschgewordenen Gottes in
seinem Erdenwandel und in seinem Fortleben in der Kirche.

Der Mann der Kirche

Mit der Kirche, unter der er immer die sichtbar streitende und hierarchisch
diensttuende versteht und die er ehrfiirchtig «Unsere Heilige Mutter» oder die
«Braut Christi» nennt, ist Ignatius in verschiedenartige Berithrung getreten. In
seiner korperlichen und seelischen Krankheit empfangt er ihre sakramentale
und seelsorgliche Hilfe; aber auf seiner Pilgerfahrt und seiner ersten seelsorg-
lichen Tétigkeit als Laie mul} er ihr handgreifliches Zupacken erfahren. Mehr-
mals verhaftet, hat er iiber seine geistlichen Lehren vor der Inquisition Rechen-
schaft abzulegen und das erste Manuskript seiner Exerzitien auszuliefern. Ob-
wohl jedesmal freigesprochen, zieht er es doch vor, den heiffen Boden von
Spanien zu verlassen und siedelt von den spanischen Universitaten an die Sor-
bonne von Paris tiber. Dal} er aber iiberhaupt als DreiBigjahriger noch mit
Latein beginnt und den ganzen Lehrgang der kirchlichen Studien auf sich
nimmt, zeigt, daB er gewillt ist, sich in die giiltige Ordnung einzufiigen, die
fiir die Ausiibung des Lehramtes in der Kirche gesetzt ist.

Vollends zum Mann der Kirche wird Ignatius — so nennt er sich jetzt in
Umformung seines Namens nach dem groBen Martyrerbischof der Urkirche —
als Ordensstifter. Die Art, wie er dies ganz allmihlich wird, zeigt die Fort-
setzung seiner inneren Pilgerfahrt. Nach einigen gescheiterten Versuchen
gewinnt er in Paris ein international gemischtes Hauflein Gefahrten, die man
an der Sorbonne «Iniguisten» nennt. Dieser «Studentenbund fiir Mohamme-
danermissions legt am 15. August 1534 in einem Kirchlein am Montmatre die
Geliibde der Armut und Keuschheit ab und verpflichtet sich, zur Hilfe an
den Seelen ins Heilige Land zu fahren. Da man sich aber noch nicht einig ist,
ob man auf die Dauer dort bleiben soll und da man auch keine Sicherheit hat,
daB man tberhaupt dorthin gelangen wird, fligt Ignatius eine fir die Zukunft
richtunggebende Klausel bei: Sollte ihr Verlangen zur Uberfahrt binnen Jahres-
frist sich nicht erfiillen lassen, oder thnen spaterhin die Riickfahrt aufgezwungen
oder diese von der Mehrheit beschlossen werden, so wollen sie sich in Rom
dem Papst zur Verfiigung stellen, «damit sich Christus durch die Vermittlung
seines Stellvertreters wiirdige, ihnen den Weg seines gréferen Dienstes zu
weisen.»

Damit hat Ignatius einen neuen Schritt im «Suchen und Finden des Willens

7



Gottes» getan: nicht nur innere Einsprechungen, auch die duBeren Verhiltnisse
und Fiigungen sind als Fingerzeig Gottes zu werten; die letztgiiltige Antwort
aber ist in der Verfiijgung der Kirche zu finden, und zwar an der Stelle, wo
ihr Gesamtinteresse in Betracht gezogen wird: beim Heiligen Vater.

Unser Pilger, der davon traumte, fiir seinen Konig barfu} «durch die ganze
Welt» zu ziehen, wird nun also seBhaft in Rom. Er iiberlaf3t es seinen S6hnen,
den Fernen Osten und Westen zu erobern. Aber ist er nun auch mehr und
mehr an sein enges Zimmer gebunden, innerlich bleibt er auf dem Weg, wie
es auch symbolhaft das Kirchlein ausspricht, das ihm in Rom zur ersten Heim-
statt wird: Maria della Strada: Maria vom Weg. Gewi3 weill er nun schon
langst, daB der Heilige Geist, auf den sich jeder Schwirmer und Sektierer
beruft, nur weht, wo ER will, ndmlich im Leib und in den Grenzen der Kirche;
aber da es ja darum geht, diese Grenzen zur jeweils gréfleren Ehre Gottes hin-
auszuschieben, mufl man nach wie vor suchen und erspiiren, wo und wie der
Einsatz geschehen soll.

So ist auch noch der Ordensgeneral Ignatius alles andere als der routinierte
Verwaltungsmann, der mit blofem «Organisationstalents das weltweit sich
verzweigende Gebilde des «Fihnleins Jesu» leitete, und ebensowenig ist der
Verfasser der Konstitutionen der eingefuchste Systematiker, der das warm und
voll sprudelnde Leben in kalte, enge Paragraphen zwingen wollte. Fiir jede
einzelne Entscheidung sehen wir ihn vielmehr die innere Evidenz des Willens
Gottes suchen, das heilt die Bestitigung seiner Pline und Entschliisse durch
jenen inneren Trost, den er schon in Manresa als Stimme des guten und hei-
ligen Geistes vom bésen zu unterscheiden gelernt hat. Mag man daher die
Klugheit des ersten Jesuiten bewundern oder schméhen, man muf} mindestens
zugeben, daB sie nicht aus menschlicher Berechnung, sondern aus mystischen
Tiefen, aus Gebet und Tranen, stammt. Und so wollte er auch, daf} sein Gesetz-
buch, das er «auf Geheil des Stellvertreters Christi, nach dem Beispiel der
Heiligen und auf den Rat der gesunden Vernunfts abfaBt und fiir nétig halt,
bei seinen S6hnen Raum lasse fiir das «innere Gesetz der Liebe, das der Heilige
Geist zu schreiben und einzuprigen pflegt.s Auf geradezu wunderbare Weise
hat sich diese Entsprechung von duBerem und innerem Gesetz in den Ent-
schliissen des noch vor der Abfassung der Konstitutionen nach Indien ab-
gereisten Franz Xaver gezeigt. Obwohl vor ginzlich neue, ungeahnte Situa-
tionen gestellt und iiber Jahre selbst vom Briefverkehr abgeschnitten, entscheidet
er immer und immer wieder so, wie es der Art und dem im fernen Rom ent-
stehenden Werk dessen entspricht, den er ehrfiirchtig «Vater meiner Seeles
nennt. Es ist in Wahrheit derselbe Geist, der ihn vorantreibt: der Geist demii-
tigen Forschens und groBziigiger Bereitschaft gegeniiber dem Willen Gottes.

Man darf wohl sagen, da} etwas von dieser Haltung auch auf den Orden in
seiner Gesamtheit iibergeht. Sie befdhigt ihn zu jener Anpassung an die Ver-
hiltnisse, die man ihm so oft als schlaue Taktik mifdeuten wird. Gewil3 gibt
es nun bald Jesuiten, die als Minister am Kaiserhof von Peking in seidenen
Gewindern Astronomie dozieren und andere, die sich in Indien unter die ver-
worfenen Parias und in Casablanca unter die stinkenden Negersklaven mischen:
die einen wie die andern aber bewegt das gleiche Verlangen, «allen alles zu
werdeny, Seelen fiir Christus zu gewinnen und ihm «bei Ehre und Schmachs»
nachzufolgen. Nicht selten bezeugen sie dies im blutigen Martyrium. Da} man

8



Von dieser schiichten Kammer aus

leitete Ignatius zu Rom seinen Orden

in der Folge ihren Orden immer wieder, einmal hier, einmal dort, verfolgt, daf3
man selbst vom Papst fiir etliche Jahre seine Aufhebung erzwingen wird, das
verdanken die Jesuiten neben ihren eigenen Fehlern — welcher Mensch wére
davon frei? — und neben der «Macht der Finsternis» niemand anderem als
threm eigenen Griinder, der darum betete, dall sein «Fahnleiny oder seine
Compania stets dem kreuztragenden, also verfolgten Christus zugesellt sei. Doch
auch daraus soll ein rechter Jesuit keine falschen Folgerungen ziehen. Wenn
je, so gilt es im Tod, den Willen Gottes zu verehren und nicht irgend eine
heroische Art im Zuge der Martynumsbegelsterten a tout prix zu erstreben.
Die Verfolgung darf also niemals provoziert werden, denn Gott bestimmt, was
mehr zu Seiner Ehre gereicht, Leben oder Tod, und unterdessen ist das Maf}
seiner Ehre das groflere und sichere Heil der anvertrauten Seelen. Von da aus
ist nun auch der Tod des heiligen Ignatius zu bewerten. So wie sein groBer Sohn
Francisco nach so vielen heroischen Abenteuern vor den Toren Chinas auf
einem Biindel Stroh einsam am Fieber gestorben ist, so stiehlt sich auch der
Vater auf ganz gewShnliche Weise von seinem Krankenlager von dannen, un-
bemerkt und bescheiden, so daB selbst der papstliche Segen zu spit kommt.
Wen dies stort, und wer den einstigen Ritter und Offizier lieber als «Held auf
dem Schlachtfeld» hitte fallen sehen, der iiberdenke den Spruch, den man
ihm aufs Grab gesetzt hat: «Nicht eingegrenzt werden vom GréBten, dennoch
eingeschlossen bleiben im Kleinsten, das ist gottlich.»

Vikar Ludwig Kaufmann, Basel

9



	Ignatius von Loyola

