
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 33 (1955)

Heft: 12

Artikel: Aktive Mitfeier der heiligen Messe

Autor: Vetter, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ersten Messe den Jüngern seinen Leib und sein Blut darreichte. Damals ruhte
einer an seinem Herzen, an seine Brust gelehnt, eben «der Jünger, den Jesus
liebte», Johannes. Deshalb muß man zu Johannes gehen, zu den Abschiedsreden

und zum Hohepriesterlichen Gebet greifen, um die Liebe des Herrn zu
erleben. (Man läuft zwar Gefahr, ein wenig zu weinen dabei Oder noch
besser, man tritt zum Mahl der Liebe hinzu, zur heiligen Kommunion. Denn
hier schenkt Er sich in Liebe dem Herzen. — Wenn der Priester ganz am Ende
der heiligen Messe noch dreimal spricht: Heiligstes Herz Jesu, erbarme Dich
unser, so klingt es manchmal wie eine Bitte um Verzeihung, weil man wie
Johannes am Herzen Jesu geruht hatte und doch so wenig Liebe verschenkte.

Johannes stand unter dem Kreuze, mit der Mutter Jesu, und er berichtet
uns (Joh. 19, 34), wie ein Soldat die Lanze in die Seite des toten Herrn stieß,
und alsbald Blut und Wasser herausfloß, die Symbole der Sakramente, der
heiligen Kirche. Seither fließen «Ströme lebendigen Wassers» (Joh. 7, 38)
aus der geöffneten Seite, und wen es dürstet, der trete hinzu und trinke. Das
Herz des Herrn steht für alle offen Denn es ist ein lebendiges Herz. Der
Herr lebt! Er ist von den Toten auferstanden und verklärten Leibes in den
Himmel aufgefahren, in die ewige Glückseligkeit. Sein Herz schlägt für uns,
das Blut der Gnade entfließt in alle Glieder des mystischen Leibes.

Herz-Jesu-Verehrung ist im Grunde eine Haltung, ein liebendes Eindringen
in das Geheimnis der Liebe Jesu, in seine göttliche und menschliche Liebe.
Wem vor den besonderen Andachten und Formeln etwas bange ist, wer sich
nicht recht mit gewissen Wendungen und unglücklichen Übertragungen
befreunden kann, der verzage nicht! Er gehe in Ehrfurcht zu Maria und zu Johannes.

Sie standen unter dem Kreuze und sahen das Herz des Herrn erlahmen. Sie
sahen aber auch den verklärten Herrn und erfuhren die ewige Liebe seines

lebendigen Herzens. Vielleicht wird dann der Herr selbst im stillen zu ihm kommen

und sagen: «Reiche deine Hand her und lege sie in meine Seite! Und sei

nicht ungläubig, sondern gläubig!» (Joh. 20, 27).
Der Magnolienbaum blüht im Garten so schön. Man müßte ihn vielen

Menschen zeigen, damit sie sich freuen. Der Monat Juni beginnt, der «Herz-Jesu-
Monat». Man müßte vielen Menschen den Weg zum Herzen, zur Liebe Jesu
zeigen. P. Bruno

Aktive Mitfeier der heiligen Messe

Hochwürdiger, sehr verehrter Herr Pater,

Über eine liturgische Frage sind wir miteinander ins Gespräch gekommen,
mit einer ebensolchen möchte ich es heute gerne fortsetzen.

Die Gebete der heiligen Messe sprechen meist in der Mehrzahl. Daraus läßt
sich ohne Schwierigkeit ablesen, daß sie nicht Privatandacht, sondern
Gemeindegottesdienst sein will. Sobald man aber bedenkt, daß dieser Gottesdienst
nicht nur aus gemeinsamem Beten besteht, sondern das Opfer des Neuen Bundes
darstellt, wird das Wir der Texte problematisch. Die Zubereitung und Wand-

203



lung der Opfergaben kann nur der Priester kraft seiner Weihe vollziehen. Die
Liturgie spricht aber so, als ob auch die Laien mitopferten : «Betet, Brüder, daß
mein und euer Opfer wohlgefällig werde bei Gott, dem allmächtigen Vater.»
«Für sie bringen wir Dir dar, und sie selbst opfern es Dir, dieses Opfer des
Lobes.» «So nimm denn, Herr, wir bitten Dich, diese Opfergabe huldvoll an,
die wir, Deine Diener und Deine ganze Gemeinde Dir darbringen.» «Wir, Deine
Diener, aber auch Dein heiliges Volk bringen Deiner erhabenen Majestät von
Deinen Geschenken und Gaben ein reines Opfer dar, ein heiliges Opfer, ein
makelloses Opfer.»

Einerseits ist also nur der Priester fähig und befugt, das Opfer darzubringen,
anderseits wird doch auch dem «heiligen Volk» ein echtes Mitopfern
zugesprochen. Papst Pius XII. bestätigt das in seiner Liturgie-Enzyklika «Mediator

Dei», wenn er sagt: «Dadurch aber, daß der Priester das göttliche Opfer
auf den Altar legt, bringt er es Gott dem Vater als Opfergabe dar zur Ehre der
heiligsten Dreifaltigkeit und zum Wohl der ganzen Kirche. An dieser Opfer-
darbringung im strengen Sinn nehmen die Gläubigen in zweifacher Hinsicht
teil: sie bringen nämlich das Opfer dar, nicht nur durch die Hände des Priesters,
sondern gewissermaßen zusammen mit ihm, durch diese Teilnahme wird auch
die Darbringung des Volkes in den liturgischen Kult selbst einbezogen»
(Herder-Ausgabe Seite 79).

Wie soll man nun dieses Mitopfern verstehen? In dem Buch «Eucharistia.
Gestalt und Vollzug», von Jos. Pascher, finde ich folgende Antwort: «Was hier
nämlich die Gläubigen anlangt, so wird ja nicht gefragt, was sie allein
vermögen, sondern in der bestimmten Lage der eucharistischen Gemeinschaft, wo
sie unter einem priesterlichen Haupte geordnet sind Was die nur Getauften
und Gefirmten kraft ihrer Prägung nicht vermögen, das wird ihnen geschenkt
in der Verbindung mit dem priesterlichen Haupt durch dessen äußeres Priester-
tum» (Herder-Ausgabe, Seite 277).

Diese Antwort ist zweifellos richtig, und doch befriedigt sie mich nicht ganz.
Es will mir scheinen, als sei das Zustandekommen der eucharistischen Gemeinschaft

und der Verbindung zwischen Laien und Priester in ihr zu äußerlich
und zu zufällig, um das Mitopfern der Gläubigen in seinem Wesen begründen
zu können. Wenn Laien das Opfer des Neuen Bundes Gott darbringen wollen,
können sie es gewiß nur in Verbindung mit einem Priester — das ist eine «conditio

sine qua non» —, aber ihre Befähigung und Befugnis, mitzuopfern,
empfangen sie nicht vom Priester, .sondern von dort, wo auch der Priester sie her
hat: von Christus. Wir müssen also meines Erachtens beides, sowohl das Opfern
des Priesters als auch das Mitopfern der Laien, in einer tieferen Schicht zu
erfassen suchen, wenn wir verstehen wollen, wie beides, und vor allem das

letztere, möglich ist.
Der eigentliche Opferpriester und zugleich die Opfergabe war auf Golgatha

und ist seither in jeder heiligen Messe Jesus Christus, der Plerr, selber. War es

aber auf Golgatha der physische Gottmensch Jesus Christus, so ist es jetzt der
verklärte Herr, der das Opfer darbringt. Als solcher ist er das Haupt seines

mystischen Leibes, der Kirche. Man kann also auch sagen: Die Kirche bringt
das Opfer dar. Kirche aber sind wir Getauften alle. Ob nun Priester oder
Laien, wir alle sind Glieder des mystischen Leibes Christi und als solche
Mitgeopferte. Das Opfern des Priesters und das Mitopfern der Laien ist also nur

204



Opferung des Kelches beim Pontifikalamt

möglich, weil sowohl der Priester als auch die Laien Glieder des einen mystischen

Leibes Christi sind, wobei freilich ihre Gliedfunktion eine verschiedene
ist. Die Verbindung mit einem Priester ist also nicht das letzte, wodurch das

Mitopfem des Volkes möglich wird, sondern die Einverleibung beider in
Christus.

Nun würde es mich interessieren, von Ihnen zu erfahren, ob meine
laienhaften Gedankengänge dogmatisch einwandfrei sind. Das aber vor allem
deshalb, weil ich daraus Folgerungen für den praktischen Vollzug des Mitopferns
der Laien ziehen möchte. Die Praxis ist ja nur dann richtig, wenn sie aus der
rechten Sicht der Dinge hervorgeht.

Wenn also das Mitopfern der Gemeinde durch ihre Einverleibung in Christus

möglich und wirklich wird, dann ist zwar Christus, der Herr, der eigentliche
Opferpriester, der als Opfergabe sich selbst dem Vater darbringt, aber die

205



Gemeinde ist daran beteiligt, weil sie in mystischer Einheit mit Christus lebt.
Sie nimmt also teil am priesterlichen Akt der Darbringung und ist folglich
auch hineingenommen in die Opfergabe, ist nicht nur mitopfernd, sondern auch
mitgeopfert. Daraus ergeben sich ernste Konsequenzen für eine aktive
Teilnahme der Laien an der heiligen Messe. Ihre äußere Aktivität ist zwar im
Vergleich zu der des Priesters gering, auch im objektiven Vollzug tritt das Volk
hinter Christus, dem Haupt, und seinem Priester zurück, aber im subjektiven
Mitvollzug stellt sich ihm die gleiche, höchst aktive Aufgabe, wie sie auch der
Priester für seine Person leisten sollte und wie Christus selber sie leistet. Da ist
vor allem das Bewußtsein und der Wille, unter den eucharistischen Gestalten
dem Vater seinen Sohn als Opfer darzubringen, weil sein Opfer allein vollgültig
ist vor Gott. Sodann aber gehört dazu das lebendige Bewußtsein, der Wille und
eigentlich auch das Gefühl für die mystische Einheit der Gcmcindeglieder mit
Christus, dem Haupt, einer Einheit auf Leben und Tod, durch die wir alle mit
Christus hingeopfert sind. Hier setzt die schwere Aufgabe des Einzelnen ein, sich

wirklich, mit Wissen, Wollen und Fühlen, mit seinem ganzen Sein und Wesen
in das Opfer Christi hineinzugeben. Es genügt nicht, ein Scherflein in den
Klingelbeutel zu werfen. Es genügt auch nicht, diese oder jene Selbstüberwindung,

ein sogenanntes Öpferchen anzubieten. Der Mensch muß sich ganz und
«im Geist der Demut und mit zerknirschtem Herzen» Gott darbringen. Mit
Christus im Ölgarten muß er sprechen: «Nicht wie ich will, sondern wie Du
willst.» Es ist leicht, das in all den Dingen zu sagen, in denen wir mit Gott mehr
oder weniger einig sind. Es muß aber auch und gerade im Hinblick auf all das

gesagt werden, wo wir anders denken, anders wollen, anders fühlen möchten,
als Gott es will. Hier erst zeigt es sich, ob wir uns wirklich selbst und wirklich
ganz opfern. Ein solcher Mitvollzug des Opfers Christi in der heiligen Messe
wird uns freilich moralisch und psychologisch nicht von heute auf morgen
möglich sein, wir brauchen vielleicht Jahre, Jahrzehnte oder ein ganzes Leben
dazu, aber wir müssen wenigstens den Wunsch haben, unser Opfer so
vollkommen zu leisten, wie Christus, der Herr, es getan hat.

Wenn diese Gesinnung des Opfers in der Einheit mit Christus, dem Haupt,
und also auch in der Einheit mit unseren Mitmenschen als den Gliedern seines

mystischen Leibes fehlt, dann ist alle äußere aktive Teilnahme an der heiligen
Messe nur Lärm von «tönendem Erz und klingender Schelle». Leider scheint
mir die Unterweisung in Predigt und Religionsunterricht selber oft in jenen
Äußerlichkeiten oder doch im Objektiven stecken zu bleiben und den inneren,
subjektiven Vollzug zu vernachlässigen, anstatt ihn dem Denken, Wollen und
Fühlen der Gläubigen nahezubringen. Wo die rechte Opfergesinnung aber
vorhanden ist, da drängt sie von selber zur aktiven Teilnahme am äußeren Vollzug

des Opfers, zum gemeinsamen Beten unci Singen und zur Gemeinschaft am
Tisch des Herrn.

Damit wäre ich am Ende meiner Epistel und warte nun mit Spannung auf
Ihre Antwort.

Mit freundlichen Grüßen

Ihr Eduard Vetter

206



Mein sehr verehrter Herr Doktor,

In Ihrem werten Brief vereinigen sich Wissen und Frömmigkeit zu einer nicht
alltäglichen Synthese. Aufs ganze gesehen, muß Ihnen bestimmt jeder Theologe
beipflichten.

Es genügt in der Tat nicht, daß der Altar im Blickfeld aller Kirchenbesucher
steht (wie das in den modernen Kirchen in vorbildlicher Weise der Fall ist),
man muß den Altar auch in die Mitte des täglichen Lebens stellen. Mag sich
einer in seinem Meßbuch und in den neuesten Errungenschaften der
liturgischen Reformen noch so trefflich auskennen, er wird solange am Wesentlichen

vorbeisehen, als er nicht begreifen will, daß Messe und Leben
zusammengehören.

Der Entlassungsruf am Schluß des heiligen Opfers «Ite missa est» bedeutet:
Geht, es ist Sendung! Das eucharistische Opfer ist zu Ende, aber nun beginnt
das Opfer des Lebens. Ohne diese notwendige Ergänzung bleibt die schönste

Liturgie ein Torso, der weder Gott noch den Menschen gefallen kann. Ohne
diese unabdingbare Auswirkung in der harten Fron der täglichen Pflichten
wird das heilige Spiel der gottesdienstlichen Feier zu einer unwürdigen Spielerei,
die Fluch statt Segen heraufbeschwört. Darum ist es wirklich nicht damit getan,
wenn der Christ bei der Opferung ein paar Münzen in die Opferbüchse wirft,
es sei denn, es handle sich um das Scherflein der Witwe, die nicht vom Uberfluß,

sondern vom Lebensnotwendigen spendet. Gott will nicht unsere Gaben.
Er will unser Herz, Er will uns selbst.

Freilich, nie wird der Mensch diplomatischer, als wenn es darum geht, sich
selber vor der vollen Selbstübergabe und Selbsthingabe zu schützen. Immer
wieder versucht er, wenigstens ein kleines Stück Garten einzuhagen, worin
eisern eigener FIcrr und Meister sein will, wo ihm niemand dreinreden soll und
wo er .sich sogar wider Gottes Herrschaft und Anspruch behauptet. Man kann
aber das heilige Opfer nicht richtig mitfeiern, ohne wenigstens den guten Willen
mitzubringen, sich ohne Vorbehalt unter Gott und Seinen Auftrag zu beugen.
Wie Brot und Wein, einmal auf den Altar gelegt, bei der Wandlung ganz in
Christi Fleisch und Blut übergehen — es bleiben von der früheren Wesenheit
nichts als die sinnlich wahrnehmbaren Erscheinungsformen —, so muß sich der
mitfeiernde Christ ganz in Christi Opfertat hineinnehmen lassen, um in Wahrheit

ein zweiter Christus zu werden. Denn was man auf dem Altar niedergelegt,
ist Gott geweiht, man darf es nicht wieder zurücknehmen.

Eine aktive Mitfeier des heiligen Opfers ist darum nur dann gegeben, wenn
man dabei «den alten Menschen» zum Tod verurteilt und ihn gleichsam mit
Christus ans Kreuz heftet. In deutlicher Anspielung an das Ritual des Alten
Bundes, das bei bestimmten Anlässen die Schlachtung von Opfertieren vorsieht,
sagt Augustinus: «Immoletur superbia, immoletur avartia, immoletur luxuria.»
Stolz, Habsucht, Unzucht usw., das sind die Opfertiere, die wir zu schlachten
haben. Wahrlich, die Vorsätze, die wir bei der Beichte fassen, hätten nicht so
kurze Beine, wenn wir sie jeweils bei der Opferung wieder auf die Patene des
Priesters legten. So münden sie ein in das Opfer des Herrn, der uns in der
Kommunion heimsucht mit dem ganzen Reichtum Seiner Gnaden, so daß Seine
Kraft in uns vollendet, was die eigene Ohnmacht nie zustandebringt. Wieviel

207



froher und fruchtbringender müßte sich auf solche Weise das Streben nach
christlicher Vollendung gestalten.

Noch etwas. Die natürliche Scheu des Menschen vor dem Tod bedingt auch
einen lähmenden Schrecken vor dem mystischen Sterben, wie es Opfer und
Askese gebieterisch fordern. Aber wir vergessen zu leicht, daß hier nur das zum
Tode verurteilt wird, was ohnehin kein Recht hat zu leben und darum wahre
Lebensentfaltung hindert. Wir müssen immer noch mehr lernen, die Schrecken
des Karfreitags in der Verklärung des Ostertriumphes zu sehen. Wir werden
soviel und soweit mit Christus Auferstehung feiern und zu wahrer Verklärung
gelangen, als wir mit Ihm leiden und sterben. Das eucharistische Opfer erweist
sich somit genau wie das Sterben des Herrn als ein Transitus, als ein Durchgang
vom Tod zum Leben.

Dies alles haben Sie schön und richtig gesehen. Aber es schien mir wichtig
genug, es mit andern Worten kräftig zu unterstreichen. Was jedoch die
Zuordnung von Priester und Volk angeht, bedürfen Ihre Ansichten wohl einer
Ergänzung. Darüber sollen Sie im übernächsten Lieft vernehmen. Unterdessen
bleibe ich Ihnen im Herrn dankbar und herzlich ergeben P. Vinzenz

GOLDENES PRIESTERJUBILÄUM
Semer Gnaden Abt Augustinus' Borer

Wenn Gottes Geist sagt, der Priester sei der Ausspender der Geheimnisse
Gottes, und wenn wir die tiefe Bedeutung dieses geoffenbarten Ausspruches
ganz überlegen, hat es seine volle Berechtigung, der 50 erreichten Dienstjahre
eines Gottgesalbten in einer größeren Dankesfeier eigens zu gedenken.

Gott dem Herrn zu danken für die Vielheit empfangener und gespendeter
Gnaden, kam Abt Augustinus zum Heiligtum Unserer Lieben Frau im Stein,
wo er vor 50 Jahren — der Himmel hatte damals zum Gruß eine weiße Schneedecke

über das Leimental gebreitet — an Maria Verkündigung sein Erstlingsopfer

dargebracht hatte. Mit ihm Gott dem Herrn zu danken, erschienen seine

geistlichen Amtsbrüder und Freunde von allen Weltrichtungen: von Rom der
Repräsentant des Benediktiner-Ordens beim LIeiligen Stuhle, Abt Primas Bernhard

Kälin; vom «Finstern Wald» Abt Präses Benno Gut; von den Quellen
des Rheins der 82jährige Vizepräses Beda Hophan, Abt von Disentis; von den
Gestaden des Bodensees der Zisterzienser-Abt Heinrich Suso von Mehrerau;
vom Südtirol Abt Stephan Kauf von Muri-Gries; von der Leuchtestadt Luzern
der neue Stiftspropst Beck; von der Kathedrale der Heiligen Urs und Viktor,
Solothurn, Prälat Dr.Bannwart als Vertreter des Bischofs Franziskus von Streng;
von der Metropole des Elsaß Chanoine Welte als Gratulant des Bischofs von
Straßburg; vom «Ländle» Vorarlberg Prälat Dr. Gebhard Metzler, der frühere
Moralprofessor an der theologischen Hausschule des St.-Gallusstiftes; vom We-
semlin (Luzern) der Provinzial der Schweizerischen Kapuziner Provinz, der
hochwürdigste P. Sebastian Huber; Msgr. Roman Pfyffcr als Vertreter der
Basler Katholiken; Pfarrer Trarbach von Kleinlützel, Dekan des Kapitels Dor-

208


	Aktive Mitfeier der heiligen Messe

