
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 33 (1955)

Heft: 3

Artikel: Von den alten Einsiedlern [Fortsetzung]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doch dies alles ist ja schon längst bekannt und oft gesagt worden. Mir
scheint die Forderung von Dunin Borkowski wichtig. Er schreibt unter dem
Titel «Schön strafen»: «Gerade der Strafe gebührt Schönheit. Schön strafen
heißt ruhig strafen. Zorn im Strafen ist das Strafwürdigste am Strafen und
zeigt ein häßliches Gesicht.»

Und denen, die gerne aus dem Alten Testament zitieren: «Wer die Rute
spart, hasset seinen Sohn; wer ihn lieb hat, hält ihn in beständiger Zucht»,
möchte ich zu bedenken geben, daß wir nicht mehr im Alten Testament leben.
Seit 2000 Jahren nicht mehr! Wir schicken keine Sklaven mehr in die
Galeeren. Wir binden auch unsere Rechtsbrecher nicht mehr an den Pranger
auf dem Marktplatz. Wir sind von Jesus Christus erlöst worden und haben
durch die Taufe eine ganz neue Menschenwürde bekommen. Freiheit und Liebe
sind die Kronen dieses neuen Menschen, Demut aber sein Gewand, in dem er
dem «Lamme Gottes» entgegentritt.

«Nicht der Geist Salomos soll über unsern Kindern schweben, sondern die
Liebe Christi, der gesprochen hat: ,Ihrer ist das Plimmelreich'.»

Dr. Otto Wolf

öon 6cn alten Êinfteôkrn
(Fortsetzung)

Das Einsiedlertum war wesentlich eine religiöse, letztlich vom Evangelium
her bestimmte Lebensform: Vacare Deo — frei sein für Gott. Daß das Gebet
als die wichtigste Aufgabe betrachtet wurde, darf uns darum nicht verwundern,
zumal der Orientale einen ausgesprochenen Hang zur Beschauung hat und
ohne Mühe stundenlang der Betrachtung obliegen kann. Die erste Stelle in
seinem Gcbetsleben nahmen die Psalmen ein. Den ganzen Psalter von 150 Psalmen

zu beten, war das normale Tagespensum eines Einsiedlers. Daneben pflegte
er auch, was der heilige Benedikt den Wandel vor Gott nennt, die Übung der
ständigen Gottesvereinigung. Das sogenannte «immerwährende Gebet», das

ständige, möglichst ununterbrochene Verrichten eines Stoßgebetes, bis es gleichsam

zur zweiten Natur wurde und ganz von selbst über die Lippen kam, wurde,
wenn auch nicht von allen erreicht, so doch von allen geübt. Studium in unserm
Sinne kannten die Väter der Wüste kaum. Der heilige Hieronymus und einige
wenige andere bilden eine Ausnahme, und wenn sie davon sprechen, so denken
auch sie nur an das Studium der Heiligen Schrift. Sie galt als das einzige Buch,
in dem der Mönch lesen sollte. In ihr suchte er die «Weisheit», ein vertieftes
Wissen um Gott und göttliche Dinge, und daß er beim betrachtenden Lesen der
Schrift Nutzen für sein Gebetsleben daraus zog, versteht sich von selbst.

Der innern Sammlung des alten Einsiedlers entsprach ein äußerst abgetötetes
Leben. Schon der Ort, die Wüste, brachte viele Opfer mit sich: den Verzicht
auf die Annehmlichkeiten der Kultur, die Härten des Klimas (die Wüste kennt
Temperaturunterschiede von Tag und Nacht bis zu 30 und mehr Graden).
Als Kleidung diente anfänglich eine Tierhaut oder ein Tuch über die Schultern
geworfen, später die Mönchskutte aus grobem Stoff. Der Tisch war mehr als
bescheiden; hartes Brot, Gemüse und Wurzeln, mit etwas Wasser genossen.

48



bildeten die Mahlzeit. Fleisch war verpönt, und vom Wein galt, daß er ganz
und gar nicht für Mönche ist. Es war ein ungeschriebenes Gesetz, daß die
Sonne nie einen Mönch beim Essen sehen sollte, m. a. W. die einzige Mahlzeit

wurde erst nach Sonnenuntergang eingenommen. Noch St. Benedikt
(t 547).- der die Härten der Alten durch weise Mäßigung gemildert hat, kennt
für die Fastenzeit nur eine Mahlzeit, und zwar erst kurz vor der Tagesneige.
Es gab Einsiedler, die sich tagelang jeglicher Nahrung zu enthalten suchten.
Dabei hatten sie es nicht darauf abgesehen, den Körper zu quälen oder wie
gewisse Häretiker, durch Fasten die «schlechte Materie» zu überwinden, som
dern vielmehr, die Herzensreinheit zu erlangen und ein engelgleiches Leben
zu führen. Der «alte Mensch der Sünde» mußte ertötet werden, um zur
vollkommenen Ruhe der Seele und zur innigen Gotteskindschaft zu gelangen. Daß
gewisse Eiferer es hierin gelegentlich an der nötigen Klugheit fehlen ließen,
zeugt nur für den Eifer, mit dem sie das Werk ihrer Heiligung betrieben. Im
Ausdenken von Kasteiungen waren sie erfinderisch; sie suchten zum Beispiel
ständig wach zu bleiben, zu stehen und sitzen, ohne sich anzulehnen, die Arme
ausgespannt zu halten, durch mühevolle Arbeiten in der Wüste den Körper
fast bis zur Erschöpfung zu ermüden. Es gab solche, die ihr Gewand nie wechselten

und sich nie die Erfrischung eines Bades oder gar einer Waschung gönnten.
Und bei all dem wußten sie, wie Schenute sich ausdrückt, daß nicht Name
und nicht Gewand den Mönch ausmachen, sondern die Gottgefälligkeit.

Einen breiten Raum in der Tagesordnung nahm die Handarbeit ein. Einmal
mußte der Einsiedler sein Gärtchen betreuen — der Ertrag war ohnehin spärlich
genug und lohnte kaum die Mühe, dann flocht man Körbe und Matten, die in
der benachbarten Stadt verkauft wurden. So erwarb sich der Mönch die

Mittel, sich das Notwendigste beschaffen und den Armen Almosen geben zu
können. Trotz aller Weltflucht galt es besser für einen Eremiten, dem Annen
und Kranken zu helfen, als bei Gebet und Kasteiung sich des Nächsten in der
Not nicht anzunehmen. Natürlich durfte sich der Einsiedler nicht an seine

Arbeit verlieren; ihr erster Zweck war ja, ihn vor dem gefährlichen Müßiggang

zu bewahren, abgesehen davon, daß es über die gewöhnlichen natürlichen
Kräfte eines Menschen geht, den ganzen Tag ausschließlich der Beschauung
obliegen zu können. Die klösterliche Weltflucht war nie Arbeitsflucht, und
die Alten unterbrachen beim Arbeiten das Gebet nicht; sie arbeiteten betend
und beteten arbeitend.

Daß eine solche ganz und gar auf Gott und die eigene Heiligung gerichtete
Lebensweise manchen zu einem hohen Grad von Vollkommenheit führen
mußte, versteht sich von selbst. Wir finden unter den alten Einsiedlern einige
der sympathischsten Gestalten der frühchristlichen Kirche, einen heiligen
Antonius, einen heiligen Makarius, die «Äbte» Smaragdus, Pachomius und wie
sie alle heißen, die Heiligen der Wüste. Es sind weiter zu nennen ein heiliger
Basilius der Große und sein Freund der heilige Gregor von Nazianz, beides
große Bischöfe und Kirchenlehrer, ein heiliger Hieronymus (wie kein zweiter
in der Heiligen Schrift bewandert), ein heiliger Chrysostomus, Patriarch von
Konstantinopel und Kirchenlehrer, ein heiliger Athanasius. Von den Frauen
nennen wir nur eine heilige Paula und deren Tochter Eustochium. In diesen
allen ist die Wüste fruchtbar geworden. Daß einige in ihrem Eifer das Maß der
Vernunft überschritten und sich in Absonderlichkeiten gefielen — die Säulen-

49



Steher zum Beispiel oder jene, die im Fasten und Beten auf Rekordleistungen
ausgingen und darin die Vollkommenheit sahen —, tut dem christlichen
Heldentum des alten Einsiedlertums keinen Eintrag. Zudem dürfen wir nicht
unsere Begriffe einfach auf die Verhältnisse der alten östlichen Welt
übertragen, abgesehen davon, daß das Mönchtum der Wüste in der Form des

strengen Eremitentums nur "Übergangsstadium war zur allmählichen Entfaltung

des monastischen Gedankens, wie ihn ein heiliger Basilius und besonders
ein heiliger Benedikt entwickelt und gestaltet haben.

Als ersten Einsiedler kennt die Geschichte den heiligen Paulus von Theben
228—341). Der Heilige hat in Hieronymus seinen Biographen gefunden. Zwei

Schüler des heiligen Antonius, ein gewisser Amathos und Makarius, wußten
manchen edlen und wunderbaren Zug aus seinem Leben zu erzählen. Sechzig
Jahre habe Paulus in einer Felsenhöhle ein Leben der Beschauung und strengster

Abtötung geführt, ohne je einen Menschen gesehen zu haben, bis ihn
Antonius, selber ein Greis von 90 Jahren, im Alter von 115 Jahren aufgefunden
habe. Zwei Löwen sollen das Grab, wohin ihn der heilige Antonius unter
Tränen zur letzten Ruhe gebettet habe, mit ihren Tatzen im Wüstensand
ausgescharrt haben.

Der berühmteste Einsiedler war ohne Zweifel der heilige Antonius. Die
Geschichte feiert ihn als den «Vater der Mönche» und ehrt ihn mit dem
Beinamen «der Große». Antonius stammte aus einer wohlhabenden Familie bei
Heraclea in Ägypten, wo er um das Jahr 251 geboren wurde. Mit 20 Jahren
verschenkte er seine Habe an die Armen und zog sich in eine Felsengrabkammer
zurück. Der Weg war hart für ihn und brachte ihm viele bittere Kämpfe.

(Fortsetzung folgt) P. Johannes

WALLFAHRTS-CHRONIK VOM MONAT JULI

7. bis 10. Juli: Das Hochfest der Gnadenmutter,

das Maria-Trostfest, bildete den
imposanten Auftakt zum reichen
Wallfahrtsprogramm dieses Monats. Mit
feierlicher Vesper und Pontifikalkomplet wurde
das Trostfest am Vorabend eingeleitet
Sehr zahlreich war der Sakramentenempfang

in den frühen Morgenstunden des
Festes. Das Pontifikalamt zelebrierte Seine
Gnaden Abt Wilfried Fenker von
Weingarten. Der Kirchenchor von Liestal
verschönerte die heilige Opferfeier durch die
treffliche Wiedergabe der Cäcilienmessc
von Röss unter der Leitung von Lehrer
Ehrsam. Pater Hugo Beck aus dem Kloster

Engelberg schlug auf der seit dem
Tode P. Leopolds verwaisten Orgel wieder

festliche Akkorde an. In seiner gedanken-
tiefen und schön geformten Predigt zeigte
H. H. Johann Stalder, Pfarrer der Dreifal-
tigkcitskirche, Bern, wie der moderne
Mensch — reich an Genüssen, aber arm an
Freuden — bei Maria den wesenhaften
'Frost findet: Jesus Christus, den Erlöser
und Heiland, der alles Leid erklärt und
verklärt. -— Während über die Mittagszeit
kleine Regenschauer mit Aufhellungen
wechselten, konnte man um 2 Uhr doch die
große Prozession mit dem Gnadenbild
Unserer Lieben Frau abhalten, die wiederum
zum beredten Zeugen der innigen Marienliebe

des katholischen Volkes wurde. 14
Jungfrauenkongregationen, 1 1 Jungmannschaften

und Gesellenvereine, 6 Blauring-

5°


	Von den alten Einsiedlern [Fortsetzung]

