
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 33 (1955)

Heft: 2

Artikel: Von den alten Einsiedlern

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


reicht die Zeit noch zur heiligen Ölung und zur Anrufung des Namens Jesu im
Herzen. Wehmut und Vertrauen im brechenden Auge, Jubel und Freude im
Himmel.

Eine Weile noch dunkelt die Nacht. Dann schimmert im Osten der,neue
Morgen empor. Leise verklingen die Lieder der Nacht. In den Klöstern schreiten
die Mönche und Nonnen zur Mette, grüßen die Hohe Liebe Frau und gehen
ein ins Opfer der Messe, des Kreuzes und der täglichen Mühsal. Neues Singen
über dem erstandenen Tag, über den geschäftigen Menschen und den fruchtbaren

Feldern! P.Bruno.

Don ôen äffen ^infieôfern

Im Aufsatz über «Die Anfänge des Mönchtums» (Heft 4, 1954, S. 72s) haben
wir die innern und äußern Gründe kennen gelernt, die zur Entwicklung des

monastischen Ideals geführt haben. Die Grundform, von der das Mönchtum
ausging, war die sogenannte Anachorese (das Leben in der Zurückgezogenheit),

und der sie übte, hieß Anachoret oder Eremit (beide Bezeichnungen
stammen aus dem Griechischen und besagen ungefähr das, was unser deutsches
Wort Einsiedler bedeutet: in der Einsamkeit leben).

Der Gedanke, durch die Weltflucht die christliche Vollkommenheit eher
erlangen zu können, führte schon um das Jahr 250 die ersten Männer — später
ergriffen auch Frauen dieses Ideal — in die Wüste. Dort glaubten sie sich
Gott näher und dort nahmen sie auch mit urchristlicher Begeisterung als

«athletae Christi» den Kampf mit den bösen Geistern auf. Die Alten hielten
nämlich die Wüste für den bevorzugten Aufenthaltsort der Dämonen.
Gelegentlich wurde das harte Leben eines Einsiedlers auch gewählt als eine Art
Ersatzleistung für das auf sich genommene, aber dann nicht vollzogene
Martyrium. Schon Origines (f 254) und vor ihm bereits der heilige Clemens von
Alexandrien (f 215) sprachen von einem geistigen Martyrium und verstanden
darunter das Leben der Abtötung und Selbstverleugnung, das die Asketen in
Ermangelung der Gelegenheit des blutigen Martyriums übten. Unter Berufung
auf das Herrenwort: «Willst du vollkommen sein, so geh hin, verkaufe, was
du hast, und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben.
Dann komm und folge mir nach» (Mt. 19, 21s), führten sie die vollständige
Entäußerung von Hab und Gut durch. In der Übung der freigewählten Armut
und der vollkommenen Keuschheit, verbunden mit einem Leben des ständigen
Gebetes und der Kasteiung, sahen sie ein Mitgekreuzigtwerden mit Christus.
So wurde die Wüste der Schauplatz des heldenhaften Ringens dieser Seelen um
Gott — gemäß der evangelischen Räte.

Das klassische Land der Einsiedler war Ägypten, und hier war es vor allem
die Thebais (eine Wüste, benannt nach der nahen Hauptstadt, dem «hundert-
torigen» Theben in Oberägypten). Hier finden wir auch die ersten geschichtlich
bezeugten Einsiedler, den heiligen Paulus von Theben, den großen heiligen
Mönchsvater Antonius, den heiligen Pachomius d. Ä., der durch seine Regel dem
Mönchtum den Weg vom Einsiedlertum zum Cönobitentum und so zur vollen
Entfaltung des klösterlichen Gedankens gewiesen hat. In Mittelägypten haben

26



wir die Sketische Wüste. Da lebte der heilige Makarius mit vielen Hunderten
von Einsiedlern. Südlich davon war es die Nitrische Wüste, die geradezu der
«klassische Boden für die Entfaltung der christlichen Aszese» genannt wurde.
Abt Ammon gilt als ihr Hauptvertreter. Ihr Geschichtsschreiber, Palladius,
spricht von fünftausend Einsiedlern. Ein weiteres Zentrum lag auf der
Sinaihalbinsel, ferner in Palästina, dann in Syrien und im nördlichen Kleinasien.
Der bekannteste Einsiedler in Palästina war wohl der heilige Hieronymus in
Bethlehem.

Als Wohnstätte diente diesen Mönchen irgendeine alte, abgelegene Hütte,
eine Höhle oder gar eine leere Grabkammer. Der Raum enthielt in der Regel
keine weitere Ausstattung als vielleicht eine Matte, die nachts als Lager diente,
wenn es hoch ging, eine Art Tisch mit einem rohgezimmerten Stuhl, dann,
soweit geistige Interessen vorhanden waren, Schreibtäfelchen und Griffel, und
als wichtigstes Mönchsgut, die Heilige Schrift. Armseliger noch war die Lebensweise

der aufenthaltslosen Wünstenwanderer. Wie Christus wollten sie nicht
einmal haben, wohin sie ihr Haupt legen könnten, zogen durch die Wüste,
besuchten bekannte Mönchsväter und fielen gelegentlich wohl auch den
Gläubigen zur Last. Es ist überhaupt interessant zu lesen, wie viel damals
gereist wurde, um das Mönchtum kennen zu lernen. Vom heiligen Basilius zum
Beispiel wissen wir, daß er, der Kleinasiate (Kappadozien) und Student auf
der Hochschule von Athen die berühmten Einsiedeleien in Ägypten, Palästina
und Mesopotamien besuchte und die Lebensweise dieser frommen Männer
studiert hat. Der heilige Hieronymus kannte das ägyptische Mönchtum ebenfalls
aus persönlicher Anschauung, desgleichen der heilige Athanasius von Alexandrien.

Ihm verdanken wir ja eine Biographie über den heiligen Antonius. Seine
Darstellung des aszetischen Lebens galt lange als Vorbild für auswärtige Mönche
und löste in ihrer lateinischen Übersetzung (Evagrius) eine riesige Begeisterung
für das Einsiedlerideal aus. Und so wären noch viele zu nennen; doch das
würde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen

Das Leben eines Einsiedlers war ein außerordentlich abgetötetes. Die «apo-
tagé», die völlige Entäußerung, war sein Ideal. Gebet, Kasteiungen und Arbeit
füllten den Tag und oft auch einen großen Teil der Nacht aus. Die Frage:
«Wie erlange ich das ewige Heil?» war von den Christen des ersten und zweiten
Jahrhunderts einfach gelöst worden mit dem Hinweis auf die Wirklichkeit der
heiligen Taufe und der Eingliederung in Christus. Jetzt ist das Problem viel
schwieriger geworden. Natürlich zweifelte niemand an den Wirkungen der
heiligen Taufe und der heiligen Eucharistie, aber das genügte nun nicht mehr.
Uberall lauern die Dämonen (böse Geister), und überall sah man Sünde oder
wenigstens den Anreiz dazu. Die frohe Heilsgewißheit ist verloren, an ihre
Stelle tritt der Kampf, die Mühe. Es war ein Ringen mit sich selbst, gegen sein

eigenes Fleisch und Blut, gegen die Welt und alles, was das Heil gefährden
konnte. Besitz, Sinnesfreuden, Kulturgüter, der Umgang mit Menschen
überhaupt, dann der verfeinerte Lebensstil des untergehenden römischen Reiches
wurden von jenen, die nicht einfach mit dem Strom schwimmen wollten,
gelegentlich bis zur Weltverachtung abgelehnt. Die Kirche selber ging nie so

weit, sondern wünschte bloß eine gewisse Beschränkung der Weltbejahung.
Die Einsiedler waren hierin radikaler. Der Geselligkeit der Mitmenschen zogen
sie die Einsamkeit der Wüste vor. «Die Stadt», schreibt der heilige Hieronymus,

27



«ist mir ein Kerker, die Einsamkeit ein Paradies» (Ep. 125, 8). So dachten
alle Einsiedler. Taor in Antinoe, die eine berückende Schönheit war und
andern infolgedessen zur Versuchung zu gereichen fürchtete, hielt sich stets in
ihrer engen Klause auf und nahm nicht einmal am liturgischen Leben der
Kirche teil. Das werden vermutlich Ausnahmen gewesen sein; denn zwischen
den einzelnen Hütten war ein Verkehr möglich, der Umgang aber sollte vor
allem der Belehrung oder Erbauung dienen. Wer einen Meister des geistlichen
Lebens — man nannte sie Abba (unser Wort Abt kommt daher) — aufsuchte,
der tat es in der Regel nur, um sich einen Rat zu erbitten, ohne sich weiter
unter seine Leitung zu stellen. Der Abba bot dem Neuling im aszetischen Leben
gerne aus dem Schatz seiner Erfahrungen und seines religiösen Wissens, überließ

es ihm aber im übrigen, sein Leben nach seinem eigenen Gutdünken
einzurichten. Vollständige Unabhängigkeit und unbeschränkte persönliche Freiheit

waren das Merkmal dieses alten Einsiedlertums, unci wenn irgendwo, so

galt hier, daß jeder nach seiner Fasson selig werden konnte. Es gab keine
Bindung außer der, dem eigenen Ideal möglichst vollkommen folgen zu wollen.

(Fortsetzung folgt) P. Johannes

Geschichte von Mariastein
(Fortsetzung)

Über die folgenden Jahre, die für die Baugeschichte von Mariastein besonders

wichtig waren, sind wir leider nur ganz ungenügend unterrichtet. Sehr
wahrscheinlich haben die Augustiner nicht gleich nach der Übergabe von 1471,
sondern erst nach der Vollendung der Bauten bei der Kapelle Wohnung
genommen. Um diese Zeit wird nämlich ein «Erhart Rust von Münchenstein,
bruoder im Stein» zufällig im Basler Glückhafenbüchlein als Käufer eines
Loses erwähnt

Auf bauliche Tätigkeit, die vielleicht erst 1473 begonnen wurde, weist deutlich

ein Empfehlungsbrief des Basler Bürgermeisters Peter Rot vom 12. März
1473 hin, der die unlängst verbrannte Kapelle dem Almosen empfiehlt50. Dieser
Bettelbrief wird mit aller Deutlichkeit im Augustinerarchiv erwähnt; «Item
ein bettelbrief von einem ersamen rat der statt Basel, wie die Augustiner LIerren
gesamlet hand, als die cappell verbrunnen was. Datum 1473 jar»51. Vielleicht
darf auch das Opfer des Bischofs Johann von Venningen als Gabe an den
Bau gedeutet werden, die er gemäß Eintragung in seinem Haushaltungsbuch
im gleichen Jahre spendete: «2 schilling veropffert zu unser lieben frauwen
jnn Steynn» 52.

Im Jahre 1474 erhielt die Kapelle Anteil an den Thebäerreliquien, die
damals in Solothurn wiederentdeckt und viel begehrt wurden5S, und am
it. Mai 1476 erwarb Hans Frey, Schaffner der Kapelle im Stein, zwei Zinsen
von einem Haus mit Garten zu Basel und zweieinhalb Jucharten Reben vor
dem Aeschentor54.

Die Augustiner hatten sich indessen auch an den Papst gewandt, um von
diesem die Bestätigung ihres Besitzes zu erhalten 55. In ihrer Bittschrift führten

28


	Von den alten Einsiedlern

