Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 33 (1955)

Heft: 2

Artikel: Von den alten Einsiedlern

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032242

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

reicht die Zeit noch zur heiligen Olung und zur Anrufung des Namens Jesu im
Herzen. Wehmut und Vertrauen im brechenden Auge, Jubel und Freude im
Himmel. -
Eine Weile noch dunkelt die Nacht. Dann schimmert im Osten der neue
Morgen empor. Leise verklingen die Lieder der Nacht. In den Klostern schreiten
die Ménche und Nonnen zur Mette, griiBen die Hohe Liebe Frau und gehen
ein ins Opfer der Messe, des Kreuzes und der taglichen Miihsal. Neues Singen
tiber dem erstandenen Tag, iiber den geschéftigen Menschen und den frucht-
baren Feldern! P. Bruno.

Yon den alten Einfiedlern

Im Aufsatz iiber «Die Anfiange des Ménchtumsy (Heft 4, 1954, S. 72s) haben
wir die innern und duflern Grunde kennen gelernt, die zur Entwicklung des
monastischen Ideals gefiihrt haben. Die Grundform, von der das Moénchtum
ausging, war die sogenannte Anachorese (das Leben in der Zuriickgezogen-
heit), und der sie tibte, hie Anachoret oder Eremit (beide Bezeichnungen
stammen aus dem Griechischen und besagen ungeféhr das, was unser deutsches
Wort Einsiedler bedeutet: in der Einsamkeit leben).

Der Gedanke, durch die Weltflucht die christliche Vollkommenheit eher
erlangen zu kénnen, fithrte schon um das Jahr 250 die ersten Manner — spater
ergriffen auch Frauen dieses Ideal — in die Wiiste. Dort glaubten sie sich
Gott ndher und dort nahmen sie auch mit urchristlicher Begeisterung als
«athletae Christi» den Kampf mit den bdsen Geistern auf. Die Alten hielten
namlich die Wiiste fiir den bevorzugten Aufenthaltsort der Damonen. Gele-
gentlich wurde das harte Leben eines Einsiedlers auch gewihlt als eine Art
Ersatzleistung fiir das auf sich genommene, aber dann nicht vollzogene Mar-
tyrium. Schon Origines (f 254) und vor ihm bereits der heilige Clemens von
Alexandrien (f 215) sprachen von einem geistigen Martyrium und verstanden
darunter das Leben der Abtotung und Selbstverleugnung, das die Asketen in
Ermangelung der Gelegenheit des blutigen Martyriums tibten. Unter Berufung
auf das Herrenwort: «Willst du vollkommen sein, so geh hin, verkaufe, was
du hast, und gib es den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben.
Dann komm und folge mir nach» (Mt. 19, 215), fithrten sie die vollstindige
EntduBerung von Hab und Gut durch. In der Ubung der freigewéhlten Armut
und der vollkommenen Keuschheit, verbunden mit einem Leben des stindigen
Gebetes und der Kasteiung, sahen sie ein Mitgekreuzigtwerden mit Christus.
So wurde die Wiiste der Schauplatz des heldenhaften Ringens dieser Seelen um
Gott — gem@f der evangelischen Rite.

Das klassische Land der Einsiedler war Agypten, und hier war es vor allem
die Thebais (eine Wiiste, benannt nach der nahen Hauptstadt, dem «hundert-
torigen» Theben in Oberagypten). Hier finden wir auch die ersten geschichtlich
bezeugten Einsiedler, den heiligen Paulus von Theben, den grofien heiligen
Ménchsvater Antonius, den heiligen Pachomius d. A., der durch seine Regel dem
Moénchtum den Weg vom Einsiedlertum zum Cénobitentum und so zur vollen
Entfaltung des klosterlichen Gedankens gewiesen hat. In Mitteldgypten haben

26



wir die Sketische Wiiste. Da lebte der heilige Makarius mit vielen Hunderten
von Einsiedlern. Sudlich davon war es die Nitrische Wiiste, die geradezu der
«klassische Boden fiir die Entfaltung der christlichen Aszese» genannt wurde.
Abt Ammon gilt als ihr Hauptvertreter. Ihr Geschichtsschreiber, Palladius,
spricht von funftausend Einsiedlern. Ein weiteres Zentrum lag auf der Sinai-
halbinsel, ferner in Paléstina, dann in Syrien und im noérdlichen Kleinasien.
Der bekannteste Einsiedler in Paldstina war wohl der heilige Hieronymus in
Bethlehem. '

Als Wohnstitte diente diesen Monchen irgendeine alte, abgelegene Hiitte,
eine Hoéhle oder gar eine leere Grabkammer. Der Raum enthielt in der Regel
keine weitere Ausstattung als vielleicht eine Matte, die nachts als Lager diente,
wenn es hoch ging, eine Art Tisch mit einem rohgezimmerten Stuhl, dann,
soweit geistige Interessen vorhanden waren, Schreibtéfelchen und Griffel, und
als wichtigstes Monchsgut, die Heilige Schrift. Armseliger noch war die Lebens-
weise der aufenthaltslosen Wiinstenwanderer. Wie Christus wollten sie nicht
einmal haben, wohin sie ihr Haupt legen konnten, zogen durch die Wiiste,
besuchten bekannte Mdnchsviater und fielen gelegentlich wohl auch den
Glaubigen zur Last. Es ist iiberhaupt interessant zu lesen, wie viel damals
gereist wurde, um das Ménchtum kennen zu lernen. Vom heiligen Basilius zum
Beispiel wissen wir, daf} er, der Kleinasiate (Kappadozien) und Student auf
der Hochschule von Athen die beriihmten Einsiedeleien in Agypten, Paldstina
und Mesopotamien besuchte und die Lebensweise dieser frommen Ménner stu-
diert hat. Der heilige Hieronymus kannte das dgyptische Moénchtum ebenfalls
aus personlicher Anschauung, desgleichen der heilige Athanasius von Alexan-
drien. IThm verdanken wir ja eine Biographie iiber den heiligen Antonius. Seine
Darstellung des aszetischen Lebens galt lange als Vorbild fiir auswértige Monche
und l6ste in ihrer lateinischen Ubersetzung (Evagrius) eine riesige Begeisterung
fiir das Einsiedlerideal aus. Und so wiren noch viele zu nennen; doch das
wiirde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen!

Das Leben eines Einsiedlers war ein auBerordentlich abgetotetes. Die «apo-
tagéy, die vollige Entduflerung, war sein Ideal. Gebet, Kasteiungen und Arbeit
fillten den Tag und oft auch einen groBen Teil der Nacht aus. Die Frage:
«Wie erlange ich das ewige Heil?» war von den Christen des ersten und zweiten
Jahrhunderts einfach gelést worden mit dem Hinweis auf die Wirklichkeit der
heiligen Taufe und der Eingliederung in Christus. Jetzt ist das Problem viel
schwieriger geworden. Natiirlich zweifelte niemand an den Wirkungen der
heiligen Taufe und der heiligen Eucharistie, aber das geniigte nun nicht mehr.
Uberall lauern die Damonen (bose Geister), und iiberall sah man Siinde oder
wenigstens den Anreiz dazu. Die frohe HeilsgewiBheit ist verloren, an ihre
Stelle tritt der Kampf, die Miihe. Es war ein Ringen mit sich selbst, gegen sein
eigenes Fleisch und Blut, gegen die Welt und alles, was das Heil gefdhrden
konnte. Besitz, Sinnesfreuden, Kulturgiiter, der Umgang mit Menschen iiber-
haupt, dann der verfeinerte Lebensstil des untergehenden rémischen Reiches
wurden von jenen, die nicht einfach mit dem Strom schwimmen wollten,
gelegentlich bis zur Weltverachtung abgelehnt. Die Kirche selber ging nie so
weit, sondern wiinschte blofl eine gewisse Beschrankung der Weltbejahung.
Die Einsiedler waren hierin radikaler. Der Geselligkeit der Mitmenschen zogen
sie die Einsamkeit der Wiiste vor. «Die Stadt», schreibt der heilige Hieronymus,

27



«ist mir ein Kerker, die Einsamkeit ein Paradies» (Ep. 125, 8). So dachten
alle Einsiedler. Taor in Antinoe, die eine beriickende Schonheit war unf
andern infolgedessen zur Versuchung zu gereichen fiirchtete, hielt sich stets in
threr engen Klause auf und nahm nicht einmal am liturgischen Leben der
Kirche teil. Das werden vermutlich Ausnahmen gewesen sein; denn zwische..
den einzelnen Hiitten war ein Verkehr moglich, der Umgang aber sollte vor
allem der Belehrung oder Erbauung dienen. Wer einen Meister des geistlichen
Lebens — man nannte sie Abba (unser Wort Abt kommt daher) — aufsuchte,
der tat es in der Regel nur, um sich einen Rat zu erbitten, ohne sich weiter
unter seine Leitung zu stellen. Der Abba bot dem Neuling im aszetischen Leben
gerne aus dem Schatz seiner Erfahrungen und seines religiosen Wissens, tiber-
lief es ihm aber im ubrigen, sein Leben nach seinem eigenen Gutdunken ein-
zurichten. Vollstandige Unabhingigkeit und unbeschriankte personliche Frei-
heit waren das Merkmal dieses alten Einsiedlertums, und wenn irgendwo, so
galt hier, daf} jeder nach seiner Fasson selig werden konnte. Es gab keine Bin-
dung aufler der, dem eigenen Ideal méglichst vollkommen folgen zu wollen.

(Fortsetzung folgt) P. Johannes

Geschichte von Mariastein

(Fortsetzung)

Uber die folgenden Jahre, die fiir die Baugeschichte von Mariastein besonders
wichtig waren, sind wir leider nur ganz ungentigend unterrichtet. Sehr wahi-
scheinlich haben die Augustiner nicht gleich nach der Ubergabe von 1471,
sondern erst nach der Vollendung der Bauten bei der Kapelle Wohnung
genommen. Um diese Zeit wird namlich ein «Erhart Rust von Miinchenstein,
bruoder im Steiny zufillig im Basler Gluckhafenbiichlein als Kiaufer eines
Loses erwahnt *.

Auf bauliche Tiétigkeit, die vielleicht erst 1473 begonnen wurde, weist deut-
lich ein Empfehlungsbrief des Basler Biirgermeisters Peter Rot vom 12. Marz
1479 hin, der die unlangst verbrannte Kapelle dem Almosen empfiehlt *. Dieser
Bettelbrief wird mit aller Deutlichkeit im Augustinerarchiv erwdhnt: «Item
ein bettelbrief von einem ersamen rat der statt Basel, wie die Augustiner Herren
gesamlet hand, als die cappell verbrunnen was. Datum 1473 jar» *'. Vielleicht
darf auch das Opfer des Bischofs Johann von Venningen als Gabe an den
Bau gedeutet werden, die er gemaf} Eintragung in seinem Haushaltungsbuch
im gleichen Jahre spendete: «2 schilling veropffert zu unser lieben frauwen
jnn Steynn» °%.

Im Jahre 1474 erhielt die Kapelle Anteil an den Thebderreliquien, die
damals in Solothurn wiederentdeckt und viel begehrt wurden®, und am
11. Mai 1476 erwarb Hans Frey, Schaffner der Kapelle im Stein, zwei Zinsen
von einem Haus mit Garten zu Basel und zweieinhalb Jucharten Reben vor
dem Aeschentor ™.

Die Augustiner hatten sich indessen auch an den Papst gewandt, um von
diesem die Bestidtigung ihres Besitzes zu erhalten ®. In ihrer Bittschrift fiithrten

28



	Von den alten Einsiedlern

