Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 32 (1954)

Heft: [4]

Artikel: Die Anfange des Monchtums

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032350

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032350
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dic Anfdnge deos Fldndtums

Wer das Wesen einer Sache und ihren innern Gehalt niher kennenlernen
will, darf sich nicht mit einer Beurteilung nach den Erscheinungsformen allein
begniigen; er muf} sie in ihren Ursachen und in ihrer Geschichte betrachten.
Die Formen, wie sie sich uns zeigen, verraten den innern Wert einer Sache oft
nur ganz oberflichlich und vermitteln nur eine unvollkommene Vorstellung
davon. Das gilt vor allem von Institutionen, die wie das Moénchtum eine viel-
hundertjdhrige Geschichte haben und die von der natiirlichen Seite her iiber-
haupt nicht hinlanglich begriffen werden kénnen. Wir sind uns gewohnt, das
Monchtum als etwas mehr oder weniger Vollkommenes, Fertiges einfach hin-
zunehmen und sind uns seiner langen und interessanten Entstehungs- und Ent-
wicklungsgeschichte nicht geniigend bewuft. Dem wollen wir hier nun etwas
nachgehen.

Das Monchtum ist nicht das Werk eines Mannes; es hat vielmehr eine Reihe
von Ursachen, die zusammenspielend ganz allmihlich ihm eine immer voll-
kommenere Gestalt gaben. Daf} es grofie Heiligengestalten waren, die unter dem
EinfluB des Heiligen Geistes mafBgebend daran beteiligt waren, mull uns weiter
nicht wundern bei einem Werk, das so ausgesprochen iibernatiirlichen
Charakter aufweist wie das christliche Monchtum. Gewifs, Christus hat das
Monchtum nicht direkt gegrindet, wie Er die Kirche gegrindet hat, aber Er
ist doch insofern die erste Ursache fiir seine Entstehung, als Er ihm in den so-
genannten Evangelischen Riten die religiose Voraussetzung dazu gegeben hat.
Diese waren die leitende Idee, der Geist, der das Werk von Anfang an beseelt
hat. Wir wollen hier nur kurz darauf hinweisen. Die Evangelischen Rite —
das Wort sagt schon, daf} es sich hier nicht um ein Gebot handelt, das fiir alle
Menschen verpflichtend ist — sind besondere Ratschlige, die Christus bei
bestimmten Gelegenheiten fiir solche erteilt hat, die nach der Vollkommenheit
streben. So hat er zum Beispiel dem reichen Jiingling im Evangelium gesagt:
«Willst du vollkommen sein, so gehe hin, verkaufe, was du hast, und gib es
den Armen, so wirst du einen Schatz im Himmel haben. Dann komm und
folge mir nach» (Mt. 19, 21). Damit hat Christus die freiwillige Armut, die
Entaullerung von allen irdischen Giitern, als eine Voraussetzung fiir besondere
Vollkommenheit bezeichnet. Der Gedanke von der Verleugnung des eigenen
Willens kehrt bei Christus zu oft, als dafl eigens Belege dafiir hier erbracht
werden mufiten. Die Verleugnung des eigenen Willens, um dadurch Christus
gleichférmig zu werden — das ist der eigentliche Zweck des klosterlichen
Geltbdes des Gehorsams —, wird ausdricklich als unerlaBliche Forderung fiir
die Nachfolge Christi bezeichnet. «Wenn jemand mir nachfolgen will, so ver-
leugne er sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach» (Mt. 16,
24 ). Und beziiglich der Keuschheit fithrt Christus einmal aus: «Es gibt solche,
die um des Himmelreiches willen der Ehe entsagen. Wer es fassen kann, der
fasse es!» (Mt. 19, 12). Hier wird die Ehelosigkeit — moralisch heifit das so
viel wie vollkommene Keuschheit oder Jungfraulichkeit — um des Himmel-
reiches willen, um Christi Nachfolge willen empfohlen. «Nicht alle fassen dies»,
sagt der Herr, «sondern nur die, denen es gegeben ist» (Mt. 19, 11). Aus diesen

72



und ahnlichen Stellen im Evangelium hat man die fiir das Ordensleben
wesentlichen Geliibde der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams abgeleitet.
Gestiitzt werden sie noch durch die Tatsache, dald Christus selber vollkommen
arm und jungfraulich gelebt hat und gegen Seinen himmlischen Vater immer
der gehorsame Sohn war. Christus gleichférmig werden wollen, und das ist ja
das Ideal der christlichen Vollkommenheit, hei3t also diese Rite befolgen,
wenigstens dem Geiste nach. Sie bilden das Fundament fiir das Monchtum, sie
sind seine wesentlichen Charaktereigenschaften geworden.

Mit den Evangelischen Raten war das Monchtum aber noch nicht geschaffen,
so wenig wie die Kirche fertig dastand, als Christus dem heiligen Petrus den
Primat, die Lehr- und Hirtengewalt, tibertragen hatte. Die Form muf3te noch
gefunden und entwickelt werden.

Die ersten Ansdtze haben wir in der christlichen Urgemeinde zu Jerusalem
zu suchen. Man hat das Moénchtum die «Sehnsucht nach der Urkirche» ge-
nannt; sie ist irgendwie immer sein Vorbild gewesen. Die Apostelgeschichte
erzahlt namlich: «Die Glaubigen hielten alle zusammen und hatten alles
gemeinsam. Sie verkauften ihr Hab und Gut und verteilten den Erlés unter
alle, je nachdem einer bedurftig war. Taglich verweilten sie einmiitig im
Tempel, brachen zu Hause das Brot und genossen ihre Speise mit freudigem,
lauterem Herzen. Sie priesen Gott und waren beim ganzen Volke beliebt»
(Apg. 2, 44 s.). Nun gab es in der Gemeinde noch solche, die ein zuriick-
gezogenes Leben fiithrten, Wohltaten spendeten und ehelos blieben. Eine Ab-
sonderung von der Gemeinschaft war vorldaufig ganz undenkbar; der einzige
Unterschied war ein Stehen-iiber-den-andern, ein ernsteres Streben nach Voll-
kommenheit. Mehr noch als die Mianner waren die Frauen die Triger dieses
Ideals, allen voran die Jungfrauen. Diese lebten in ihren Familien, standen
aber in einem besonders engen Verhaltnis zur christlichen Gemeinde. Sie waren
ungefahr das, was wir heute die Pfarrschwestern nennen. Sie waren die Pfle-
gerinnen der Armen und Kranken und versahen alle Art von Caritasdiensten.
Ihr Tugendwandel und ihr selbstloser Dienst am Nachsten brachten ihnen die
besondere Wertschitzung der christlichen Gemeinde ein.

Diesen Jungfrauen (Virgines) entsprachen bei den Miannern die sogenannten
Asketen. Wie der Name andeutet, fuhrten sie ein Leben strengster Abt6tung.
Sie beteten viel, enthielten sich der Ehe und versagten sich selbst die gewohn-
lichen Gentisse. Vorbilder waren ihnen die grolen Propheten Elias und Elisaus,
Johannes der Taufer und die Apostel. Ein groBer Teil der Bischofe und des
Klerus, besonders im zweiten und dritten Jahrhundert, hat dieses Leben getibt.
Der heilige Clemens von Alexandrien berichtet uns dariiber in seinem Werk
«Paidagogosy (MG 1. 247 seq.). Es ist zu beachten, daB} diese Asketen nicht
eine Anfangsstufe des Monchtums bildeten — solche gab es auch spater noch,
aber sie waren Trager jenes urchristlichen Heroismus, der bei der Entstehung
des Ménchtums zu Beginn des vierten Jahrhunderts ein mitgestaltender Faktor
war. Als namlich Kaiser Konstantin mit dem Edikt von Mailand (g13) der
Kirche die Freiheit gab und die katholische Religion zur Staatsreligion erklarte,
«bekehrteny sich viele zu ihr, ohne indes mit der Bekehrung wirklich ernst zu
machen. Die Offentlichkeit wurde zwar christlich, aber die Kirche selber sank
von ihrer urspriinglichen religids-sittlichen Hoéhe rasch herab; sie war, wie
der heilige Hieronymus einmal schrieb, nach auffen wohl grofl und stark

/3



geworden, nach innen aber drmer an Tugend. Die «renuntiatio» — die feier-
liche Absage an den Teufel und die Werke der Welt bei der heiligen Taufe
wurde nicht mehr mit jenem bittern Ernst vollzogen wie in den Zeiten der
blutigen Christenverfolgungen. Da mufite jeder Neugetaufte bereit sein, Gut
und Blut fiir Christus und seinen heiligen Glauben hinzuopfern. Das Evan-
gelium hatte fur die breite Masse seine Spannkraft verloren. Trotzdem aber
gab es noch solche, in denen der urchristliche Idealismus lebendig geblieben
war, die in sich noch etwas von der religiosen Hochspannung der Schreckens-
zeit der letzten Verfolgung spiirten und sich gegen das Absinken von der sitt-
lichen Hohe der Urkirche stemmten. Sie wollten das Evangelium leben und
fingen an, die schal gewordene Gemeinschaft zu meiden und die Einsamkeit
zu suchen.

Ein weiterer Umstand, der bei der Entstehung des Monchtums eine Rolle
gespielt hat, war das Aufhoren der Christenverfolgungen selber. Das Martyrium
galt als der hochste Ausdruck der Nachfolge Christi; es war die Vollendung
in Christus selber. Und viele gab es, die nichts sehnlicher suchten. Als dieser
Weg der vollkommenen Hingabe nicht mehr gegangen werden konnte, suchte
man nach neuen Formen, diese Bereitschaft zum Letzten wenigstens zum Aus-
druck zu bringen. Sie fanden sie in der «apotagé» — in der Abkehr von der
Welt, in der Kasteiung und in einem Leben der Gottesvereinigung. Sie
beschritten den Weg der freiwilligen Armut, der vollkommenen Keuschheit und
der Selbstverleugnung. Er fithrte sie notwendigerweise in die Einsamkeit, in
die Stille, fernab von den Menschen und ihren Hiandeln. So wurde die Wiiste —
manche hatten sich auch in den Zeiten der Verfolgungen schon dorthin in
Sicherheit gebracht und hatten sie lieb gewonnen — der Schauplatz helden-
haften Ringens um Gott und um die christliche Vollendung. Das Streben nach
Vollkommenheit war so zu einem eigentlichen Lebensstand geworden und
schuf als erste Form des Monchtums die Anachorese, den Einsiedler. Immer
aber war das Evangelium das Grundgesetz, immer war Christus das Ideal,
immer die Vollendung in Christus der Zweck.

Es ist nicht wahr, was protestantische Geschichtsforscher zu erhiirten suchten,
daf die Quellen des Monchtums bei den ordensidhnlichen Institutionen der
alten griechischen Weisen, des Judentums und des Buddhismus zu suchen sind.
Wenn diese (zum Beispiel die Essener und Therapeuten) auch ein Leben
strengster Zuriickgezogenheit, der Abtétung, des regelmiBigen Gebetes usw.
fiihrten, so beweist das hochstens, dafl die Ubungen des christlichen Monch-
tums irgendwie auch der gesunden menschlichen Natur entsprechen und ein
Ausdruck wahrer natiirlicher Weisheit sind, das Wesentliche aber, das jede
christliche monchische Lebensform von diesen unterscheidet, das ist die Gottes-
liebe, die ihm allein Ursache und Endzweck ist. «Diejenigen sind fiir die Weise-
sten zu halteny, schreibt der heilige Gregor von Nazianz, «welche sich von der
Welt entfernen, um ndher bei Gott zu sein und ihren Lebenslauf in seinem
Dienste zuzubringen . .. Ich habe die Welt verlassen und die Einsamkeit auf-
gesucht, weil mir nichts wiinschenswerter erschien, als dafl man sich tiber die
Welt und das Fleisch erhebe und keinem irdischen Dinge mehr anhange, als es
die Notwendigkeit fordert; damit man so Gott im innersten Grunde des Herzens
aufsuche, die Strahlen seiner Gottheit auffange und ohne Befleckung oder
Verdunkelung wiedergebe.» [Fortsetzung folgt] P. Johannes, Subprior

74



	Die Anfänge des Mönchtums

