
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 86 (2019)

Artikel: Die Synodenordnung

Autor: Brändli, Sebastian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: Die Pfarr- und

Synodenordnung des Jahres
1532 entstand aus der

Notwendigkeit heraus, die

kirchlichen Verhältnisse nach

der Niederlage der Zürcher
bei Kappel und dem Tod des

Reformators zu festigen
und zu stabilisieren. Der

der eigentlichen Ordnung

vorangehende Ratsbeschluss

legitimierte die Reglementierung,

- von der Synode
selbst vorgeschlagen, kann

diese als Selbstregulierung
der entstehenden Landeskirche

verstanden werden.

(Zentralbibliothek Zürich,
Alte Drucke)

53ctt)t(iif|uïï£bnt» Confirma*
(ton aueeStargermrfftet 6nnt> JBrfammm flet*
tun»nb großen &abt9 bet Statt 3urid>/«bet bte Äefiitött«

«n t>nt> verbejjirung ertlicher m&nglen vnb mifjb
f»4> bj> ben Stenern bea watt ffiottea^uçtetrngen:

yeijtw»nbemg<»nnijenSj>n«ba "Siitifyxi.'
Äctobsia im i y ;i.jrtrgehalten/

«nge|3[>en vit angenam'
men.

JF1f



125

Sebastian Brändli

Die Synodenordnung

Der
alte Stadtstaat Zürich war ein Man¬

datsstaat. Schon im 15. Jahrhundert
begann die Obrigkeit, Gebote und
Verbote mittels Mandaten zu veröffentlichen.

Mandate wurden gedruckt und von der Kanzel

verlesen.1 Deshalb verwundert es nicht, dass

Mandate auch für die reformatorische Umwälzung
der kirchlichen Verhältnisse Zürichs eine grosse
Rolle spielten. Die zentrale Entscheidung des Rates,

Zürich nach Abhaltung der Disputation für den

reformierten Glauben zu öffnen - Zwingli das Gotteswort

in seinem Sinne predigen zu lassen -, wurde

allerdings nicht in Form eines Mandats veröffentlicht.

Erste Mandate, die reformatorische Belange

zum Inhalt hatten, gab es aber schon 1524, so etwa

zur Frage der Heiligenbilder, 1525 folgten dann die

Eheordnung und erneuerte Sittenmandate.
Für den Aufbau einer neugläubigen Kirche war

ein anderes Mandat zentral: die Pfarr- und Synodenordnung

des Jahres 1532.2 Der genaue Titel lautete

«Bewilligung und Confirmation eines Burgermeisters

unnd Ersammen kleinen und grossen Radts der

Stadt Zürich über die Restitution und Verbesserung
ettlicher maenglen und missbrüchen, so sich by
den Dienern des Wort Gottes zuogetragen.»
Ausgangspunkt des Mandats waren also «Mängel» und
«Missbräuche» von Geistlichen. Die Pfarrerund ihr
Verhalten stehen denn auch im Zentrum des Mandats,

doch regelt dieses auch viele andere Aspekte:



126

das Wahlverfahren, der Einsatz in den Pfarreien, das

Disziplinarrecht sowie die Gesetze für die Synode,
die Versammlung der Geistlichen.

Die erste institutionelle Ordnung des neugläubigen

Zürich fokussierte auf die reformierten Pfarrer.

Als Diener des göttlichen Worts ebenso wie als von
der Obrigkeit bestellte «Verwalter» des Religiösen

waren sie - vor allem auch in Abgrenzung zur
vorherigen Situation - aufgrund der neuen Rahmenbedingungen

bald eine relativ homogene Gruppe.
Einheitlichkeit war vor allem durch folgende Aspekte

gegeben: Die Pfarrer waren männlich, reformiert,
hatten eine höhere Bildung genossen und wurden

ordiniert, also in den Stand der reformierten
Geistlichen aufgenommen. Spätestens ab Mitte des

17. Jahrhunderts waren sie praktisch ausschliesslich

Stadtbürger. Sie waren verheiratet und standen

einer Pfarrfamilie vor, waren Inhaber einer Pfarrstelle

mit Pfrund; so waren sie wirtschaftlich unabhängig
und standen einem familialen Pfarrhaushalt vor.
Als Mitglieder der Synode waren sie zwar vom
Regiment ausgeschlossen, unterstanden aber direkt der

weltlichen Obrigkeit. Der Sonderstatus der Geistlichen

kam auch in einer von der Obrigkeit zugestandenen

Selbstverwaltung zum Ausdruck.

Die erste Pfarr- und Synodenordnung stammt
aus dem Jahr nach der Niederlage Zürichs bei Kappel.

Elemente der Ordnung wurden bereits früher

festgelegt, so vor allem die Schaffung der «Synode»,

der Versammlung aller Zürcher Geistlichen.3 Der

Erlass 1532 besteht aus einem ersten Teil, der Titelblatt

und Beschluss des Rates umfasst. Es folgt dann

die von der Synode erarbeitete «Restitution», eine

Ordnung, die mit acht Seiten viel Raum für
zahlreiche Detailregelungen bot. Im Staatsarchiv hegen
sowohl die ursprüngliche Druckfassung des Jahres

1532 als auch Nachdrucke, die meist ohne Ratsbe-

schluss erschienen. Das Mandat hatte Bestand. Erst

1628 erschien eine neue Fassung, die 1758 von der

«Predicanten-Ordnung» abgelöst wurde.4

Wie begründete die Obrigkeit das Mandat?
Neben den Mängeln und Missbräuchen erscheint im
Mandatstext auch der Teufel höchstpersönlich: Er

sei es, der als «erbfygend unsers heyls» agiere; ihm
könne nur mit einer gottgefälligen Ordnung, mit
«erbar goettlich Artickel», entgegengetreten
werden.5 Hervorgehoben wird auch, wie die Ordnung
entstanden war. Sie war ein Vorschlag der Synode,
der Rat bewilligte sie nur. Es war dem Rat offen-

Abb. 2: Im Zentrum der
Zürcher Kirche stand die Figur
des Geistlichen - obwohl

gerade die Reformation

die Verantwortung jedes
einzelnen Gläubigen ins

Zentrum gerückt hat. Die

regelmässigen Versammlung
aller Zürcher Geistlichen in

einer mehrtägigen Synode
diente der konfessionellen

und organisatorischen

Festigung. Die Veranstaltung
fand an verschiedenen Orten,

vor allem im Grossmünster
und im Fraumünster sowie
im 18. Jahrhundert auch im

Rathaus statt. Darstellung
einer Synode im Rathaus von

Johannes Hofmeister, 1789.

(Zentralbibliothek Zürich,

Graphische Sammlung und

Bildarchiv)

sichtlich wichtig, selber nicht zu aktiv zu erscheinen,

sondern sich als Obrigkeit in Zurückhaltung zu
üben. Das verhinderte nicht, dass Zuwiderhandlung

gegen die Ordnung zu Bestrafung durch den Rat

führen sollte: «So haben wir uns gfallen lassen / [...]

das sy soellich guott erbar Ansehungen / Ordnungen

/ und Christenlich Artickel haltind / daby be-

lybind / denen strax und styff gelaebind und nach-

kommind: ouch darwider nüt thuegind / redind /
noch handlind / so lieb jnen Gottes und unser huld

syge / unnd sy unser schwaere straaff vermyden
wellind.»6 Bemerkenswert, wie nahe sich Gottes

Huld und jene der Obrigkeit kommen - kein Wunder,

sah sich diese als Vertreter Gottes auf Erden. Ein

Gottesgnadentum der Zürcher Herrschaft wurde

1532 damit zwar nicht formuliert, eine Grundlage
war aber gelegt. Erst später, in der «Predicanten-

Ordnung» von 1758, nahm der Rat für sich selber

eine Beauftragung durch den «allerhöchsten Regenten»

in Anspruch: ein reformiertes Gottesgnadentum,

ein reformierter Absolutismus.7

Die Rolle des Rates

Die Reformation schuf neue religiöse und neue
politische Verhältnisse. Der Rat setzte sich an die Stelle

der kirchlichen Hierarchie. Dabei entstand eine

lokale Kirche, die zwar unter seiner Leitung stand,

aber doch mit Selbständigkeit versehen wurde. Das

Verhältnis von Kirche und Staat erscheint aus

heutiger Sicht relativ unklar, klar war jedoch: Der Rat

behielt die Kompetenz. Er nahm sich zwar zurück,
blieb aber zuständig. Er bot Hand für gutes
Einvernehmen, auch durch Schaffung des neuen Instruments

von «Radtsfründen». Die Ratsfreunde waren
kirchlich gesinnte Mitglieder des Rates. Als solche



127

'ïb^/k/Ja/?// dr Synodal c/mjÏadtu-Jaju(/c/w//'^u iai

illfiwyU

Jfêrr\ '&

£ / W *** Thï m
H

BLxjRm)
m
S

'
<il f ^

wurden sie beauftragt, der Synode beizuwohnen
und als Delegierte zu handeln. Sie sollten Politik
und Kirche synchronisieren. Und natürlich waren
sie als Spezialisten des politischen Geschäfts auch

gefragte Ratgeber der Synode zur Formulierung von
Wünschen zuhanden des Regiments.

In zwei Punkten behielt sich der Rat eine
operative Rolle vor. Zum einen delegierte er für die

Einsegnung neuer Pfarrer einen obrigkeitlichen
Vertreter - den regulären Vogt oder einen

Abgeordneten des Rats: Es «bevelhe der Vogt oder

Radtsbott den Pfarrer der Gemeind inn namen der

Christenlichen obergheyt».8 Zum anderen wahrte
sich der Rat die Kompetenz zur Kontrolle und

Sanktionierung fehlbarer Geistlicher. So wurde bei

der Einsegnung die Gemeinde ermahnt, allfällige
Verfehlungen nicht selber zu ahnden, sondern der

Obrigkeit Anzeige zu machen. Selbstjustiz war
verboten, dafür wurde versprochen, fehlbare Geistliche

zu bestrafen - so wie es im Kappeler Brief
vereinbart worden war.9

Die zentrale Rolle der Pfarrer für die Realisierung

einer christlichen Gesellschaft wurde direkt
aus der Bibel hergeleitet: «Und das der heilig Paulus

geredt / der Pfarrer soelle heilig sin / ein züchtig
fromm hussgesind haben / unnd eins unstraeff-
lichen wandels sin.»10 Für die Reformierten war
diese Ableitung aus der Heiligen Schrift («sola

scriptum») zentral. Im Sinne der Abgrenzung von
den vormaligen Verhältnissen betonte die Ordnung
noch ein zweites Moment: Die Kandidaten hatten

geeignet zu sein. Eine ehrliche Motivation genügte
nicht, vielmehr sollten auch die Fähigkeiten stimmen

- «begäbet und geschickt». Jedenfalls wollte
man die vormalige Pfründenjagd überwinden. So

sollte niemand das Amt anstreben, nur «das[s] er
sinen buch damit spysste».11

Nicht nur das Profil sollte klar sein, sondern auch

das Wahlverfahren. Die Ordnung enthält zahlreiche

Bestimmungen, die den Prozess der Identifikation

von Kandidaten, Prüfung und Selektion derselben

und Entscheidprozedere definierten, um die Quali-



128

Risiii!''""I'll rill!'!':'»,

»nilliä

asm
É§iP
W/MÂ

tat des geistlichen Standes zu wahren.12 Wurde eine

Pfarrei vakant, sollte der Dekan den festgelegten
Ablauf der Nachfolge in Gang setzen. Kandidaten

hatten sich in der Stadt einem Examen zu unterziehen,

das auch die Moral prüfte - damit «nit etwan
harverlouffen / ufruerig / meyneyd und verlümbdet
lüt» ins Amt gelangten. Der Beschluss der Examinatoren

ging als schriftlicher Antrag an den Rat. Dort
sollte alles sachlich zu und her gehen: Die Ordnung
betont, dass im Rat keine «fürbitt» - also keine
Parteinahme für einen Kandidaten - erlaubt sei,

sondern nur der Leistungsausweis gelte. Es war
Aufgabe des Rats, «die kilch mit frommen / geleerten /
und gotsfoerchtigen dienern [zu] versaehen».

Nach dem Entscheid wurde der Gewählte in
einem förmlichen Verfahren in sein neues Amt
eingeführt. Dieser Akt, später «Einsegnung» genannt,
erhielt 1532 keine prägnante Bezeichnung, das

Marginale nennt es «Fürstellen der Predicanten».13 Dieses

«Fürstellen» wurde genau geregelt: Der Vertreter

der Obrigkeit - Vogt oder «Radtsbott» - sollte den

Beschluss des Rates eröffnen und die anwesenden

Gläubigen ermahnen, den neuen Amtsträger gut zu

empfangen und ihm bei seiner Aufgabe zu helfen:

Es «bevelhe der Vogt oder Radtsbott den Pfarrer der

Gemeind inn namen der Christenlichen obergheyt».
Dann sprach der Dekan. Schliesslich fand nochmals

eine Qualitätssicherung statt, indem der Ratsdelegierte

fragte, «ob yemands da sye, der etwas lündens

unnd unredlichs uff den erwoelten wüsse». Ohne

Einwand erwuchs dem Wahlbeschluss Rechtskraft.

Wichtig war auch die Fixierung der Aufgaben
der Pfarrer.14 Diverse Pflichten und Verhaltensnormen

wurden unter dem Titel «Laeben und wandel

der Predicanten» aufgeführt. Die Pfarrer sollten ein

moralisches Vorbild sein, wie bei Paulus formuliert.

Besonders betont wurde auch die Pflicht, sich

dauernd mit dem göttlichen Wort auseinanderzusetzen.

«Studium und Übung der Predicanten» sollten

dazu führen, dass «kein mangel und gebraest

ann Christenlicher leer» entstünde. Und selbstverständlich

gehörte zu den Aufgaben auch, die Zucht



129

Abb. 3: Im Leben des Zürcher

Geistlichen war die Ordination,

die Aufnahme in den

Stand des Zürcher Ministeriums,

von herausragender
Bedeutung. Obwohl die

Reformation klerusskeptisch
angelegt war und durch ihre

Prinzipien «sola fide» und

«sola scriptura» die

Glaubensverantwortung mehr

oder minder in die Hand

der Gläubigen legte, stellte
die reformierte Konfession

beziehungsweise der Stadtstaat

Zürich die Funktion

von Geistlichen ins Zentrum.

Entsprechend wichtig war die

Einführung der Geistlichen
in ihr Amt und die Kontrolle

ihrer Amtsführung.
Darstellung einer Ordination in

einer Zürcher Landkirche von

David Herrliberger, um 1750.

(Zentralbibliothek Zürich,

Graphische Sammlung und

Bildarchiv)

und den Gehorsam des «Volcks» zu gewährleisten,
durch regelmässigen Kirchgang und durch Kontrolle

- etwa durch die Mitwirkung im Sittengericht.
Im letzten Teil des Mandats wurde die Organisation

der Geistlichen geregelt. Diese sollten sich

zweimal pro Jahr in Zürich in der Synode treffen -
Teilnahme obligatorisch: «Hie soll ouch niemands

ussblyben.»15 Die Synode war nicht Zunft, sondern

privilegierte Organisation im Rahmen des

Stadtstaates. Sie handelte im Auftrag der Obrigkeit, war
aber doch relativ selbständig. Gewähr für diese

ambivalente Beziehung hatten die «Ratsfreunde» zu

bieten: Sie waren das Relais zwischen Einbindung
und Autonomie.

Abschliessungstendenzen

Die Ordnung von 1532 war ein Meilenstein der

Entwicklung der reformierten Konfession und der

Landeskirche. Sie stellte den wesentlichen Schritt

zur Schaffung und Verfestigung lokaler kirchlicher
Strukturen dar. Die Grundzüge der Ordnung wurden

in den späteren Mandaten fortgeführt. Was die

Ordnung 1532 noch nicht beinhaltete, war die spätere

soziale Abschliessung des Pfarrerstandes mit
der Einschränkung des Zugangs auf Stadtbürger.
Aber es waren schon Anfänge der reformierten
Orthodoxie erkennbar. Zu viel Spielraum für theologisches

Selbststudium sollte nicht gewährt werden:

«Desshalb wir ouch abgeredt / das niemands jm
selbs ettwas erst erdachts / mit stuckwerch unor-
denlicher und unnoetiger matery fürnaeme.» Es

sollte also niemand frei sein in der Interpretation

der Bibel, «sunder das jm ein yeder uss Biblischer

geschrifft das siner kilchen gmaess und notwendig
ist erwoelle / das fürtrage / interpretiere / daruss

leere / ermane / troeste und straaffe: und das alles

mit geist / ernst und trüw.»16

Die Ambivalenz zwischen Freiheit und Konfession

beziehungsweise Konfession und politischer
Herrschaft hat die Reformation selber eingeleitet.
Später erfuhr dieses Verhältnis durch die Orthodoxie

eine zusätzliche Verengung - vor allem auch

durch die Beschränkung des Zugangs zum Pfarramt.

Der konservative Staatsrechtler Bluntschli wies später

folgendermassen auf das Paradoxon hin: «Desto

unnatürlicher und lächerlicher musste dem einfachen

Verstände es vorkommen, wenn in der
zürcherischen Kirche die Landbürger für unfähig gehalten
wurden, von dem göttlichen Geiste befruchtet und
brauchbare Lehrer der Religion zu werden. Desto

ärger musste aber auch in der Kirche selbst

Beschränktheit und Geistesarmuth überhand
nehmen.»17 Mit der Gleichberechtigung von Stadt und
Land wurde diese Beschränktheit im 19. Jahrhundert

aufgehoben, die Pfarr- und Synodalordnung
von 1532 lebte indessen in ihren Nachfolgeerlassen
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein weiter.

Anmerkungen

1 Ziegler, Peter: Zürcher Sittenmandate, Zürich 1978.

2 Campi, Emidio und Wälchli, Philippe: Zürcher Kirchenordnungen

1520-1675, Zürich 201t, hier Bd. 1, S. 129-150. Vgl. auch

www.e-rara.ch/zuz/content/titleinfo/570999.

3 Mandat der Stadt Zürich betreffend Synoden. 1528: Staatsarchiv

des Kantons Zürich, III AAb 1.1, Nr. 4.

4 Vgl. www.e-rara.ch/zuz/content/titleinfo/4987767.

5 Campi (wie Anm. 2), 129 f.

6 Ebd., S. 130.

7 Predicanten-Ordnung 1758, S. 1, vgl. Anm. 4.

8 Campi (wie Anm. 2), S. 134.

9 «Nach luth und sag der letsten verkummnuss zwüschen Statt

und land», Campi (wie Anm. 2), S. 134.

10 Campi (wie Anm. 2), S. 140.

11 Ebd., S. 132.

12 Die Wahl- und Einsegnungsregelungen finden sich ebd.,

s. 131-134.

13 Ebd., S. 133.

14 Ebd., S. 140 ff.

15 Ebd., S. 139.

16 Ebd., S. 134.

17 Bluntschli, Johann Jakob: Rechtsgeschichte Zürich, Zürich 1839,

S. 25. Vgl. auch Strehler, Hedwig: Beiträge zur Kulturgeschichte
der Zürcher Landschaft, Lachen 1934, S. 28.


	Die Synodenordnung

