
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 86 (2019)

Artikel: Heinrich Bullinger als Kartäuser?

Autor: Micus, Rosa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


eJ ipJ «A ^U*.AU* ^*)o Cn^jn<Mti*-vi£&«4L.'{.

Cjft jQ- IfOy- (a ^nu. u.M. i+T^u,nSdù
t^e% A»UMM/ LßX/C<Mn «y CfljtAtoif- •/«%««. "5«ii

I |u«<i..X*&, 4JÄM. /-cßvjl
QJ Jl^JdJUaALa ^ilû) eji-H

ijfcjl- KÎ* A"\>«»U9 JIWévia,

|iß«y.K. jWi^e^iC £</ 4À4-***ïï^ ijZu^tiST

Gwjjvw.»«*-, *À%n£É V4cn**i d **)Z~

u2Àt c* JLlcaJTI ià-hi+ï
$±A**A^ (LIC^MU t II**, J.\uJ%tM^

*&* <£** +~A-i.v% ^>J[. Va*£i**K,
f Q il/i WUL^

ûi (**yuA) eJtvJcKAf vvàiwJL-i'iif ùj|Uiav).

çVTa^o JW* it^i^ JXs^-if^U ijMêiJlûK

±h% is. Çtaxi^U^,
(A; C/Ce* c^ûlaiiA) QùLtliUA' l*\ Cb

a^' |UU|U)AfiJ?A«.{| VtTuAJL# ^C-
lll

ietUw 2U^ z**hUi ^c! jäcvtwu. 'kjZev/ yt^/L
•~«rLuq~

^xe*ô<«^ t ct-»c «Jl

«J- kÀaaAtuiaÂ
jvïe^iukj-e*,

^ùjb-lnJ U&U. Ipïcuiv fft£* û Cnlt^ tJ OLXV^

CILka^c«

Abb. 1: Der autobiografische
Blick zurück: Eintrag im

Diarium von Bullinger zum

Jahr 1516, mit falschem Jahr
1511. Das Original ist nicht

erhalten, abgebildet ist eine

Abschrift aus der Mitte des

17. Jahrhunderts. (Zentralbib-
liothek Zürich, Handschriften,
Ms J 290, f. 2v und 3r)

a«*b««- fiyÄy «^ro fôîWi^-U,
ZMOAiA ÇjUyUiv pl«|Vll+* Ü|ult^b«V

Ul*+C ** * °h A' ^-"""Ar ' - ' -'
[ejyû$ ^*4jZ*iyÂvi 4l o**Jit<4 *•

CÜH^I*MaA-(4 K/VC-ViO, ^£AjlÜT*'«4^t aiU^Xvf

jLa*C «A* |Vt»hurt*4 CtAXW • «J

|W*|J^4A^ ^ ITC*lof ,(*4

tvvcu-tdUs. OÄ «*-*-

uAio.Tr

U /UtvC-Hf .<AU hM %Üv

AAsßdHK. <*£*)>*-*-<»e*u^

^AÎ) u'u4v ,^£Î) C^U^t) \j<*

\t\}i&ßici CUAÂ&*.

V

*ÇMJL% **JL yi|LiAOii 7 fliu^f -c*.

Q
aJ fl4-<\A-<L^ U-A

JUI^Oé
vlLl^

j\_

«U^.'>4 |VU<>|VC4-AX«f '

c^15 Û- ict^ *<SL*-Pß. "&J/*tL0A/L£> rt*

2*lJ?vÀ~Uk X4Ö*£, Ort* t7h.A*r^fw

«A--A-4A C4MIU.'fc ^ ^vt-ÀxUK 1-

-. t^t*^ tjf ejLÖ c*ürvt^u.«c

t-u/k«. ßi' /*

juüMetf jtv^J-ei/e^ «utvc^r 31P-



65

Rosa Micus

Heinrich Bullinger als Kartäuser?

Heinrich
Bullinger zeichnete seit etwa

1541 eine nach Jahren geordnete Chronik

seines Lebens auf. Es ist das

sogenannte Diarium, im Original wohl als

«Annales Vitae» mit Untertiteln überschrieben.1 Es

steht in der Tradition des Interesses an chronikalischen

Aufzeichnungen, wie sie in der Renaissance

für Städte und Personen entstehen. Eine kleine

Bemerkung begegnet zwei Mal, nämlich der in

jungen Jahren gehegte Wunsch, in eine Kartau-

se einzutreten. Sie begegnet für die Emmericher

Schulzeit (November 1516 bis Sommer 1519) und
die Studienzeit in Köln, und ist hier dem Jahr der

Auseinandersetzungen unter den Kölner Gelehrten

über die Schriften Luthers, zugleich dem Jahr der

Bakkalaureatsprüfungen Bullingers, 1520, zuzuordnen.

Zwei Einträge zu derselben, wenn auch nicht

umgesetzten Überlegung, welche die Lebensspanne

der Ausbildung, der höheren schulischen wie
der universitären Bildung betreffen, lassen aufhorchen.

Der Frühvollendete, in geistlichen Dingen
äusserst interessierte Bullinger, der Sachwalter der

Zwingli'schen Reformation ist hier sehr ernst zu

nehmen, weshalb es sich lohnt, dieser Idee

nachzuspüren.

Bullinger spricht beide Male aus dem Nachhinein

und damit aus dem Dissens mit der alten,

mittelalterlich-päpstlichen Kirche, die seine Augen
«verdunkelt» (bezogen auf seine Schulzeit in Em-



66

•War Abb. 2, 3: Die Kirchenstadt
Köln. Koloriertes Panorama

der Stadt in der Chronik von

Hartmann Schedel, 1493,

und Blick auf das ehemalige
Kartäuserkloster mit der

nach dem Zweiten Weltkrieg

wiederaufgebauten Kirche,

(public domain)

merich) habe.2 Er hat aber erst in Köln 1520
vollends von dieser Jugendidee Abstand genommen
und brachte seine «vollkommene Abneigung gegen
die päpstliche Lehre» noch einmal, betonter als

zuvor, zum Ausdruck.3 Um welchen Orden handelte

es sich, der diesen Eindruck auf Heinrich Bullinger
machte?

Das lateinische Mittelalter prägte den
eremitischen Orden der Kartäuser aus, der seit seiner

Entstehung im 12. Jahrhundert bis heute Bestand

haben sollte, wo der in seinem Zellenhäuschen
einzeln (eremitisch) lebende Mönch zu einer Gemeinschaft

von in der Regel zwölf Mönchen
zusammengeschlossen lebt, mit einem zugehörigen, für die

Versorgung zuständigen Laienkonvent. Heute gibt
es in der Schweiz die Kartause La Valsainte, im
deutschsprachigen Raum die Kartause Marienau
unweit von Memmingen. Die Kartäuser verstehen
sich als ideale Priester, die abgeschieden von der

Welt, gleichsam «in der Wüste», in Busse lebend,
sich in Gebet und strengem Fasten der Heiligung
des Einzelnen ebenso wie der Heiligung der Welt
verschrieben haben. Dieser Orden erfreute sich im
ausgehenden Mittelalter grosser Beliebtheit, übte

doch sein strenger Lebenswandel besonders auf
die Bevölkerung in den damaligen Metropolen wie

Köln, Basel, Strassburg oder Nürnberg einen besonderen

Reiz aus. Der hohe geistliche Anspruch sprach
die Eliten der Zeit, Vertreter des städtischen Patriziats

ebenso wie Angehörige der Universitäten, an.

Humanistische Neugier

Heinrich Bullinger, dem wir den Fortbestand der

Zürcher Reformation nach der verlorenen zweiten

Kappeler Schlacht 1531 ebenso wie die Konsolidierung

der reformierten Kirche in Zürich durch sein

langes Wirken als Antistes, als Vorsteher der Kirche,
bis zu seinem Tode 1575 zu verdanken haben, hegte
in seiner Jugend offensichtlich den Wunsch, eben

diesem Orden beizutreten. Als Lateinschüler in
Emmerich, der von seiner Heimat Bremgarten weit
entfernten Stadt am Niederrhein, in die ihn sein

Vater auf Schülerreise gesandt hatte, und von der

er, nicht ganz sechzehnjährig zum Herbstsemester

1519 die Universität zu Köln bezog, muss er zuerst
die Weseler Kartause und am Ort seines Studiums



67

Abb. 4: Heinrich Bullinger,

Kupferstich von 1780. (public
domain)

ganz bestimmt die bedeutende Kölner Kartause vor
Augen gehabt haben. Das spätmittelalterliche Köln,
der Geburtsort des Ordensgründers Bruno, galt zu
seiner Zeit als das «hillige», das «heilige» Köln.4

Wäre Bullinger eingetreten, dann wohl hier. Das ist
nicht zuletzt vor dem Hintergrund zu sehen, dass

der Reformationsversuch unter dem Erzbischof

Hermann von Wied (Kölner Erzbischofvon 1515 bis

zu seiner Exkommunikation 1546; gest. 1547), mit
dem Bullinger in eingehendem brieflichen Kontakt

zum Verständnis der päpstlichen Messe stand,

1547 doch fehlschlug. Bullinger hatte 1541 dem

zögerlichen alten Würdenträger vor Augen geführt,
dass die Messe kein «Mittelding» sei.5

Es war die Zeit der Humanisten, die über das

Studium der alten Sprachen zurück zu den Quellen
der Antike und antiker Autoren und nicht zuletzt
zurück zu den biblischen Quellen strebte. Auch in
Köln, zu der Zeit immer noch die Pflanzstätte des

«alten», der hochmittelalterlichen Tradition
verpflichteten Weges (der «via antiqua»), suchten

Bullingers Lehrer an der Montanerburse, Johann
Arnold Phrissem und Arnold von Wesel, nicht mehr

primär den theologischen Gehalt in den Texten der¬

gestalt, Aristoteles nach Albertus Magnus und Thomas

von Aquin zu interpretieren, sondern lehrten,
zunächst einmal einen Text aus sich selbst heraus zu

verstehen. Sie verfolgten damit methodisch einen

neuen Weg.
Führende Gräzisten finden sich in den Reihen

der Kartäuser, bis das Studium des Griechischen im
Orden 1542 verboten wurde. Erasmus von Rotterdam,

der mit Neuedition, Kommentar sowie

Ausgabe der Kommentare des Hieronymus eingehend
nach der ersten Gesamtüberlieferung der Bibel

im Griechischen forschte und mit neugeschaffener

lateinischer Übersetzung und philologischer
Anleitung zur Bibellektüre versah, fand zunächst

wohlwollende Aufnahme bei den Kartäusern - wie

übrigens speziell im Basler Ordenshaus auch die

Schriften des frühen Martin Luther. Carpentarius,
der Bibliothekar der Basler Kartause, trug in einem
Band des «Novum Instrumentum» von Erasmus

ein: «Alles soll mit gelehrtem Urteil gelesen werden,

dann schadet die Lektüre nicht.»6 Gleichwohl
verbot der Orden 1537 das Studium der Schriften
des Erasmus, im Jahr nach dessen Tod.



68

Abb. 5: Das Zisterzienserkloster

Kappel, wo Bullinger
eine Stelle als Lehrer antrat.
Älteste Ansicht in der Chronik

von Bullinger und Stumpf.
(Zentralbibliothek Zürich,

Handschriften, Ms A 1)

Rückblicke

Bullinger vertiefte nach ersten Unterweisungen in
Emmerich seine Griechischkenntnisse an der

Universität zu Köln bei Arnold von Wesel und Johann
Caesarius von Jülich, mit dem er noch Jahre später

von Zürich aus in engem Briefkontakt stand. Er

eignete sich eine ausgereifte Kenntnis der Kommentare

der Kirchenväter zu den biblischen Büchern,

ausgehend von den Hieronymus-Kommentaren
sowohl im Rahmen seines Studiums der «Artes»

in Köln, als auch 1522 wieder zurück im elterlichen
Hause in Bremgarten, an. Von dort folgte er dem Ruf
des Abtes des Klosters Kappel am Albis, Wolfgang
Joner, in Kappel eine «humanisierend-reformierte»
Lateinschule aufzubauen, wie er sie aus seiner

eigenen Zeit in Emmerich mit der damals modernen
Lehrweise des Studiums der Texte, und nicht mehr
einem blossen Auswendiglernen grammatikalischer

Merkverse und Formeln, kannte. So etablierte

er einen Lehrbetrieb für die Mönche wie wohl auch

für die umliegende Bevölkerung mit fortlaufender
Bibellektüre und -auslegung - der in Zürich 1525

von Huldrych Zwingli eingerichteten «Prophezey»

zu vergleichen. Zudem behandelte er mit den «Loci

communes» Philipp Melanchthons die erste Dog-
matik evangelischer Lehre und die Schriften des

Erasmus.

Der in seiner persönlichen Festigung frühvollendete

Bullinger stiess in Joner auf den adäquaten

Förderer, der ihn von den Verpflichtungen zum
Ordensleben wie dem Besuch der als Opfer und
Memoria verstandenen Messe entband. Bullinger
schuf ihm dafür einen Lehrbetrieb, den der
Zürcher Kirchenhistoriker Fritz Blanke in der Mitte des

20. Jahrhunderts gleichsam als «kleines Emmerich»

einschätzte, zu dem es in der damaligen Eidgenossenschaft

keinen Vergleich gab.7 1525 schloss sich

Kloster Kappel der Zürcher Reformation an. Die

Schule bereitete nun die Mönche auf den priesterlichen

Dienst in den Gemeinden vor.

Bullinger spricht in seinen autobiographischen

Aufzeichnungen, dem «Diarium», im Zusammenhang

mit seiner Schulbildung in Emmerich, die

er übrigens als in Glaubensdingen sehr sorgfältig
charakterisierte, erstmals von seinem früheren



69

Wunsch, dem Orden der Kartäuser beizutreten. Es

ist aus dem Nachhinein gesprochen, lange nachdem

er, ohne selbst daran beteiligt gewesen zu sein, die

Auseinandersetzungen um die Schriften Luthers an

der Kölner Universität 1520 miterlebt hatte. Erasmus

von Rotterdam eilte übrigens persönlich hinzu,
meinte er doch, als der Allernächste betroffen zu
sein, sollte Luther etwas zustossen. Und Bullinger
sah diesen seinen frühen Wunsch im Lichte päpstlicher

Lehre, die er nunmehr immer entschiedener

ablehnte; diese hätte seine Augen «verdunkelt».8

Bullinger hatte den 1549 errungenen «Consensus

Tigurinus» verhandelt, mit dem insbesondere

der innerreformatorische Streit zum Verständnis
des Abendmahls zwischen Zürich und Genf beigelegt

wurde. Er stand bei der Ausbildung einer eigenen

Lehrmeinung in derTradition des Zwingli'schen

«Wiedergedächtnisses» und begegnete noch einmal

diesem Orden in Gestalt seines letzten Basler

Vertreters, des Kartäusers Thomas Kress, in einem

brieflichen Bericht des Johannes Gast aus Basel vom
1. Dezember 1545. Der spanische Bischof Malvenda,

der auf der Durchreise zum Reichstag nach Regensburg

1546 mit grosser Pracht und machtvollem
Gehabe in das nunmehr reformierte Basel einritt,
scheint die halbleere Kartause nachgerade erstürmt
zu haben mit der Forderung nach einer sofortigen
Messfeier, die der alte Kress mit einer barschen

Wendung ablehnte: «er soll mit seiner Messe

hingehen, wo er will, und mir keine Unannehmlichkeiten

bereiten».9 Dieser der Armut und der Busse

verschriebene Strenggläubige liess den hohen
Kirchenfürsten schlicht «abblitzen». Diese Begebenheit

wird Gast, mit dem Bullinger eine eingehende,
teilweise auch mit launischen Bemerkungen
geführte Diskussion um das Abendmahl pflegte, nicht

zufällig berichtet haben. Wusste er von der Idee

Heinrich Bullingers aus Jugendtagen?

Anmerkungen

1 Egli, Emil (Hg.): Heinrich Bullingers Diarium (Quellen zur

Schweizerischen Reformationsgeschichte II), Basel 1904, Einleitung

S. IX.

2 Egli (wie Anm. 1), S. 3, Z. 9: «mihi praestinxerat oculos».

3 Nach Egli (wie Anm. 1), S. 6, Z. 12-15: «a papistica doctrina

abhorrere».

4 Nach der 1499 erschienenen sogenannten Koelhoffschen Chronik,

vgl. Greven, Joseph: Die Kölner Kartause und die Anfange

der katholischen Reform in Deutschland (Vereinsschriften

der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum 6),

Münster 1935, S. 10.

5 Krafft, Carl: Aufzeichnungen des schweizerischen Reformators

Heinrich Bullinger über sein Studium zu Emmerich und Köln

(1516-1522) und dessen Briefwechsel mit Freunden in Köln,

Erzbischof Hermann von Wied ec., Elberfeld 1870, S. 138-140.

6 Eintrag in: Universitätsbibliothek Basel FL Xl2, vgl. Dill, Ueli

und Schierl, Petra (Hg.): Das bessere Bild Christi. Das Neue

Testament in der Ausgabe des Erasmus von Rotterdam.

Begleitpublikation zur Ausstellung «Das bessere Bild Christi» 24. 6. bis

12.11.2016 im Basler Münster (Publikationen der Universitätsbibliothek

Basel 44), Basel 2016, Abbildung S. 8.

7 Blanke, Fritz: Der junge Bullinger (1504-1531), Zürich 1942;

Neuauflage und über 1531 hinaus fortgeführt als: Blanke, Fritz

und Leuschner, Immanuel: Heinrich Bullinger. Vater der

reformierten Kirche, Zürich 1990, S. 54.

8 Egli (wie Anm. 1).

9 Heinrich Bullinger Werke. Abt. 2: Briefwechsel, bearbeitet von
Reinhard Bodenmann, Alexandra Kess und Judith Steiniger,

Zürich 2013, Bd. 15, S. 669,Z. 18-20: «Die domino tuo, utabeat

cum missa sua, quo velit, et ne mihi negotium facessat, aut

priclitabitur corpore et fortune bonis.»


	Heinrich Bullinger als Kartäuser?

