
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 85 (2018)

Artikel: "Ich weigere mich, andere Pflichten zu haben als andere Schweizer
auch" : Max Frisch zwischen Literatur und gesellschaftlichem
Engagement

Autor: Tobler, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




119

Andreas Tobler

«Ich weigere mich, andere Pflichten
zu haben als andere Schweizer auch»
Max Frisch zwischen Literatur und

gesellschaftlichem Engagement

Mit
«Zurich Enters the '60s» beti¬

telte das amerikanische «News-

week»-Magazin im Juli 1980 einen
seiner Artikel.1 Berichtet wurde

darin von 300 Jugendlichen, die Tomaten, Eier und
Farbbomben gegen die Besucher einer Opernaufführung

warfen, also von jenen Ereignissen, die

wir heute als Opernhauskrawalle und achtziger
Unruhen kennen. Im «Newsweelc»-Artikel wird
auch über die darauf folgenden Proteste berichtet,
mit denen die «angry Swiss youths» nicht nur ihre

Forderungen nach einem autonomen Jugendzentrum

kundtaten, sondern auch Zürichs bedächtige

Bürger schockten: Früher oder später hole die
Geschichte selbst die Schweiz ein, wusste der
Verfasser des «Newsweel<»-Artikels, in offenkundiger
Unkenntnis eines Globuskrawalls oder anderer
68 er Proteste in der Schweiz.2 Illustriert war der

Text mit einem Foto des «Blick», das einen

Nacktprotest zeigt.
Zu den Lesern dieses «Newsweek»-Artilcels

gehörte auch der Autor Max Frisch, der sich im
Sommer 1980 in New York aufhielt, sein damaliger
Zweitwohnsitz neben dem Haus im Tessin. Anders
als die «Newsweek» wird sich Frisch sehr wohl an
das Jahr 1968 in der Schweiz erinnert haben. Gleichwohl

fiel es ihm aus der Ferne sichtlich schwer, die

Ereignisse in Zürich einzuschätzen: «Zürich Enters

the sixties, ja, als ich das [...] las, dachte ich [...], das sei



120

ein Aufguss von damals», würde er sich etwas später

im Interview erinnern. Mit dieser Meinung, es

handle sich bei den Protesten um eine Reprise von
1968, kehrte Frisch im Herbst 1980 in die Schweiz

zurück, wo er von Freunden hörte, «das sei etwas

anderes, was da stattfindet. Und es sei noch schwer

zu analysieren.» Denn anders als ein Jahrzehnt
zuvor, würden die Jugendlichen nicht mehr Marcuse

lesen, «Marx schon gar nicht, Mao ist erledigt».3

Im August 1976 hatte der damals bereits 65-jährige
Max Frisch mit jungen Berufsleuten und Studenten

an einer Aussprache-Woche mit dem Philosophen
Herbert Marcuse, Vertreter der kritischen Frankfurter

Schule und Idol der bewegten Studierenden, in
Maloja teilgenommen. Vier Jahre später schien eine

neue Zeit angebrochen zu sein.

Frischs «Newsweek»-Lektüre ist durchaus

symptomatisch für seine Biografie. Es war nicht das

erste und auch nicht das letzte Mal, dass er sich mit
einer politischen Bewegung konfrontiert sah, mit
der er dem Grundsatz nach sympathisierte, von der

er sich aber zugleich getrennt fühlte. «Identifizierst
du dich mit den Studenten?», fragte er sich 1968

selbst, als Zürich von den Unruhen erfasst wurde.

«Dafür bin ich zu alt», war damals seine lapidare
Antwort.4 1980 fühlte sich Frisch nicht nur zu alt,

sondern zugleich überflüssig angesichts der politischen

Bewegung, die sich ein autonomes
Jugendzentrum und andere Freiräume erkämpfen wollte.
«Was wollen diese Jungen denn?», fragte Frisch, als

er in einem Interview darauf angesprochen wurde.

«Die wollen selber machen. f...l Die wollen keine
a

Arrivierten als Hebamme, und daran tun sie auch

gut, denke ich.»5

Der arrivierte Aufklärer

Max Frisch zählte in den 1980er Jahren aufgrund
seiner zahlreichen Auszeichnungen, seiner Theatererfolge,

von Romanen wie «Stiller» und «Homo
faber», deren hohen Auflagen und des damit verbundenen

Wohlstands zu den Arrivierten. Der Ruhm

und der Reichtum des Autors waren aber bereits

in den 1950er Jahren vorgespurt worden, als Frisch

ein Stipendium der Rockefeller-Stiftung erhielt, das

ihm eine Amerikareise ermöglichte. Auf dieser Reise,

die ihn durch die USA und nach Mexiko führte,
entstand eine Vorstufe des «Stiller»-Romans, mit

dem Frisch 1954 der literarische Durchbruch
gelang - und der ihm einen Lebenswandel ermöglichte,

der sich fundamental von demjenigen der
politischen Aufbruchsbewegungen unterschied: Frisch

fuhr einen Jaguar, leistete sich wechselnde Wohnsitze

in Europa und den USA und veröffentlichte zu

Beginn der 1980er Jahre gar ein Foto von sich, das

seinen Reichtum und seine Arriviertheit mehr als

deutlich hervorstrich. Es zeigt ihn 1962 im weissen

Anzug in Rom, wobei Frisch selbst einräumte,
dieses Foto sei nicht nur Ausdruck einer gewissen
«römischen Eleganz», sondern auch «einer Allü-
re».6 Gewiss, in Romanen wie dem «Stiller» wird
wiederholt der Aufbruch geprobt; in Interviews
erzählte Frisch freimütig von seinem Bruch mit dem

Grossbürgertum, der mit der Trennung von seiner

zweiten Ehefrau einherging. In literarischen Texten

und Essays widersetzte er sich zudem machtvollen

Mythen wie dem Wilhelm Teil, wandte sich gegen
den Faschismus, das Militär, staatliche Überwachung

und andere Formen von Repression.

Zugleich war Frisch mit Stücken wie «Andorra»

im Lauf der 1960er Jahre zu einer Autorität
geworden - in einer Zeit, als dieses Etikett zu einem

Schimpfwort avancierte, wie Peter von Matt in
einem Aufsatz treffend herausgearbeitet hat.7 Nach

dem Ende der langen Sechziger ging Frisch zudem

auf Tuchfühlung mit dem politischen Establishment.

1976 reiste er mit einer Delegation des

deutschen Bundeskanzlers Helmut Schmidt nach China.

Ein Jahr später war Frisch zusammen mit Siegfried
Lenz und Heinrich Boll, beschützt von «leichten

Panzerwagen», im Kanzlerbungalow zu Gast, als

die Bundesrepublik ihre bisher grösste Krise
erlebte - mit der Verschleppung des deutschen

Arbeitgeberpräsidenten Hanns Martin Schleyer und der

Entführung der Lufthansa-Maschine «Landshut»,
mit welcher die Gefangenen der RAF in Stammheim

freigepresst werden sollten. «Wo sehen Sie,

als Schriftsteller, die Ursachen des Terrorismus?»,
wollte Helmut Schmidt damals wissen.8 Wie der

Bundeskanzler später erklärte, verband er mit dieser

Frage die Hoffnung, «dass Frisch die Motive
jener überwiegend noch jugendlichen Täter vielleicht
besser verstünde als wir in Parlament und
Regierung».9 Max Frisch machte das Stattfinden des

Gesprächs im Kanzlerbungalow bereits einen Monat
später publik, als er auf dem Parteitag der deutschen

Sozialdemokraten auftrat und in einer Rede die Ent-



121

Abb. 2: «Römische

Eleganz» oder doch eher

eine «Allüre»? Max Frisch

war sich selbst nicht sicher,
nachdem er in Rom in den

frühen 1960er Jahren,
vermutlich vor Ingeborg
Bachmann, als Dandy im weissen

Anzug posiert hatte. Ganz

sicher kann man sich Frisch

nicht bei einem der
Nacktproteste vorstellen, die im

Nachgang zum Opernhauskrawall

vom 30. Mai 1980

stattfanden.

Scheidung Helmut Schmidts gegen den Austausch

von Geiseln und RAF-Häftlingen guthiess. Trotz dieser

Nähe zum Establishment, trotz seines Hangs

zum Luxus und obwohl er sich in seiner Arriviertheit

gefiel, war Frisch bis zuletzt für verschiedene

politische Aufbruchsbewegungen von den späten

1960er bis in die späten 1980er Jahre hinein eine

wichtige Autorität, die man zwecks symbolischer
oder konkreter Unterstützung anging. Wie ist das

zu erklären?

Um diese Frage zu beantworten, muss man aufs

grosse Ganze gehen und sich das Programm des

Autors vor Augen führen, zu dem er sich gerade am
Ende seines Lebens mit Nachdruck bekannte. Als

Max Frisch 1986 anlässlich seines 75. Geburtstags an
den Solothurner Literaturtagen in einer Rede Bilanz

zog, zitierte er - zwar resigniert über den Lauf der

Welt, aber dennoch mit Überzeugung - Kants
berühmte Sätze, wonach Aufklärung der Ausgang des

Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit

sei. Frisch hatte sich also ganz entschieden

der Tradition der Aufklärung verschrieben, wobei

er die damit verbundenen Prämissen sehr wörtlich
nahm. Nicht zuletzt, weil er mit einem aufklärerischen

Programm die Dämonen bannen wollte,
von denen er sich beherrscht fühlte. «My greatest
fear: repetition», heisst es in Frischs «Montaulc»

von 1975.10 Entsprechend oft finden sich bei Frisch



122

Bilder von Wiederholung, Stagnation und Apathie;

er spricht von «Versteinerung», «Verrostung» oder

«Verkalkung». Und er überträgt seine Furcht in
Metaphern aus dem Bereich des Sexuellen, wenn mit
Bezug auf das Intellektuelle von «Sterilisierung»
oder «Impotenz» die Rede ist.

Seiner Angst vor Wiederholung versuchte Frisch

mit dem freien Spiel seiner Erkenntniskräfte zu

begegnen. Wie schwer dieses aufklärerische Projekt
in die Realität umzusetzen war, zeigte sich bereits

zu Beginn des Kalten Kriegs, als Frisch sich vor dem

Hintergrund der sich verhärtenden Fronten auf die

Suche nach einer dritten Position zwischen Ost und
West begab, die in der Erstarrung der politischen
Blöcke etwas bewegen würde. Besonders starke

Wirkung hatte in diesem Zusammenhang die
Broschüre «achtung: die Schweiz!», die Frisch 1955

zusammen mit dem Architektursoziologen Lucius

Burckhardt und dem Historiker Markus Kutter
herausgab. Das Autoren-Trio verabschiedete sich darin

von der geistigen Landesverteidigung, die sich mit
dem Ausbruch des Zweiten Weltkriegs ausgeprägt

hatte, aber nach 1945 nur noch ein Vehikel des Anti-
kommunismus war.11

Das erklärte Ziel von «achtung: die Schweiz»

war es, vor dem historischen Hintergrund der

geistigen Landesverteidigung und der Blockbildung
eine unabhängige Position zu entwickeln, die sich

weder im real existierenden Sowjetkommunismus
noch im American Way of Life erschöpfte. Gleichzeitig

wollten die Autoren mit ihrer Broschüre die

etablierten Parteien herausfordern, von denen sie

annahmen, dass alle - auch die Schweizer
Sozialdemokraten - in einer Igelhaltung gegenüber dem

Sowjetkommunismus verharrten und Teil einer

Verwaltung der Gegenwart geworden waren, die

keine Alternative bot. Angesichts dieser politischen
Situation und um eine Wirkung zu erzielen, sollte

die eigenständige Position eine möglichst konkrete
Gestalt erhalten. Aus diesem Grund nahm sich das

Autorentrio die Stadtplanung vor, die ihm als

dringlichstes Problem der Gegenwart und nahen Zukunft
erschien. Burckhardt, Frisch und Kutter entwarfen
eine Musterstadt für 10000-15000 Einwohner, ein

stadtplanerisches «Experiment», das mit der

Landesausstellung von 1964 Realität werden sollte.12

Frisch als Nonkoriformist?

Wie kaum eine andere Publikation hat «achtung:
die Schweiz» das Bild von Max Frisch als einem

Nonkonformisten und politisch engagierten
Intellektuellen zementiert.13 Gerade Letzteres wurde für
Frisch schon bald zu einem Problem. Denn obwohl

er bedauerte, dass der Stadtentwurf nicht realisiert
wurde, sind die folgenden Jahrzehnte geprägt von
seiner Distanznahme gegenüber solchen Vorschlägen,

die sich in die Realität überführen liessen.

Offensichtlich war Frisch zur Einsicht gekommen,
dass alle Verwirklichungen sich letztlich im
Technokratismus und in einer Ideologie erschöpften.

Frisch verabschiedete sich in der Folge vom Feld

der Schweizer Parteipolitik, wobei er dies auch

örtlich vollzog - mit Wohnsitzen in Rom, New York
und Berlin. Das erschien ihm notwendig, da er zu
den Vorgängen in der Schweiz «kein neues lebendiges

Verhältnis mehr hatte». «Es fiel mir nur noch

ein, was ich schon gedacht hatte, und das ist steril.»14

Die Müdigkeit gegenüber der Schweiz und
allem Ideologischen war aber nicht der einzige
Grund, warum sich Max Frisch aus der Politik
zurückzog. Auch das politische Engagement an sich,

dem sich Autoren und Intellektuelle damals heftig
verschrieben, erschien ihm zusehends sinnlos. Bei

Frisch ging diese Einsicht mit einer markanten
Distanz zum Label des Nonkonformisten einher, das

sich damals so viele an die Brust hefteten und das

man auch ihm antragen wollte. «Was man
Nonkonformismus nennt, kann auch nur eine Geste

sein, nicht unwahr, aber eine Geste zum Wohl
unserer Arbeit», heisst es in einer Rede, die Frisch

1964 auf der Tagung der Theaterdramaturgen in
Frankfurt hielt. Frisch hatte also Zweifel, wem das

Engagement eigentlich etwas nützte: «Kommt es

in die Kunst, weil es uns um die Welt geht, oder

umgekehrt?»15 Für sich scheint Frisch die Frage

beantwortet zu haben: Die Interventionen der Künstler,

wie sie in den 1960er Jahren mit Petitionen
und Pamphleten eifrigst gepflegt wurden, dienten

primär der Karriere und der Vergrösserung des

eigenen Egos. «Ich bin in Ihren Augen, was man
zurzeit einen Non-Konformisten nennt, ein
Intellektueller, der die herrschende Klasse durchschaut

[...]. Ab und zu unterzeichne ich einen Aufruf, eine

Kundgebung für oder gegen: Proteste zugunsten
meines Gewissens, solange Gewissen noch gestat-



123

Abb. 3: Frisch fuhr einen

Jaguar und leistete sich

Wohnsitze in Europa und

in den USA. Nicht immer

war er glücklich mit dem

Wohlstand, den er seinen

Roman- und Theatererfolgen

zu verdanken hatte, so etwa,
als er ab 1965 in der Siedlung

Lochergut in Zürich eine

neue Wohnform erprobte.

tet ist, und im übrigen arbeitet der Non-Konfor-
mist an seiner Karriere», heisst es dazu in Frischs

«Biografie» von 1966/67.16

In seinen Interviews zeigte sich Max Frisch

wiederholt überzeugt, dass man mit Essays und Reden

letztlich «immer nur die Einverstandenen erreichen

und die andern nicht überzeugen» könne.17

Auch das Unterzeichnen von Aufrufen und
Manifesten missfiel ihm. Es sei dabei nicht zu vermeiden,

«dass wieder einmal dieselben Namen erscheinen»,

«von Mal zu Mal wertloser».18 Der Prototyp
eines solchen inflationären Engagements war für
Frisch der deutsche Autorenkollege Günter Grass,

dem er einen «Hang zur Publizität» vorhielt und

von dem er den Eindruck hatte, der spätere

Nobelpreisträger könne politische Aktualität «ohne Grass

nicht ertragen», wie es in einer besonders scharfen

Tagebuch-Passage heisst.19 Es war aber ausgerechnet

Grass, mit dem Frisch über die Gefahren des politischen

Engagements diskutierte: über die «Verbra-

vung» - wie auch über die «Kastration der Fantasie

durch den politisch bedingten Trend ins Pragmatische,

Didaktische».20 Angesichts dieser Tendenz ins
Lehrhafte erwies sich der Schweizer Autor als

pragmatischer Stratege. «Ich spreche [...] den

Schriftsteller-Manifesten nicht in allen Fällen die

Wirksamkeit ab. Sie haben bestimmt als ad-hoc-Rarität

bei ganz schwierigen Situationen eine Wirkung.
Aber man soll sein Pulver sparen. Wenn es allzu

oft <chlöpft>, dann gewöhnt sich das Publikum ans

<Chlöpfen>».21

Die Haltung, sich seiner Wirkungsmacht be-

wusst zu sein und sich rar zu machen, um diese

zu vergrössern, lässt sich bei Frisch in mehreren
konkreten Fällen nachweisen. Jüngst ist etwa das

Protokoll eines Telefongesprächs vom Dezember

1970 aufgetaucht, mit dem Frisch für eine Petition

zugunsten der von bewegten Zürcher Jugendlichen

ausgerufenen Autonomen Republik Bunker

gewonnen werden sollte. «Ich habe keine Einwände

gegen die Formulierung, aber ich kann aus
taktischen Gründen nicht», erklärte Frisch damals, «und

zwar einfach, weil ich mich aufspare, für eine Sache,

die kommt.»22 Wofür er sich damals «aufsparte»,
konnte nicht ermittelt werden. Aber Max Frisch

hatte sich schon früheren Aufrufen entzogen, wofür

er sich in der Folge auch zu rechtfertigen hatte.

So etwa 1964, als er, anders als man es von ihm
erwartete, das Manifest gegen die Atombewaffnung
der Schweiz nicht unterzeichnete. «Ich weigere
mich, Minister ohne Portefeuille zu sein und
andere Pflichten zuhaben als andere Schweizer auch»,

gab er damals zu Protokoll. Frisch widersetzte sich

auch der Ansicht, dass «Onkel Max» wieder mal

auf die Barrikaden gehen solle, was offensichtlich
eine wiederkehrende Forderung war. «Die junge
Generation soll heute auf die Barrikaden», gab er

zu Protokoll - und zwar schon bevor Zürich in den



124

196oer Jahren von den politischen Aufbrüchen der

Jugendbewegung erfasst wurde.23

Für Frisch war zudem klar, dass alle Formen von

politischem Engagement letztlich machtlos waren,
wenn sie sich gegen die Entscheidungen der
politischen Machthaber richteten. «Macht reagiert nur
auf Macht», heisst es dazu apodiktisch im
Tagebuch.24 Und Macht sei etwas, was die Literaten und
anderen Intellektuellen eben gerade nicht hätten

und nicht ausüben könnten, wenn sie nicht selbst

in die Parteipolitik einsteigen würden. Das zeige
sich nicht zuletzt in den zahlreichen Aufrufen, die

auf ihre Unterzeichnung warteten. Für Frisch waren
sie ein Symptom für die «Impotenz» allen
intellektuellen und literarischen Engagements, das sich

in Petitionen und Pamphleten gegen die Entscheidungen

der politischen Machthaber starkmachen

wollte. Vielleicht, so Frischs Vermutung, war es

gerade das «Minderwertigkeitsgefühl» der Intellektuellen,

die keine Macht hatten, das sie zu solchen

Aufrufen und zum Engagement nötige.25

Aber just in dieser Zeit, als er sich der Forderung

nach einer unmittelbaren und direkten
Einmischung entziehen wollte und dieser jegliche
Wirksamkeit absprach, war Max Frisch politisch
besonders aktiv: der damals 57-Jährige erkundigte sich

bei der 68er-Generation nach deren Zielen -
«teilnahmsvoll», wie es in seinem Tagebuch heisst.26

Anfang April 1968 schrieb Frisch einen Essay für die

«Weltwoche», in dem er für die Anliegen des

Sozialistischen Deutschen Studentenbunds (SDS) Partei

ergriff;27 er bürgte mit einer Kaution in der Höhe

von 3000 Franken, als im Juli 1968 im Volkshaus

Zürich eine Vollversammlung des Aktionskomitees
für ein autonomes Jugendzentrum stattfand.28 Und

er machte seine Autorität im wahrsten Sinn des

Worts raumgreifend geltend, als am 26. April 1968,

rund zwei Wochen nach dem Attentat auf den
deutschen Studentenführer Rudi Dutschlce in Berlin,
Günter Amendt und weitere Vertreter des SDS an

der Universität Zürich über «die Hochschule in der

Gesellschaft» diskutieren wollten, wofür sich weit
über tausend Personen zusammenfanden. Da setzte

sich der ebenfalls anwesende Frisch dafür ein, dass

für diese Veranstaltung der grosse Lichthof der
Universität geöffnet wurde.29 Nicht zuletzt initiierte
Frisch im Juni 1968 zusammen mit Gottfried Ho-

negger das Zürcher Manifest, das entschieden für
die protestierenden Studenten Partei ergriff.30 Wie

ist das zu erklären? Widerspruch oder doch ein

übergeordnetes Programm?

Nicht immer mit sich selbst identisch sein:
Dichter und Bürger

Frisch war als Autor niemandem ausser sich selbst

Rechenschaft schuldig, was ein Grund für die

zahlreichen Ambivalenzen und scheinbaren Inkonsequenzen

sein mag. Diese waren bei ihm jedoch

Programm. Denn Frisch war stolz darauf, nicht
immer mit sich selbst identisch zu sein, sich entwickeln

und wandeln zu können. «Ich will doch nicht
ein Leben lang dieser Max Frisch sein!»31 Dennoch
lassen sich einige Grundlinien skizzieren, denen

sich Frisch verpflichtet fühlte. Gesellschaftliches

Engagement war für ihn immer dann falscher

Aktivismus, wenn damit etwas erreicht werden sollte,

was ausserhalb der eigenen Möglichkeiten lag.

Entsprechend distanzierte er sich von Tendenzliteratur
oder Agitprop. Politische Tendenzkunst lasse die

literarischen Möglichkeiten verpuffen, war Frisch

überzeugt. «Wenn Literatur sich darauf einlässt,
dass sie sich durch gesellschaftliche Relevanz

rechtfertigen soll, so hat sie schon verspielt.»32 Als Agitprop

gleiche sich Literatur nur der «Sprache der

Politiker» an, die auf eine Vereinfachung und die

Aufhebung der Widersprüche abziele und «damit
ein schlechtes Kampfmittel»33 sei.

Nach Frischs Auffassung bestand die Aufgabe
der Literatur entschieden darin, Widersprüche und
Ambivalenzen deutlich herauszustellen - sowie in
der Irritation, «dass es sie trotzdem gibt».34 Mit
dieser trotzigen Wendung positionierte sich Max
Frisch gegen Jean-Paul Sartre. Dieser hatte 1964 in
der Debatte um den nouveau roman festgehalten,

angesichts eines verhungernden Kinds hätten
Romane kein Gewicht mehr, auch nicht sein eigenes

Hauptwerk «Der Ekel», das die Freiheit des Willens
und der Entscheidung feiere. Trotz seiner grossen
Wertschätzung für den französischen Existenzia-

listen war Frisch anderer Ansicht: Sartre habe

vergessen, «dass angesichts eines Hungerkindes oder

eines Napalm-Opfers schon eine schlichte Mahlzeit
obszön wird».3S

Mit dieser Volte hatte Frisch aber die Frage, wie
ein Autor denn <richtig> agieren und schreiben

solle, noch nicht geklärt. In Interviews, in denen



125

Abb. 4: «Teilnahmsvoll»: Max

Frisch zeigte sich mit der
Generation seiner Kinder
solidarisch. Bei einer Diskussion

mit Vertretern des Sozialistischen

Deutschen
Studentenbundes am 26. April 1968

machte er seine Autorität

geltend, damit der Lichthof
der Universität Zürich für
die Veranstaltung geöffnet
wurde. Links von Frisch der

Altkommunist Konrad Farner

(mit Brille), wiederentdeckt

von den aufmüpfigen Studierenden.

er in wiederholten Anläufen die Frage nach dem

Engagement umkreiste, führte er daher eine

Unterscheidung ein - zwischen dem Staatsbürger Frisch,

der sich politisch engagierte, und dem Dichter, der

Literatur schuf. Mit seinen literarischen Texten

wollte Max Frisch sich dem widmen, was sich nicht
so ohne Weiteres in den Pragmatismus der Politik,
ihre Zweckorientierung und ihre Konformität
überführen liess, sondern sich vielmehr widersetzte und

gerade dadurch politisch sein konnte. Das Mittel
dazu war die literarische Konfrontation, etwa mit
sich selbst (in der Erzählung «Montaulc»), mit
irrationalen Grössen wie dem Schicksal (im Roman

«Homo faber») oder mit Gewalt (im Bühnenstück

«Graf Öderland» verübt ein Bankangestellter
einen Mord, ohne dafür ein Motiv zu haben, worauf
die ihn umgebende Gesellschaft in den Faschismus

kippt).
Frisch legitimierte dieses Konfrontationsspiel

in seinen Selbstäusserungen mit den «genuinen
Erfahrungen», die der Autor und seine Leserschaft

mit seiner Literatur machen könnten und mit de¬

nen er sich allem Ideologischen widersetzen wolle.
Die Möglichkeit einer genuinen, also bisher
unbekannten Erfahrung wurde für Frischs Nachdenken

über seinen Zugang zur Wirklichkeit und in der

Bekämpfung seiner Angst vor der Wiederholung
zentral. Das äusserte sich auch darin, dass Frisch,

für den selbst der Konsum von illegalen Drogen
nicht infrage kam, Haschisch als einen «Bezirk»

anerkannte, in dem «kein Opa» der Generation

seiner Kinder «mit Erfahrung» kommen könne.36

Frisch räumte den Jungen gar das Recht ein, «sich

kaputt zu machen»,37 um so in der Überschreitung

von Grenzen Spielräume zu erobern und neue

Erfahrungen zu machen.

Das waren Argumente, die Frisch als Intellektuellen

selbst für jene eigentlichen Nonkonformisten
der frühen 1980er Jahre attraktiv machte, die im
Unterschied zur 68 er Generation eine no future-Attitüde

an den Tag legten. Sie drängten weder auf eine

Revolutionierung noch eine Reformierung der
Gesellschaft und pflegten stattdessen einen Anarchismus,

der sich - zwischen verspielt und potenziell



126

gewalttätig - hauptsächlich im Wunsch nach
selbstverwalteten Räumen erschöpfte, mitunter auch ins

Fixerelend führte.

Im Unterschied zum Dichter Max Frisch, der in
seiner Literatur gern mit vernunftwidrigen Begriffen

wie «Schicksal» spielte,um sojene unbekannten

Erfahrungen zu ermöglichen, die es als Intellektueller

zu reflektieren galt, war Frisch als Staatsbürger
klar einer aufklärerischen Kritik verpflichtet, die

letztlich immer aufbauend wirken sollte. Besonders

deutlich zeigt sich dies in der Gewaltfrage, die Frisch

in seinem Tagebuch wiederholt diskutierte, weil
sie vor dem Hintergrund der politischen Bewegungen

und der terroristischen Anschläge der 1960er

und 70er Jahre «das zentrale Problem unserer Zeit»
darstelle.38 Für sich selbst schloss der Staatsbürger
und Tagebuch-Autor Frisch die Anwendung von
Gewalt entschieden aus, nicht zuletzt aus Furcht

davor, selbst Opfer zu werden oder in einen

besinnungslos-lustvollen Gewaltrausch zu verfallen:
«Daher hebe ich die These, die Vernunft könne
verändern.».39 Mit aufklärerisch-aufbauender Kritik
machte Frisch immer wieder positive Erfahrungen.
Nachdem er 1965 sein berühmtes Vorwort zu
Alexander Seilers Buchfassung von «Siamo italiani»
über die italienischen Einwanderer der Schweiz in
Zeiten der Überfremdungsbewegung geschrieben
hatte,40 wurde Frisch im Jahr daraufzur Jahreskonferenz

der «Vereinigung der kantonalen Fremdenpo-
lizeichefs» nach Luzem eingeladen. Dort konnte er
seinen Appell für einen menschlichen Umgang mit
den sogenannten Gastarbeitern direkt an die Adressaten

seiner Kritik richten. Frischs Vertrauen in die

vernünftigen Argumente erklärt letztlich auch,

warum er sich 1968 für die Studentenbewegung
einsetzte und was ihn für diese attraktiv machte: Frisch

war offenbar davon überzeugt, dass die Studierenden

etwas Vernünftiges erreichen wollten. Vor dem

Hintergrund, dass er direkten politischen Einfluss-

möglichkeiten durchaus etwas abgewinnen konnte,
erhält selbst Frischs Nähe zu Helmut Schmidt und
anderen Parteivertretern eine gewisse Plausibilität.

Just auf dem Parteitag der deutschen Sozialdemokraten,

der unmittelbar nach den Ereignissen des

Deutschen Herbstes stattfand, formulierte Frisch

die Maxime, dass die Politik «ohne die lästige
Assistenz der Intellektuellen» keine «geschichtliche
Chance» habe.41 Frisch gab sich überzeugt, dass die

Politik ihn nötig hatte. Diese Haltung war Ausdruck

seiner aufklärerischen Grundauffassung, entbehrte

allerdings nicht der persönlichen Eitelkeit, sich als

arrivierter öffentlicher Intellektueller zu gefallen.
Immerhin erschöpfte sich Frischs Vorstellung

einer Assistenz nicht im Vordenken einer politischen

Linie, in der Verschriftlichung oder Poetisie-

rung eines Parteiprogramms. Vielmehr hielt er es

mit dem Dramatiker Henrik Ibsen, dessen Motto
er übernahm: «Zu fragen bin ich da, nicht zu
antworten.»42 Frisch war denn auch überzeugt, dass

er auf dem Parkett der Politik mit dem Fragegestus
die entscheidende Waffe in der Hand hatte, die ihn
vor Verblendung sowie vor der durchschlagenden

Wirkungslosigkeit eines direkten Engagements
bewahrte. Das bringt uns zurück zur Gewaltfrage.
Trotz seines eigenen Glaubens an Gewaltlosigkeit
äusserte Frisch Verständnis für Bewegungen, die

Gewalt als Mittel für ihre politischen Kämpfe nutzten.

Er war davon überzeugt, dass es sinnvoll

eingesetzte Gewalt gebe, und zwar, indem diese den

Staat als Inhaber des Gewaltmonopols «erst dazu»

bringe, «überhaupt auf die Vernunft einzugehen».43
Deshalb hütete sich Frisch am SPD-Parteitag von
1977 vor Antworten. Vielmehr bestand seine Rede

aus drei ausgearbeiteten Fragen, in denen er die

Legitimität von staatlichem Handeln angesichts des

Terrorismus umkreiste - und mit denen er
offensichtlich auf die versammelten Politiker einwirken
wollte.

Trotz seiner Vorbehalte gegenüber dem Glauben

an einen Einfluss auf die Politik würde man
Frisch wohl Unrecht tun, wenn man sein Engagement

und die damit verbundenen Überzeugungen
kleinreden würde. Dafür kämpfte Frisch zu ernsthaft

gegen «Vor- und Fixurteile», die Lebensläufe ver-

unmöglichten - etwa indem er Berufsverbote und
weitere politische Repressionen gegen unangepasste
und linke Lehrer und andere Staatsangestellte scharf

kritisierte44 -, sowie gegen eine «Unbeweglichkeit
der Institutionen», die sich «gegen den Menschen»

wenden, wie es im «Zürcher Manifest» von 1968

heisst.45 Max Frisch war kein Autor der Revolte oder

Revolution, aber einer, der sich als Staatsbürger und
Autor in die Tradition der Aufklärung stellte. Und

einer, für den die Versuche, Fixierungen und
Denkschemata im Gestus der Frage aufzusprengen, eine

Bedingung für ein echtes, wirksames Engagement
waren - nicht zuletzt, um seiner Furcht begegnen zu
können, gelebt zu haben, «ohne lebendig zu sein».46



127

Anmerkungen

1 Newsweek, Nr. 96,14.7.1980, S. 38.

2 Siehe dazu auch Tanner, Jakob: Geschichte der Schweiz im

20. Jahrhundert, München 2015, S. 423 f.

3 Raddatz, Fritz J.: «Ich singe aus Angst - das Unsagbare.» Ein

Zeit-Gespräch mit Max Frisch, in: Die Zeit, Nr. 17,17.4.1981,

S. 37 f. Wieder in: Frisch, Max: «Wie Sie mir auf den Leib

rücken!» Interviews und Gespräche. Ausgewählt und herausgegeben

von Thomas Strässle, Berlin 2017, S. 93-110, hier S. 103 f.

Max Frisch verwechselt im Interview die «Newsweek» mit der

«New York Times».

4 Frisch, Max: Tagebuch 1966-1971, in: Gesammelte Werke (GW),

Bd. 6, Frankfurt a. M. 1986, S. 134.

5 Frisch, Interviews (wie Anm. 3), S. 105.

6 Max Frisch, in: Max Frisch. Reihe Dossier der Schweizer Kul¬

turstiftung Pro Helvetia, hg. v. Arthur Zimmermann, Bern 1981,

S.61.

7 Von Matt, Peter: Max Frisch und sein Ruhm, in: Sinn und Form

64/1 (2012), S. 275-278, hier S. 276.

8 Frisch, Max: Helmut Schmidt als Bundeskanzler gestürzt. 1.

Oktober 1982. Zitiert nach: Von Matt, Frisch (wie Anm. 7), S. 277.

9 Schmidt, Helmut: Weggefährten. Erinnerungen und Reflexionen,

Berlin 1996, S. 99.

10 Frisch, Max: Montauk, in: GW, Bd. 6, S. 617-754, hier S. 628.

11 Siehe dazu Buomberger, Thomas: Die Schweiz im Kalten Krieg,

1945-1990, Baden 2017.

12 Burckhardt, Lucius/Frisch, Max/Kutter, Markus: achmng: die

Schweiz. Ein Gespräch über unsere Lage und Vorschlag zur Tat

(Basler politische Schriften 2), Basel 1955, S. 42.

13 Siehe dazu Ganz, Martin: Nonkonformes von vorgestern: «ach¬

mng: die Schweiz», in: Bilder und Leitbilder im sozialen Wandel,

hg. v. Schweizerisches Sozialarchiv, Zürich 1991, S. 373-414.

14 Vogel, Paul Ignaz: Und die Schweiz? Ein Gespräch mit Max Frisch,

in: Neutralität 2/5 (1964), S. 2-6, hier S. 3.

15 Frisch, Max: Der Autor und das Theater. Rede auf der Frankfur¬

ter Dramamrgentagung (1964), in: GW, Bd. 5, S. 339-354, hier
S. 347 f.

16 Frisch, Max: Biografie: Ein Spiel, in: GW, Bd. 5, S. 481-578, hier
S. 520 f.

5

17 Bloch, Peter André/Bussmann, Rudolf: Gespräch mit Max

Frisch, in: Der Schriftsteller in unserer Zeit. Schweizer Autoren

bestimmen ihre Rolle in der Gesellschaft. Eine Dokumentation

zu Sprache und Literatur der Gegenwart, hg. v. Peter André

Bloch, Edwin Hubacher, Bern 1972, S. 17-35, hier S. 23.

18 Frisch, Max: Tagebuch 1966-1971, Frankfurt a. M. 1979, S. 107.

Dieses Zitat fand keine Aufnahme in die Gesammelten Werke.

19 Frisch, Max: Aus dem Berliner Journal, hg. v. Thomas Strässle,

Margit Unser, Berlin 2014, S. 158 f.

20 Ebd., S. 101.

21 Zanetti, Gerardo: «Soll der Onkel auf die Barrikade steigen?»

Ein Gespräch mit Max Frisch, in: Die Woche (Ölten), 19. 8.1964,

S. 8 f. Wieder in: Frisch, Interviews (wie Anm. 3), S. 49-53, hier

S.52.

22 Schweizerisches Bundesarchiv (BAR), E432oC#i995/392#i522*,

Telefonabhörbericht vom 30./31.12.1970 [unklare Datierung],

23 Frisch, Interviews (wie Anm. 3), S. 51; vgl. Vogel, Schweiz (wie

Anm. 14), S. 5 f.

24 Frisch,Tagebuch (wieAnm. 4), S. 99.

25 Zimmer, Dieter E.: Noch einmal anfangen können. Ein Gespräch

mit Max Frisch, in: Die Zeit, Nr. 51,22.11.1967, S. 13. Wieder in:

Frisch: Interviews (wie Anm. 3), S. 67-78, hier S. 76.

26 Frisch, Tagebuch (wie Anm. 4), S. 111.

27 Frisch, Max: Demokratie ohne Opposition?, in: Die Weltwoche,

Nr. 1795,11.4.1968, S. 25 f.

28 BAR, E432oC#i995/392#i5i6"', Bericht der Stadtpolizei Zürich

vom 17. Juli 1968.. Vgl. dazu den Kommentar von Max Frisch:

«Ein Freund, Gottfried Honegger, berichtete, dass selbst das

Volkshaus nicht seinen Saal an die AJZ-Leute vermiete, es sei

denn, jemand leiste eine Kaution für allfällige Sachschäden und

Verwüstungen etc. In der Sorge, dass man diese jungen Leute zu

Vandalen macht, indem jeder Saalvermieter sie von vornherein

als solche behandelt, leisteten wir die Kaution. Was nicht
Saalmiete ist. Die Vollversammlung fand statt. Im Volkshaus.

Und meine Kaution kam zurück.» Frisch, Max: Ignoranz als

Staatsschutz?, hg. v. David Gugerli, Hannes Mangold, Berlin

2015, S. 45,47-

29 BAR, E4320C#1995/392#1572*, Bericht der Kantonspolizei Zü¬

rich vom 6. Juni 1968.. Siehe dazu auch den Bericht von Frisch,

Max: Jemand hat sich geirrt (1968), in: GW, Bd. 6, S. 473-475.

30 Frisch, Tagebuch (wie Anm. 4), S. 15 6 f.

31 Bienek, Horst: «Werkstattgespräch mit Max Frisch», in:

Ders.: Werkstattgespräche mit Schriftstellern, München 1962,

S. 21-32. Zitiert nach Frisch, Interviews (wieAnm. 3), S. 31-47,

hier S. 38.

32 Frisch, Tagebuch (wie Anm. 4), S. 105.

33 Bloch, Gespräch (wieAnm. 17), hierS. 19.

34 Frisch,Tagebuch (wie Anm. 4), S. 105.

35 Ebd., S. 105.

36 Ebd., S. 318.

37 Ebd., S. 319.

38 Koch, Werner: Gespräch mit Max Frisch (1970), in: Ders.: Kant

vor der Kamera, Mainz 1980, S. 115-128, hier S. 118.

39 Frisch, Tagebuch (wie Anm. 4), S. 72.

40 Frisch, Max: Überfremdung 1 (1965), in: GW, Bd. 5, S. 374-376.

Siehe dazu Seiler, Alexander: Siamo Italiani. Gespräche mit
italienischen Arbeitern in der Schweiz, Zürich 1965.

41 Frisch, Max: Rede vor den Delegierten des SPD-Parteitages, in:

GW, Bd. 7, S. 34-39, hier S. 38.

42 Frisch, Max:Tagebuch 1946-1949, in: GW, Bd. 2, S. 347-750, hier
S. 467.

43 Koch, Gespräch (wie Anm. 38), S. 119.

44 Frisch, Max: Die politische Repression (1979), in: GW, Bd. 6,

S. 59-68.

45 Frisch, Tagebuch (wie Anm. 4), S. 156.

46 Daynard, Jordi: «The Art of Fiction» (1984), in: The Paris Review,

Nr. 113,1989, S. 63-89. Deutsche Übersetzung: Die Paris Review

Interviews 02. Aus dem Englischen und herausgegeben von

Alexandra Steffes, London, Berlin 2014. Hier zitiert nach: Frisch,

Interviews (wie Anm. 3), S. 135-163, hier S. 149.


	"Ich weigere mich, andere Pflichten zu haben als andere Schweizer auch" : Max Frisch zwischen Literatur und gesellschaftlichem Engagement

