
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 85 (2018)

Artikel: Westafrika und die Zürcher "Geschwistergemeinde" : Psychoanalyse
und Gesellschaftskritik bei Paul Parin, Goldy Parin-Matthèy und Fritz
Morgenthaler

Autor: Suter, Mischa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abb. 1: «Fritz Jongleur»
lautet die Notiz auf dem

Originalabzug des Bilds, das

Fritz Morgenthaler um 1955

auf der ersten Afrikareise
des Trios zeigt, die unter
anderem an die Goldküste
(Ghana), an die lilfonbein-
küste und nach Senegal
führte.



107

MischaSuter

Westafrika und die
Zürcher «Geschwistergemeinde»
Psychoanalyse und Gesellschaftskritik
bei Paul Parin, Goldy Parin-Matthèy und
Fritz M orge nth a 1er

Für
die Generation der europäischen Linken,

die den Zweiten Weltkrieg miterlebt hatte,
bildete der Widerstand gegen Faschismus

und Nationalsozialismus die prägende
politische Erfahrung. Nach 1945, als in Europa
Wirtschaftsaufschwung und Kalter Krieg einsetzten,
zeichnete sich in Afrika und Asien mit den Kämpfen

gegen die Kolonialherrschaft und dem Prozess

der Entkolonialisierung ein neuer Epochenbruch
ab. Wie kam es in dieser wandelnden Ausgangslage

von der «Alten Linken» zur «Neuen Linken» -
und welche Rolle spielte dabei die Dritte Welt?

Das Beispiel dreier Psychoanalytiker/-innen aus

Zürich - Goldy Parin-Matthèy, Paul Parin und Fritz

Morgenthaler - gibt einen Hinweis darauf, was die

«Neue Linke» von 1968 mit der «Alten Linken»
aus der Ära des Antifaschismus verbindet und was
sie trennt. Die drei Protagonist/-innen des

vorliegenden Beitrags stellen nämlich eine Art Bindeglied

in diesem Übergang dar. Das medizinisch

ausgebildete Trio leistete während des Zweiten

Weltkriegs in der jugoslawischen Partisanenarmee

Lazarettdienste, wandte sich dann der Psychoanalyse

zu und unternahm ab den 1950er Jahren Reisen

nach West- und Ostafrika. Die drei publizierten die

Resultate ihrer Forschungen in Monografien, am
bekanntesten «Die Weissen denken zuviel.

Psychoanalytische Untersuchungen bei den Dogon in
Westafrika» (1963) und «Fürchte deinen Nächsten



108

wie dich selbst. Psychoanalyse und Gesellschaft bei

den Agni in Westafrika» (1971). Diese Bücher sorgten

für Aufsehen in einer schweizerischen
Öffentlichkeit, die nach Alternativen für das Seelenleben

der eigenen, sich wandelnden Gesellschaft suchte.

Die Arbeiten des Trios illustrieren auch, wie
schillernd die koloniale Erfahrung in den aus der

späteren 1968er Perspektive so selbstverständlich
erscheinenden Antikolonialismus hineinspielte. Die

Geschichte der Parins und Morgenthalers ist eine

verwickelte Geschichte von Psychoanalyse und
Politik im Zeitalter der Entkolonialisierung.1 Anfänglich

lagen die Forschungen der drei Zürcher/-innen
ebenso in Kontinuität zu kolonialen Denkmustern
der Ethnologie und der Psychoanalyse, wie sie auch

eine Loslösung von diesen vollziehen wollten.
Anders gesagt: die Parins und Fritz Morgenthaler
verwandten viel Energie darauf, die Stereotypen vom
«dunklen Kontinent» Afrika zu entkräften, aber sie

taten dies mit den Mitteln einer Wissenschaft, für
die solche Vorstellungen grundlegend waren - am
bekanntesten mit Sigmund Freuds Ausspruch von
1926, die Sexualität der Frau sei «immer noch ein
dark continent für die Psychologie».2

Für die Zürcher Analytiker/-innen besass die

Psychoanalyse politische Sprengkraft, weil ihrer
Ansicht nach die Veränderung der Gesellschaft auch

davon abhing, wie diese mit ihrem Seelenleben

umging. Wenn sie psychoanalytische Gespräche mit
Männern, Frauen und Kindern in Westafrika führten,

dann auch, um etwas für die schweizerische

Gesellschaft zu lernen. So gesehen, half Psychoanalyse,

die Frage, was das Politische sei, neu zu stellen.

Denn die Frage, was Politik ausmache: die Macht

zu erringen oder das Leben zu verändern, wandelte
sich um 1968.3 Die Begegnung von schweizerischen

Analytiker/-innen mit Analysandinnen und
Analysanden in Afrika hatte einen kleinen, aber konkreten

Anteil an dieser Veränderung.

Leben auf Reisen

Goldy Parin-Matthèy (1911-1997) und Paul Parin

(1916-2009) waren beide mit einem Schweizer

Pass in der Steiermark aufgewachsen, der

langjährige Freund und Arbeitskollege des Paars, Fritz

Morgenthaler (1919-1984), in Zürich. Goldy Mat-

thèy schloss sich 1937, nach dem Durchmarsch des

Austrofaschismus, den Internationalen Brigaden
in Spanien an, wurde nach ihrer Flucht 1939 in
Frankreich interniert und als Schweizer Staatsbürgerin

nach Zürich überwiesen, obwohl sie lieber
nach Mexiko oder China gegangen wäre, nicht in
die beengende Schweiz.4 In Zürich arbeitete sie als

medizinische Laborantin und lernte Paul Parin kennen,

der als Sohn eines Gutsbesitzers jüdischer
Herkunft aufgewachsen war, in Graz und Zagreb ein
Medizinstudium angefangen hatte und seit 1938

in Zürich lebte.5 Das Paar (erst 1955 heirateten sie,

aus bürokratischen Gründen) befreundete sich mit
Fritz Morgenthaler, einem chirurgisch ausgebildeten

Neurologen wie Paul Parin. Zwischen 1944 und
1946 waren sie Teil einer chirurgischen Mission,
die mehrfach nach Jugoslawien reiste. Sie gehörten
zur Centrale Sanitaire Suisse, einer Organisation
der Interbrigaden-Bewegung, später zudem
koordiniert durch die vom Bundesrat initiierte
Hilfsorganisation «Schweizer Spende».6 Nach dem Krieg
begannen die drei eine Lehranalyse beim Zürcher

Psychoanalytiker, Neurologen und Ameisenforscher

Rudolf Brun, einem Schüler von Auguste Fo-

rel. 1952 eröffneten sie eine psychoanalytische Praxis

am Utoquai 41 in Zürich, einem Ort, der fortan
als Anziehungspunkt und Beziehungsknoten «in
die lokale Geschichte einging», wie der Psychoanalytiker

Ralf Binswanger schreibt.7 Hier entstand ein

Gesprächskreis, um Fragen der Psychoanalyse zu
diskutieren. Bereits 1949 scheinen die Parins mit
dem Gedanken gespielt zu haben, längere Zeit an

die Goldküste (Ghana) zu reisen, vielleicht gar eine

Stelle bei der Basler Mission anzunehmen, wo ein

gemeinsamer Freund arbeitete.8 Doch erst im
Dezember 1954 kam es zu einer Reise, die über Algier
mit dem Jeep durch die Sahara und Obervolta bis an

die Goldküste führte. Dort unternahmen sie erste

psychoanalytische Beobachtungen. Sieben weitere
Reisen folgten bis 1977, ab der zweiten Fahrt wurde
das Trio durch Ruth Morgenthaler (1928-2004) zum
Quartett ergänzt. Alle zwei bis drei Jahre schlössen

die Parins und Morgenthaler die Praxis am Utoquai
über den Winter und schifften sich nach Afrika ein.

Ihr Ziel war, das Potenzial der Psychoanalyse in
anderen Kulturen auszuloten. Kultur verstanden sie

als «Gesellschaftsgefüge», was marxistisch klingt,
aber mit Bezug auf Curt Bondy an die US-amerikanische

culture and personality-Bewegung und deren

holistischen Kulturbegriff anknüpfte: Den Gegen-



109

Abb. 2: Das Bild eines

«Dogonjünglings» entstand
im Frühjahr 1960 in Mali.

Parin schrieb dazu: «Er blickt

hoffnungsvoll in die bessere

Zukunft [...]. Doch hinter ihm

erhebt sich drohend oder

geheimnisvoll die Tanzmaske,

mit der die Dogon die
Lebenskraft ihrer verstorbenen
Vorfahren verteilen.» Zitiert
nach Paul Parin: Zu viele

Teufel im Land. Aufzeichnungen

eines Afrikareisenden,

Klagenfurt 2008, S. 11.

satz von individueller Psyche und allgemeiner
Gesellschaft suchte man aufzuheben, indem man sich

besonders für frühkindliche Sozialisierung interessierte.9

Unterwegs halfen die Reisenden in Spitälern
und Krankenstationen mit, beispielsweise auf der

zweiten Reise bei einer Meningitis-Epidemie im
heutigen Mali.10 Bei den Agni an der Elfenbeinküste

hielten sie 1966 medizinische Sprechstunden ab

und machten sich auf diese Weise nützlich. Die

Reisenden knipsten auch mehrere tausend Bilder.

Fritz Morgenthaler, Sohn eines bekannten Künstlers

und selbst ein talentierter Maler, zeichnete mit
Ölkreide.11 Die Fotografien waren ein wichtiges
Moment, um Kontakt anzubahnen und
aufrechtzuerhalten, indem das Trio die Bilder in Zürich ver-

grössern liess und sie an die Porträtierten schickte.

Auf diese Weise entstanden zum Teil mehrjährige
Briefwechsel. Ahoussi de Bernard, der hochbetagte
Chef des Agni-Dorfs Bébou schrieb Parin regelmässig

über Neuigkeiten, etwa über den Verlust seiner

älteren Schwester, die er in höchstem Ansehen hielt.

Umgekehrt schickte Parin an Ahoussi de Bernard

wiederholt Grüsse von seinem eigenen Vater, dem
über neunzigjährigen Gutsbesitzer von der
slowenischen Grenze, und es ist wahrscheinlich, dass er
eine Fotografie seines Vaters an den Chef von Bébou

sandte.12



110

Von der «Partisanenkrankheit»
zum «Geist der Afrikaner»

Die Parins und Morgenthaler waren von der

Vorstellung angetrieben, die Kenntnis von Gesellschaften,

deren Zusammen- und Seelenleben anders

organisiert sei als jenes in Europa und der Schweiz,

könne helfen, seelisch-gesellschaftliches Leiden in
der eigenen Gesellschaft neu anzugehen. Bei

diesem gesellschaftspolitischen Einsatz, der gleicher-

massen die Einheit und die Verschiedenartigkeit
des Menschseins behauptete,13 blieben indes
bestimmte Aspekte der afrikanischen Situation

ausgeblendet, nämlich dass die Begegnungen in einem

Rahmen stattfanden, der grundlegend vom
Kolonialismus geprägt war. Ein Punkt betraf die

Kategorie des sogenannt Primitiven. Die ersten

Veröffentlichungen des Trios in der deutschen Zeitschrift

«Psyche», einem Forum, in dem bereits früh Gesell-

schafts- mit Psychoanalyse verknüpft wurden,
entwickelten Thesen weiter, die Paul Parin bereits 1948

über Kriegsneurosen im Nachkriegsjugoslawien
formuliert hatte. Die «Partisanenkrankheit»
äusserte sich in hysterischen Anfällen von jugoslawischen

Partisaninnen und Partisanen. Die Ursachen

waren laut Parin Angst und Triebstau. Angesichts
der Brutalität des faschistischen Feindes sowie im
engen Zusammenhalt der Gruppe - einer «brüderlichen

Masse» -, der durch ein striktes Sexualverbot

reguliert wurde, komme es zu symbolisch-aggressiven

Anfällen.14 Parin argumentierte in der einst von
Sigmund Freud und anderen entwickelten
psychoanalytischen Begrifflichkeit, die Kämpfer/rinnen



111

Abb. 3: Paul Parin im

psychoanalytischen Gespräch mit

Abinu, einem Angehörigen
der Dogon in Mali anlässlich

der dritten Afrikareise
(Dezember 1959 bis Mai 1960).

Abb. 4: Der Psychoanalytiker
und das Dorfoberhaupt: Paul

Parin und Anoussi de

Bernard im Land der Agni an der

Elfenbeinküste während der

sechsten Afrikareise (Dezember

1970 bis Mai 1971).

hätten ein neues «Über-Ich» entwickelt, nämlich
ein «Massen-Über-Ich». Dabei spielte mit, dass sich

ausschliesslich «Primitive» unter den von ihm
analysierten Personen befanden. So bezeichnete Parin

die aus Bauern- und Arbeiterkreisen stammenden

ehemaligen Partisaninnen und Partisanen mit
geringer Bildung, bei denen das primäre Über-Ich

«teilweise von schwacher Struktur» sei.15

Die Kategorie des «Primitiven» begleitete
sowohl die Psychoanalyse wie die Ethnologie von
Beginn weg. Die angebliche Primitivität des anderen,

weiblichen Geschlechts, anderer sozialer Klassen

oder eben anderer Völker diente den «Vätern» dieser

Wissenschaften wechselweise als Kontrastfolie

zum entwickelten Ich und als Beweis für die Univer¬

salität grundlegender psychischer Prozesse. Weil
das Ich der Primitiven, so lautete die klassische

Annahme Freuds, keine seelischen Verdrängungsmechanismen

kannte, externalisierten die Primitiven

ihre psychischen Vorgänge in bestimmten
kultischen und religiösen Handlungen, etwa im To-

temismus.16 Auf diese Weise stellte die vom
Kolonialismus geformte Vorstellung von Primitivität eine

konzeptbildende Kraft in der Psychoanalyse dar. Das

Zürcher Analytikertrio betonte zwar Idar, dass alle

Menschen über die gleichen Triebanlagen - in der

Psychoanalyse das «Es» - verfügten und biologische
Rassenkonzepte haltlos seien. Dementsprechend
stand auch der Satz von Anna Freud «So sehr das

Es sich gleich bleibt, so sehr verändert sich das Ich»



112

als Motto über dem Buch «Die Weissen denken

zuviel». Die «Primitivität» hingegen spielte als

Kategorie auch in den ersten Arbeiten des Trios zu
Afrika eine Rolle. Damit unterstellten sie bei den

analysierten Afrikanerinnen und Afrikaner eben eine

durchlässigere Grenze zum Es, zum Unbewussten

und zu den Trieben, kurzum, eine grundlegende
Alterität gegenüber ihren westeuropäischen
Beobachtern. Paul Parin bemerkte selbst, er sei «nicht
frei davon», diese Andersheit seiner afrikanischen

Analysand/-innen zu idealisieren und dadurch zu
untermauern.17

Auch in praktischer Hinsicht entstammten die

ersten Aufsätze in der Zeitschrift «Psyche» einer
kolonialen Situation. Denn diesen frühen Studien

lagen Beobachtungen und Interviews in Spitälern
und Missionsschulen zugrunde. Die Fragestellung
lautete, warum in der britischen Kolonie
Goldküste, dem späteren Ghana, einheimische
Spitalangestellte den Arbeitsplatz plötzlich verliessen.

Damit war die Ausgangslage der Studien von Parin

und Morgenthaler exakt entlang dem kolonialen

Stereotyp der «faulen Eingeborenen» abgesteckt.18

In Parins Deutung bildete der «faule Eingeborene»
zwar den Anfang, aber nicht den Endpunkt der

Analyse. Vielmehr hätten die Afrikaner anstelle
eines Über-Ichs ein «Clan-Gewissen», das heisst
eine mehrfach verteilte und damit weniger stark
verinnerlichte Autoritätsinstanz. Sie würden
weniger Triebverzicht kennen, würden weniger an

Aggressionen festhalten und würden keine
chronischen Ressentiments hegen. Nirgendwo indes

thematisierte Parin in seinen frühen Aufsätzen,
dass alle von ihm untersuchten Orte - Spitäler,
Schulen, Gerichtssäle - Mitte der 1950er Jahre von
der britisch-kolonialen Herrschaft durchdrungen
waren.

Noch in einer weiteren Hinsicht wirkte für die

Parins und Morgenthaler die koloniale Situation.
Ihr Wissen über Afrika stammte wesentlich von
Psychiatern, die im kolonialen Kontext tätig gewesen

waren. Zwar existierten auch psychologische



113

Abb. 5: Goldy Parin-Matthèy
und Paul Parin mit ihren

Gesprächspartnern und

Gastgebern aus dem Volk der

Dogon, Mali, Frühjahr 1960

(dritte Afrikareise).

Abb. 6: Ansicht von Uto-

quai 41 im Jahr 1946: Paul

Parin und Goldy Parin-

Matthèy wohnten hier und

führten seit dem Beginn
der 1950er Jahre an dieser
Adresse mit Fritz Morgen-
thaler ihre psychoanalytische

Praxis.

Studien aus der Kolonialzeit, welche Ansichten über
die Andersheit von Afrikaner/-innen relativierten.13

Aber im psychologischen Mainstream sprach man

gern vom Wesen «der» subsaharischen Afrika-

ner/-innen an sich. Zu denen, die das so sahen,

gehörte der britische Psychiater John Colin Carothers.

Carothers betrieb im kenianischen Mau-Mau-Krieg
in den 1950er Jahren psychologische Kriegsführung
für die britische Krone. Noch in dieser Zeit ver-
fasste er 1953 für die Weltgesundheitsorganisation
(WHO) eine viel beachtete Synthese, «The African
Mind in Health and Disease».20 Darin vertrat er die

Ansicht, der afrikanische Geisteszustand sei überall

gleich, sofern die «alten Kulturformen» noch

vorhanden seien.21 Überall bleibe die subsaharische

afrikanische Persönlichkeit abhängig von äusseren

Anreizen, sei kindlich, impulsiv und unfähig zu

logischem Denken. Carothers WHO-Bericht war
ein Destillat gängiger wissenschaftlicher Ansichten

der damaligen Zeit über die angebliche afrikanische

Minderwertigkeit. Parin, der das Buch wiederholt

zitierte und weiterempfahl - «eine gute Monographie»22

- erachtete Carothers Abhandlung als nützlich

für sein eigenes Argument. Den biologischen
Rassismus und die europäischen Überlegenheitsargumente

des britischen Psychiaters ignorierte
er. Zwar lehnte Parin Rassenkonzepte konsequent
ab. Auch die Vorstellung, dass das Seelenleben von
Afrikanerinnen und Afrikanern weniger reichhaltig

sei als beispielsweise dasjenige schweizerischer

Analysanden, hatte in seinem Denken keinen Platz.

Gleichwohl war Carothers für ihn eine Gewährsperson

für ein Anderes, Fremdes, nach dem sich die

schweizerischen Analytiker/-innen auf die Suche

machten. So nutzte Parin Carothers Thesen für
eigene Empfehlungen im «Umgang mit Afrikanern»,
wie ein langer Beitrag Parins in der «Neuen Zürcher

Zeitung» übertitelt war. Mit dem Artikels beabsichtigte

Parin, «Missverständnisse» in der Begegnung
zwischen Afrikanern und Europäern aufzuklären,
indem er die afrikanische «Tendenz, sich einem

Protektor unterzuordnen», betonte.23 Der Aufhänger



114

des Artikels war ein Wutausbruch des ersten

nigerianischen Uno-Botschafters und späteren
nigerianischen Aussenministers Jaja Wachuku in der

Uno-Versammlung im Zusammenhang mit einem

Hilfspaket.24 Parin deutete den Auftritt Wachukus

gleich wie eine Anekdote über einen «undankbaren»

afrikanischen Patienten: als Ausdruck der
anders gearteten psychischen Struktur der Afrikaner.25

Nur mit Verständnis dafür, «dass andere Teile der

Menschheit anders empfinden als wir», sei ein «reger

Austausch der Kontakte» positiv gestaltbar in
einer Zeit, in der die Afrikaner auf «die Errungenschaften

der technischen Zivilisation nicht länger
verzichten» wollten.26

Eine Hinwendung zur
psychoanalytischen Technik

Dieses Bemühen um Verständnis, das gleichwohl
hierarchisierende Annahmen heranzog, erfuhr in
der Zeit der dritten Afrika-Reise der Zürcher/-in-
nen von 1959/60 eine entscheidende Wende. Bei

ihrem Aufenthalt bei den Dogon im heutigen
Mali rückte die psychoanalytische Technik der

Gesprächstherapie in den Vordergrund. Hier führten
die Forscher/-innen erstmals ausführliche Gespräche

mit ihren Gastgeberinnen und Gastgebern.

Zugleich verschwand, wenn auch ungleichmässig und
schrittweise, die Vorstellung eines einheitlichen

psychischen Wesens «der» Afrikaner. Stattdessen

entstanden komplexe psychoanalytische Porträts.

Die Psychoanalyse in Afrika in Einzelgesprächen
anzuwenden, dafür gab es keine Vorbilder.27 Noch 1961

referierte Parin, wie eben beschrieben, auf allgemeine

Charakterzüge «aller» Afrikaner. Was genau die

Einstellungsänderung in Gang setzte, ist schwierig
zu rekonstruieren. Einen Hinweis auf den Wandel

in der Herangehensweise der Zürcher Analyti-
l<er/-innen gibt ein Vortrag von Fritz Morgenthaler

von 1957. Um aus der Pattsituation des Kulmrenvergleichs

herauszukommen, müsse man «sich genau
so verhalten wie in der analytischen Situation. Wir
müssen darauf verzichten unsere eigenen Meinungen

und Gedanken durchzusetzen [...] [und] uns
darauf gefasst machen, dass die freie Assoziation

[...], in unserem Falle der Afrikaner, schon das Richtige

bringen werde.»28 Morgenthaler, der marxistisch

geschult und für den Friedrich Engels' «Anti-

Dühring» ein wichtiger Bezug war, hatte ein von
Grund auf dialektisches Verständnis vom Analyse-

prozess.29 Die Prämisse für dieses Vorgehen lautete,
dass jeder Mensch eine Analyse unternehmen könne,

denn der Kern der Analyse sei ein dialektischer
Prozess. Dieser bestand in der Übertragung, die der

Analysand im Verlauf der Analyse zur Analytikerin

entwickelte und gleichzeitig in den Widerständen

gegenüber deren Deutungsangeboten. Gemäss

Lehrmeinung treten im Prozess der Übertragung
die «unbewussten Wünsche» und Situationen aus

der Kindheit in der Beziehung des Analysanden

zum Analytiker hervor.30 Und dieser Prozess, meinten

die Parins und Morgenthaler, könne bei jedem
Menschen einsetzen: Es brauche keinen gemeinsamen

Horizont über das psychoanalytische Setting,
keine Vorstellung, man besuche einen Seelendoktor

für eine gelungene Analyse, sofern Übertragung
und Widerstände stattfänden; und diese wiederum
seien überprüfbar an der veränderten Einstellung
der Analysandin gegenüber der Analytikerin. Was

damit gemeint war, zeigt das 1963 erschienene Buch

«Die Weissen denken zuviel», in dessen Zentrum
detaillierte Fallgeschichten stehen. Paul Parin und
Fritz Morgenthaler hatten dafür regelmässige

Sitzungen mit dreizehn Männern, Frauen und Jugendlichen

abgehalten, die Französisch sprachen und die

nach den Standards der Dogon (und denen Europas)

psychisch gesund waren. Goldy Parin-Matthèy
unternahm Rorschachtests mit hundert Personen,

wozu sie teilweise Übersetzer heranzog. «Wir sind

gekommen, um mit den Dogon zu sprechen. Wir
wollen sie kennenlernen und möchten verstehen,
wie sie denken und fühlen», hiess die Begründung,
die sie für die Therapiestunden abgaben, bei denen

sie den Analysand/-innen einen Stundenlohn
bezahlten.31

Mit der Übertragung im Zentrum gerieten die

Analysen radikal relational, indem die Analytiker
sozusagen «mit im Bild» waren. Denn die Parins

und Morgenthaler interessierten sich auch - aus

wissenschaftlichen und aus politischen Gründen -
für die Gegenübertragung, also die emotionale
Dynamik, welche der beziehungsweise die Analyti-
ker/-in selbst im Prozess der Analyse entwickelt.
In seinen Gesprächen mit den Dogon las Paul Parin

eine Gegenübertragung aus seiner Neigung heraus,

immer wieder die eigene Familie ins Spiel zu bringen.

«Gegenübertragung: Man ist versucht, wenn



115

es nicht weiter geht, ethnol., polit. Fragen zu stellen,

vom Ackerbau u. vom Essen zu reden vor allem von

der eigenen Fam. zu erzählen!»32 Diese Sorge reflektierte

zudem den Looping-Effekt, der darin bestand,
dass die afrikanischen Gesprächspartner/-innen
über ethnografisch relevante Themen routiniert
Auskunft gaben. Der Doyen der französischen

Afrikanistik, Marcel Griaule, hatte seit den 1930er Jahren

Forschungen bei den Dogon betriehen. Diese

waren also bestens vertraut mit den Fragen europäischer

Anthropologen.
Indem das Zürcher Trio den dialektischen Pro-

zess der Übertragung zum Zentralmoment machte,

fragte es nicht mehr nach einem ursprünglichen
Wesen der Dogon. Auf diese Weise kamen Buchporträts

zustande, in denen die «analysierten» Dogon
nicht mehr Charaktermasken einer afrikanischen

Wesensart abgaben. Vielmehr wurde ihnen
zugestanden, so individuell und verschieden zu sein wie

irgendwer in Europa oder der Schweiz.

Endlich ein Umbruch auch in der Schweiz

Übertragung und Gegenübertragung eröffneten
also Verhältnisse, in denen die Unterschiede
zwischen afrikanischen und europäischen Subjekten
verschwammen. Die Parins und Morgenthaler waren

daran interessiert, die Vielfalt an Möglichkeiten
des Seelenlebens, die sie in Afrika kennenlernten,
als Mittel zur Gesellschaftskritik in Europa
einzusetzen. Allerdings geschah diese Rückübersetzung

komplizierter, als es der Status des Trios als

Elterngeneration der Neuen Linken glauben macht.

Parin nutzte die frühen Afrikastudien nämlich
zuerst einmal, um Zugang zum wissenschaftlichen
Feld zu finden. Er bemühte sich um den Kontakt

zum Herausgeber der «Psyche», dem äusserst

einflussreichen Frankfurter Psychiater Alexander Mit-
scherlich, pflegte Beziehungen zum Tropeninstitut
in Basel, wo er Workshops abhielt, und sicherte

sich einen Vortragstermin bei Manfred Bleuler im
Forschungskolloquium der psychiatrischen Klinik
Burghölzli in Zürich.33 Mit dem Dogon-Buch ver-

grösserte sich Parins Radius. Intensiv suchte er das

Buch zu verbreiten. An der Anerkennung durch

Autoritäten wie Max Horkheimer, das Haupt der

Frankfurter Schule für Sozialforschung, oder René

König, den Erneuerer der Soziologie im Nachkriegs¬

deutschland, lag ihm viel.34 Parin orientierte sich an
den Machtzentren des psychologischen Felds, an

intellektuellen Instanzen und an den lokalen
Institutionen in Zürich und Basel, die sich um i960 mit
Afrika beschäftigten. Eine explizit sozialistische

Positionierung, die einen als Sowjet-Sympathisanten
angreifbar machte, vermied er. Ebenso, wie Parin in
den Schriften vor 1970 eine solche Positionierung
vermied, war seinem psychoanalytischen Ansatz

die Frontbildung im antikolonialen Unabhängigkeitskampf

mit ihrem militärischen Hintergrund
fremd. Die Parins und Morgenthaler suchten sich

Gesellschaften aus, die sie für «relativ ungestört
und übersichtlich» hielten.35 Sie sollten unberührt
von westlicher Technik und «ihren Traditionen treu
geblieben» sein.36 Der afrikanischen
Unabhängigkeitsbewegung brachten sie zwar Sympathie entgegen,

aber praktisch störte die Entkolonialisierung
das Analyseprojekt eher. Dementsprechend ist im
Buch über die Agni nicht nur von neuen, mühsamen
Grenzkontrollen die Rede, auch die Gesprächssituation

schien durch die teilweise bewaffneten

Auseinandersetzungen an diesem Brennpunkt des Kalten

Kriegs - Ghana galt der Sowjetunion, die Elfenbeinküste

den USA zugewandt - gefährdet.37

Dies alles zeigt: Das Zürcher Trio war geprägt

vom antifaschistischen Kampf, positioniert gegen
die Parteikommunismen und es interessierte sich

in der Zeit des Kalten Kriegs mehr für die

Fortentwicklung der Psychoanalyse als für die unabhängige
Linke. Erst die sozialen Umbrüche der 1960er Jahre

eröffneten einen Resonanzraum für das

Politikverständnis der Parins und Morgenthalers. Nun
stiessen ihre Afrika-Studien, deren implizites
Politikverständnis darin bestand, eine andere Lebensweise

zu führen, auf verstärkte Resonanz.38 So

berief sich etwa Oswalt Kolle, der berühmte deutsche

Sex-Aufklärer, in der Zeitschrift «Quick» auf die Do-

gon-Studie, um eine eigene Sozialität von Kindern

zu postulieren: «Bei den Dogon hat jedes leibliche
Kind [...] viele <Ersatzmütter> im Stammesclan. Nie

ist das Kind allein. Alle gleichaltrigen Kinder eines

Dorfes bilden die <Geschwistergemeinde>.»39 Es war
ein weiter Weg von dem psychologischen Interesse

an frühkindlicher Sozialisierung, das die culture and

personality-Bewegung seit den 1930er Jahren hegte,
bis zum alternativen Zusammenleben von Kindern,
das einem neuen anitautoritären Politikverständnis

entsprach. Die Geschwisterlichkeit - eine eigene,



116

zwischenmenschliche Solidarität - nahm in diesem

wandelnden Raum der Problemstellung immer wieder

neue Gestalt an. «68» machte nicht nur die
Studien des Trios einem weiten Publikum zugänglich,
sondern eröffnete auch für die Parins und Morgen-
thaler Räume für ein anderes Politikverständnis.
Ab 1970 sprachen sie explizit von «Gesellschaftskritik

im Deutungsprozess». Und in den 1980er

Jahren bezeichnete sich Goldy Parin-Matthèy als

«moralische Anarchistin». Die «Brüdergemeinde»
im Sinn von Freud, der damit eine egalitäre und
rebellische Horde meint, war für sie ein wichtiger
Begriff.40 Paul Parin hatte schon in seinem Aufsatz

über die Kriegsneurose in Jugoslawien von der

«brüderlichen Masse» der Partisanen geschrieben
und Goldy Parin-Matthèy erinnerte sich später an

die psychoanalytischen Diskussionszirkel im
Zürich der 1950er Jahre als «Brüdergemeinde». Die

ethnopsychoanalytischen Studien der 1950er und
60er Jahre hatten an diesem wechselseitigen
Umbruch wesentlich mitgewirkt.

Anmerkungen

1 Herzog, Dagmar: Cold War Freud. Psychoanalysis in an Age of

Catastrophes, Cambridge 2017, Kap. 6.

2 Freud, Sigmund: Die Frage der Laienanalyse [1926], in: Ders.:

Gesammelte Werke, Bd. 14, Frankfurt a. M. 1991, S. 209-286,

Zitat S. 241.

3 Badiou, Alain: Wir sind noch immer Zeitgenossen des Mai 6 8,

in: Ders., Die kommunistische Hypothese, Berlin 2011, S. 36-51,

hier S. 47.

4 Nadig, Maya/Erdheim, Mario: Frauen leben Psychoanalyse.

Gespräche mit Marie-Langer Glas und Goldy Parin-Matthèy, in:

Tell, Nr. 6,15.3.1984, S. 10.

5 Rütten, Ursula: Im unwegsamen Gelände. Paul Parin - erzähltes

Leben, Hamburg 1996, S. 19-67.

6 Sigmund-Freud-Privatuniversität Wien, Archiv Nachlass Paul

Parin (nachfolgend PPA), K15, Unsortiert, div. Korrespondenz,

Pidermann, Guido: Schweizer Chirurgen kehren nach i3monati-

gem Dienst bei den jugoslawischen Partisanen in die Schweiz

zurück, in: Schweizerische Illustrierte Zeitschrift (Damm und

Seitenzahlen nicht ersichtlich, ca. November 1945).

7 Binswanger, Ralf: Eine Mini-Ethnie im Dienst von Psychoanalyse

und Sexualforschung, in: Zeitschrift für Sexualforschung 22

(2009), S. 284-290, hier S. 284.

8 PPA, Korrespondenz Heinrich W. Neumann.

9 Vgl. den von Paul Parin wiederholt zitierten Aufsatz von Bondy,

Curt: Beziehungen zwischen Gesellschaftsgefüge und Neurose,

in: Psyche 9/2 (1955), S. 81-89.

10 PPA, S 26, Materialien Afrika-Reisen, Notizheft 1957, Eintrag

vom 30.1.1957.

11 Morgenthaler, Fritz: Wüste, Savanne, Urwald, in: DU. Kulturelle

Monatsschrift 15/Oktober (1955), S. 44-48, hier S. 44.

12 PPA, K11, Korrespondenz Afrika-Reisen, Ahoussi de Bernard

an Paul Parin, 6. 5-1968 und 26.10.1972 (wo de Bernard nach

einem Bild von Parins Vater fragt); Paul Parin an Ahoussi de

Bernard, 21.11.1969 und26. 6.1970.

13 Die Formuliemng ist adaptiert von Fassin, Didier: Les politiques
de l'ethnopsychiatrie. La psyche africaine, des colonies africaines

aux banlieues parisiennes, in: L'Homme. Revue française

d'anthropologie 153 (2000), S. 231-250. Den universalistischen

Aspekt betont Krüger, Gesine: Ethnopsychoanalyse als Utopie:
Zwei Gedanken zu Paul Parins Geburtstag, in: Ethnopsychoanalyse

revisited. Gegenübertragung in transkulturellen und

postkolonialen Kontexten, hg. v. Johannes Reichmayr, Giessen

2016, S. 313-318.

14 Parin, Paul: Die Kriegsneurose der Jugoslawen, in: Schweizer

Archiv für Neurologie und Psychiatrie 61 (1948), S. 303-324, hier

S.315.

15 Ebd., S. 311.

16 Freud, Sigmund: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen
im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker [1913], in: Ders.:

Gesammelte Werke, Bd. 9, Frankfurt a. M. 1996.

17 So in den Vortragsnotizen zu einem Workshop über «Kontakte

mit Menschen derTropenzone» mit auszubildenden Diplomaten

am Schweizerischen Tropeninstitut Basel, undatiert, wohl

23.3.1959. Vgl. PPA, W12, Vorträge zu Dogon und Westafrika,

1955/56-1965, Rudolf Geigy an Paul Parin, 17.2.1959.
18 Mark-Thiesen, Cassandra: African Women and the «Lazy Afri¬

can Myth» in Nineteenth-Cenmty West Africa, in: Histories of

Productivity. Genealogical Perspectives on the Body and Modern



117

Economy, hg. v. Peter-Paul Bänziger, Mischa Suter, New York

2017, S. 42-56.

19 Linstrum, Erik: The Politics of Psychology in the British Empire,

1898-1960, in: Past and Present 215 (2012), S. 195-233.

20 Carothers, John Colin: The African Mind in Health and Disease.

A Study in Ethnopsychiatry, Genf 1953; Ders., The Psychology of

Mau Mau, Nairobi 1954; vgl. McCulloch, Jock: Colonial Psychia-

tiy and the «African Mind», Cambridge 1995, Kap. 4, 5.

21 Im Original: «the ancient cultural modes». Carothers, African

Mind (wie Anm. 20), S. 8.

22 PPA, W12, Vorträge zu Dogon und Westafrika 1955/56-1965,

Paul Parin an Eugen Hun, 15. 5.1958.

23 PPA, W19, Zeitungsausschnitt Paul Parin, «Der Umgang mit
Afrikanern: eine psychologische Betrachtung», Neue Zürcher

Zeimng, Nr. 1385, Morgenausgabe, 15.4.1961 (kursiv im Original).

24 PPA, W19, Zeitungsausschnitt «Die Hilfe der UN an Afrika»,

Neue Zürcher Zeitung, 0. D. (nach 23.3.1961).

25 PPA, W19, Zeitungsausschnitt Paul Parin, «Der Umgang mit
Afrikanern: eine psychologische Betrachtung», Neue Zürcher

Zeitung, Nr. 1385, Morgenausgabe, 15.4.1961.

26 PPA, W19, Zeimngsausschnitt Paul Parin, «Der Umgang mit
Afrikanern: eine psychologische Betrachtung - Schluss», Neue

Zürcher Zeitung, Nr. 1397, Sonntagsausgabe, 0. D.

27 In den 1930er Jahren hatte in Südafrika der Analytiker Wulf
Sachs psychoanalytische Gespräche mit John Chavafambira,

einem Wanderarbeiter und Heiler, geführt. Ungefähr zeitgleich

mit den Parins und Morgenthaler arbeitete die französische

Psychiaterin Marie-Cécile Ortigues mit ihrem Ehemann

Edmond, einem Philosophen, in Dakar an der Smdie Oedipe

africain. Vgl. dazu: Sachs, Wulf: Black Hamlet. The Mind of

an African Negro Revealed by Psychoanalysis, London 1937;

Ortigues, Marie-Cécile/Ortigues, Edmond: «Oedipe africain»,

Paris 1966.

28 Morgenthaler, Fritz: Initiation und Introjektion (Vortrag in der

Schweizerischen Gesellschaft für Psychoanalyse, 28. September

1957), in: Ders.: Psychoanalyse, Traum, Ethnologie. Vermischte

Schriften, hg. v. Judith Valk, Giessen 2005, S. 189-207, hier
S. 178.

29 Binswangen Ralf et al.: Aus welchen Quellen schöpfte Fritz

Morgenthaler?, in: Werkblatt. Zeitschrift für Psychoanalyse und

Gesellschaftskritik 53 (2004), S. 5-21.

30 Art. Übertragung, in: Laplanche, Jean/Pontalis, Jean-Bertrand:

Das Vokabular der Psychoanalyse, Frankfurt a. M. 1973 [1967],

S. 550-562.

31 Parin, Paul/Morgenthaler, Fritz /Parin-Matthèy, Goldy: Die

Weissen denken zuviel. Psychoanalytische Untersuchungen bei

den Dogon in Westafrika, Zürich 1963, S. 83.

32 PPA, W5, Dogon Forschungstagebücher, Tagebuch 1, Eintrag

vom 20.2. i960 (Hervorhebung im Original unterstrichen).

33 PPA, W5, Manfred Bleuler an Paul Parin, 24. 6.19 63.

34 PPA, K13, Paul Parin an René König, 12.6.1963; W5, Emma

Demièville-Parin an Paul Parin, 29. 6.19 63; W12, Vorträge vom

22./23.11.1963 in Frankfurt a. M. im Kolloquium von Alexander

Mitscherlich mit von Parin erbetener persönlicher Einladung

an Horkheimer durch Mitscherlich.

35 Parin/Morgenthaler/Parin-Matthèy, Die Weissen (wie Anm. 31),

S.33.

3 6 Parin, Paul/Morgenthaler Fritz/Parin-Matthèy Goldy: Fürchte

deinen Nächsten. Psychoanalyse und Gesellschaft am Modell

der Agni in Westafrika, Frankfurt a. M. 1971, S. 11.

37 Ebd., S. 15 f.

3 8 Parin, Paul: Gesellschaftskritik im Deumngsprozess, in: Psyche

29/2. (1975), S. 97-117.

39 PPA, W5, Dogon: Forschungstagebücher und Rezensionen;

Kolle, Oswalt: Dein Kind, das unbekannte Wesen, in: Quick

(Damm nicht ersichtlich), S. 35-39,110 f., Zitat S. 110 f.

40 Nadig/Erdheim, Frauen (wie Anm. 4); Freud, Totem und Tabu

(wie Anm. 16), bes. S. 171 ff.


	Westafrika und die Zürcher "Geschwistergemeinde" : Psychoanalyse und Gesellschaftskritik bei Paul Parin, Goldy Parin-Matthèy und Fritz Morgenthaler

