Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 78 (2011)

Artikel: Mission und Diakonie : die Geschichte der Evangelischen Gesellschaft
des Kantons Zurichs

Autor: Meyer, Helmut / Schneider, Bernhard

Kapitel: 4: Verkundigung und Seelsorge

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1045699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1045699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4. Verkiindigung und Seelsorge

4.1. Die Stadtmission

Die innere Mission war ein Kind der Erweckungsbewegung.! Wihrend die dussere Mission
jahrhundertelang danach strebte, Angehdrige anderer Glaubens- oder Kultgemeinschaf-
ten ausserhalb Europas zum Christentum zu bekehren, wandte sich die innere Mission
an Menschen in Europa, die zwar formal der protestantischen Konfession angehéorten,?
aber wenig religiés waren. Wichtigste Adressaten waren die sozialen Unterschichten der
grossstéadtischen Agglomerationen, konkret Arbeiterfamilien und Handwerkergesellen,
deren Verbindungen zur Kirche weitgehend abgebrochen waren und die oft in Elend und
Unsicherheit lebten. Erste Versuche, diese Menschen zu unterstiitzen und sie gleichzeitig
zum christlichen Glauben zu fithren, wurden in Glasgow (1826) und London (1835)
unternommen. Initiant der «inneren Mission» auf dem Kontinent war Johann Hinrich
Wichern (1808-1881), der diesen Begriff erstmals klar definierte. Wichern war Theologe
und Leiter eines nach modernen Prinzipien geleiteten Erziehungsheims, des «Rauhen
Hauses» in Hamburg. Fiir Wichern war «innere Mission» eine Kombination von Evan-
gelisation, Seelsorge und Sozialhilfe, die zwar von kirchennahen Organisationen, aber
nicht von der mit dem Odium der Staatshorigkeit belasteten Institution Kirche selbst
betrieben werden sollte. 1848 wurde auf seine Veranlassung hin ein «Zentralausschuss»
fiir ganz Deutschland gegriindet, von dem aus sich allméhlich ein Netzwerk von in der
«inneren Mission» tétigen Vereinen bildete.?

Vermutlich als Reaktion auf die Entwicklung in Deutschland befasste sich auf Vor-
schlag des Antistes Fiissli ab 1849 eine Synodalkommission mit der Frage, ob und wie
in Ziirich «innere Mission» betrieben werden kénne. Im Unterschied zu Wichern suchte
man den Weg also zunéchst iiber die landeskirchlichen Institutionen. Die Kommission
bestritt die Notwendigkeit, «innere Mission» zu betreiben, im Grundsatz nicht. Trotz-
dem legte sie ihr Mandat 1854 ergebnislos nieder. Der Grund waren die theologischen
Richtungskdmpfe.* Der liberale Pfarrer Heinrich Hirzel erklarte: «Das Werk der Inneren
Mission ist das Werk des Pietismus, darum will ich nicht in dem Ding sein.»* Damit
wurde der Aufbau einer «inneren Mission» wie in allen anderen Kantonen zur Sache der
Konservativen, in Ziirich konkret der Evangelischen Gesellschaft. Ebenfalls auf diesem
Feld titig wurden die Freikirchen, besonders die Methodisten und spiter die Heilsarmee.

Wenn viele Pfarrer der Idee der «inneren Mission» skeptisch gegeniiberstanden, so
lag das wohl nicht nur an einer ideologischen Brille. Es fehlte ihnen auch die Zeit. Bis
1876 iibten die Pfarrer die Funktion eines Zivilstandsbeamten aus; sie hatten zahlreiche
Register zu fithren. Zudem waren sie bis 1866 Prasidenten der Schulpflege, bis 1902
Prisidenten der Kirchenpflege. Nach dem Gesetz hatte ein Pfarrer maximal 5000 Seelen
zu betreuen, tatsichlich waren es oft mehr, in Einzelfillen bis 8000. Das fiihrte zu einer
enormen Belastung durch entsprechend viele Kasualien (Taufen, Trauungen, Bestattun-

75



gen) und den Religionsunterricht. In der Gemeinde Winterthur-Altstadt hatten im Jahr
1894 die zwei Pfarrer zusammen 20 Wochenstunden Unterricht zu halten, 346 Taufen,
210 Bestattungen, 92 Trauungen durchzufiihren und 336 Konfirmanden zu betreuen.®
Zudem war der soziale Abstand zwischen den Pfarrern und den Proletariern so gross,
dass es nicht leicht war, zwischen ihnen Beziehungen aufzubauen.

1862 griindete das Zentralkomitee der Evangelischen Gesellschaft die Ziircher Stadt-
mission — fast gleichzeitig mit Basel.” Hauptférderer war das Komiteemitglied Franz
Meyer-Usteri. Ziirich stand damit in der Schweiz zeitlich an dritter Stelle; 1939 gab es
in neun Schweizer Stidten Stadtmissionen.® Die Ziircher Stadtmission wurde zu einem
wichtigen Zweigwerk der Gesellschaft. Geleitet wurde es von einer vom Zentralkomitee
eingesetzten Kommission.

4.1.1. Anfang und Einsatzgebiet

Ein Stadtmissionar machte Hausbesuche und hielt Versammlungen ab. Uber seine
Tatigkeit fiihrte er zuhanden der vorgesetzten Kommission genau Buch. Schien ihm
materielle Hilfe angezeigt, so setzte er sich mit dem Armenverein® in Verbindung. Be-
sucht wurden vor allem Arme, Kranke und Menschen in schwierigen oder zerriitteten
Familienverhiltnissen. Zu den Adressen kam der Missionar durch Hinweise anderer
Personen oder aufgrund eigener Recherchen; manchmal wandte man sich auch an ihn.
Im Jabhr fithrte er zwischen 1200 und 1500 Besuche durch, also vier bis fiinf pro Werktag.

Ziel der Missionare war es, den religids gleichgiiltigen Menschen «in die verlas-
sene Gemeinschaft unserer Kirche und in das Haus Gottes, vor allem aber zum Herrn
selbst zu fithren».'” Dazu klirte er zundchst einmal die Ausgangslage ab: War ein Paar
kirchlich verheiratet? Waren die Kinder getauft? Gab es in der Wohnung eine Bibel?
Gingen die Leute zur Kirche oder waren sie vielleicht bereit, zu einer Versammlung des
Missionars zu kommen? Er ging auf die konkreten Probleme der Besuchten ein, tros-
tete und mahnte, wobei die Gewichtung unterschiedlich sein konnte: «Bald wird mehr
getrostet und ermuntert, bald sogleich auf Siinde und Schuld hingewiesen und ernstlich
auf Bekehrung gedrungen, auch das Ungliick offen und entschieden als das bezeich-
net, was der Sinn des Wortes <Heimsuchung> ist.»'' Jedenfalls sollten die Besuchten
Teilnahme spiiren und Trost erhalten, aber auch einsehen, dass eben jeder seine Biirde
tragen miisse. Eigentliche religidse Diskussionen waren nicht vorgesehen, doch konnte
eine gewisse volksnahe Schlagfertigkeit durchaus niitzlich sein. Als ein Hausbewohner
einem Missionar erklérte: «Ich bin Sozialdemokrat, da wollen Sie sicher nicht zu mir»,
entgegnete dieser: «Oh doch, ich komme von Sozialdemokraten, die das Prinzip schon
weiter entwickelt haben.» — «Woher?» — «Aus Afrika. Dort haben sie auch die Frauen
gemeinsam!» Davon ausgehend erdrterte er die negativen Konsequenzen des Sozialis-
mus.'? Zum Abschied gab es ein Traktat oder auch Geld: «Es ist doch so, dass oft ein
ganz gewohnlicher Fiinfliber [so viel allerdings erst 1948] oder sonst eine handgreifliche
Unterstiitzung Wegzehrung ist fiir die Aufnahme des Gotteswortes.»'?

Daneben hielt der Missionar meist am Abend Versammlungen und Bibelstunden ab.
Sie sollten den ordentlichen Gottesdienst nicht ersetzen, sondern ergianzen. Ihre wesent-
lichen Elemente waren Gebet, Gesang, Schriftlesung und eine «einfache und erbauliche

76



Erfolge und Misserfolge

«Frau N. war schon seit etlichen Jahren krank und arbeitsunfihig und liess mich bitten, sie
zu besuchen. Sie hatte ihre Bedenken in Betreff einiger Grundwahrheiten unseres christlichen
Glaubens, hinter diesen Bedenken schaute aber ihr friedloses und unruhiges Wesen hervor
und bald bekannte sie auch, was die eigentliche Ursache ihres Kummers sei. Sie liess sich
dann aber auch weisen wie ein Kind, nahm den Trost des Evangeliums auf wie ein Durstiger
den Trunk und konnte sich bald des Friedens freuen. Merkwiirdigerweise wurde auch das
leibliche Ubel gebessert, so dass sie nun wieder einem Beruf vorstehen kann.»'

«Die Eheleute N. sind noch junge Leute, wurden aber in letzter Zeit mit Krankheit und Not
schwer heimgesucht. Der Mann ist schon seit Monaten krank an der Auszehrung. Auch die
Frau war eine Zeitlang im Spital, ist aber jetzt wieder besser. Krankheit und Verdienstlosig-
keit hatten bald auch Armut und Mangel im Gefolge. Die Leute waren bisher gottvergessen
und aller Religion entfremdet. Ihre drei Kinder sind noch ungetauft, obgleich der Mann jetzt
geneigt ist, sie taufen zu lassen. Vielleicht hat der Mann sich seine Krankheit durch unge-
ordnetes Leben selbst zugezogen. Man sieht ihm noch in seinem Gesicht die Verwilderung
an, obgleich er jetzt einigermassen gedemiitigt ist und man mit ihm reden kann. Ich redete
mit den Leuten iiber die Absichten Gottes bei den Priifungen, die er uns sendet, und suchte
sie auch dariiber zu belehren, was zum wahren Christentum gehdre, in der Absicht, dadurch
eine bussfertige Gesinnung in ihnen zu erwecken.»?

«Eines Tages traf ich den Landwirt N. am Brennofen und liess mich mit ihm in ein Gesprach
ein. Von Landwirtschaft, Teuerung, boser Zeit kamen wir zur Religion. Eine halbe Zustim-
mung erhielt ich von ihm am Anfang; als ich jedoch ernster auf ihn eindrang, suchte er sich
mit den Ergebnissen der Wissenschaft zu decken; die Gelehrten, sagte er, haben den ganzen
unermesslichen Luftraum durchforscht und nirgends etwas gefunden, was dem Himmel
gleiche, von dem ich sage; nach dem Tod sei alles aus, niemand soll es ihm anders angeben
wollen [...]. [Der Stadtmissionar antwortet], er solle sich nicht auf falsche Lehrer stiitzen,
sondern die Bibel lesen und seiner Seele Heil bedenken, da brach die Wut bei ihm heraus:
ich solle machen, dass ich fortkomme, er wolle von dem heiligen Zeugs nichts wissen, ich
sei ein Miissiggénger, es wire besser, wenn ich etwas Rechtes arbeiten wiirde [...].»*

1 Jb. Stadtmission 1884, S. 5.
2 Jb. Stadtmission 1884, S. 7.
3 Jb. Stadtmission 1872, S. 3. Weitere Beispiele in: Aus dem Gebiet, 1881 ff.

Ansprache .»'* Kasualien waren nicht Sache des Missionars, sondern des Ortspfarrers.
Das Abendmahl konnte er abhalten, wenn die Versammelten es wollten und die Kom-
mission zuvor ihr Einverstindnis gegeben hatte. 1892/93 hielten die mittlerweile fiinf
Missionare iiber 1000 Versammlungen ab. Dazu kam an manchen Orten die Leitung
der Sonntagsschule fiir die Kinder.

Nur wenige Stadtmissionare waren Theologen. Die meisten hatten entweder die pie-
tistische Bildungsstitte Chrischona bei Basel oder die Basler Missionsschule besucht;

717



von den Letzteren waren viele in Afrika oder Asien gewesen. Die Stadtmissionare
seien «nicht gelehrte Theologen, obschon in der Heiligen Schrift tiichtig bewandert und
eingelebt, besser vielleicht als mancher in der modernen Theologie wohl Geschulte,
und zur heilsamen praktischen Anwendung des gottlichen Wortes desto fiahiger [...].
Dieses ist das Hauptmittel bei den Besuchen und [...] bei den Versammlungen. Dazu
kommt das Gebet. In theologische Disputationen [...] braucht sich der Missionar
nicht einzulassen», hiess es in einem Leitfaden.'® Der Missionar sollte «nah bei den
Leuten» sein, auch «einen Nagel einschlagen, eine abgerissene Tapete neu ankleben,
eine verlotterte Buchhaltung wieder instandstellen» kdnnen, forderte man 1949.'¢

Das Arbeitsfeld der Stadtmissionare waren die Stadt Ziirich und die Vorortsgemein-
den, die 1893 eingemeindet wurden. Dabei wurden Rayons fiir die einzelnen Missionare
festgelegt.'"” Im Zentrum des Interesses standen die ausgesprochenen Arbeiterquartiere.
Je mehr die Stadt wuchs, desto grosser wurde die Zahl der Missionare; 1913 zihlte man
fiinf Missionare und — neu — zwei Missionarinnen.'® Das war moglich, weil die Stadt-
mission dank Spenden ein finanziell erfolgreiches Unternehmen war. Thre Ausgaben
bestanden praktisch ausschliesslich in den Léhnen der Missionare. 1907 verdiente ein
Stadtmissionar etwa 3000-3200 Franken im Jahr. Das war mehr als ein Maurer, der auf
etwa 2000 Franken kam, aber weniger als ein Pfarrer, der etwa 4000 Franken verdiente
und zudem ein Pfarrhaus bewohnte."

Eine Erfolgsstatistik konnten die Stadtmissionare verstidndlicherweise nicht vor-
legen. Sie versidumten es jedenfalls nicht, auf das schwierige Umfeld hinzuweisen.
Sie begegneten «bodenlosen Abgriinden eines Unglaubens, einer Kirchenflucht, einer
Sonntagsentheiligung, allen Siinden und Lastern, wie wir sie vorher kaum erahnten
und wie sie doch mitten unter uns tatsidchlich vorhanden sind».”® Sie trafen «auf ein
Meer von Elend, einen Sumpf von sittlichem Verderben, eine weite Sandwiiste voll von
Gleichgiiltigkeit und geistlichem Tod, auf durch Zerstreuung und Weltsinn festgetretenen,
keinen Samen eindringen lassenden Boden».?' Vor allem Minner waren oft unnahbar,
wihrend sich die Frauen in der Regel offener zeigten. Am meisten Verstindnis fanden
die Missionare bei Menschen, die einen Schicksalsschlag erlitten hatten, die krank oder
dem Tod nahe waren.

4.1.2. Aufbruch oder Krise

Die Notwendigkeit, «innere Mission» zu betreiben, war aus der Sicht der Evange-
lischen Gesellschaft auch in den Golden Twenties gegeben. Von Massenelend wie im
19. Jahrhundert konnte man zwar nicht mehr unbedingt sprechen. Umso grosser aber
waren die religiose Indifferenz, die Vergniigungssucht, der Materialismus. Statt in die
Kirche ging man ins Kino oder zum Sport. Die politischen Gegensétze dusserten sich
im «Klassenhass, noch geschiirt durch die Parteien, die nur materielle Ziele kennen,
die um die Volksgunst buhlen mit der Absicht, die Herrschaft und den Besitz an sich zu
reissen».”? Die Stadtmissionare «stossen in unserer Bevilkerung auf eine unglaubliche
sittliche Verwilderung und religiose Zersetzung. Es ist sehr hdufig unter Ehegatten und
Familienmitgliedern jedes auch nur natiirliche Gefiihl fiir Recht und Pflicht gegenein-
ander vollig erstorben und jede Verantwortlichkeit vor einem Hoheren wie ausgeloscht.

78



GO|GNO G| GO |G| 21201114
Brennende Lebensfragen

Die Evangelifde Gefellfdyaft des Rantons Fiiridy veranftaltet
aud) diefen Winter in Fiivid-Auferfihl vom 16. big 27. Februar
1927 ecine Reihe bffentliher Vortrige und war diedmal von

TFohannes Holzel aus Serlin

L T L T TRV A LR LT TR T T UL LT LR LR

Dortrdge mit freier Ausfprade
abendd 8 Lbr im Dolbshaus Stauffadyerftrape 60

Mi. 16, Febr : Kann man nod) an einen Goft der Liebe glauben?
Fr. 18. Febr.: o liegt die HUcfadye der fozialen flot!
Sa. 19, Gebr.: Vann wird es endlid) beffer werden?

Dortrdge obne Ausfpradye
in ber Fufasbapelle Brauerjtrage 60

9V HUbr: Warum ESnnen fo viele Menfhen nidyt glauben?
5 Upr nadym,.: Frauenveriammliung fir Grauen und
G, 20, Febr. s Lichter: MWarum gibt s fo vicle ungliidlide §rauen?
; "] 8 lihv abends: Jugembverfammiung fiiv junge Menfden
vom 16, Sabr an: Die gegenfeitige Verantwortung
] der Gefdledyter.
Mo. 21, Febr., abends 8 iUhr: Mannerveriamntlung fir Minner und
junge Ménner: §reie Liebe oder drifilide Che?
Di, 22. Febr., abendd 8 Slbr: Warum gibt es fo viel Leid auf Erden?
Mi. 23. Gebr,, abends 8 Ubr: Wer iff Chriftus?
Do. 24. Febr., abends 8 Uhr: I mit dem Tode alles aus?
Fr. 25. Gebr., abends 8 Ubhr: Lobnt fidys nod) zu beten?
Sa. 26, Febr,, abends 8 $hr: Weltrevolution oder Weltver/Shnung?

914 pr: Rann man fein Zeben nod) einmal neu anfangen?
So. 27. Gebr. ab:_nbé 8ilbr: Schlupverfammiung: Dor der tmfd)ciogng!

{Ftnueubetfmmlungeu um %3 Ubr in ber Cufasfapelle:

Dienstag 22. Gebr.: Der Beruf der §rau. 23.Febr.: Duntle Tage im Leben
der §rau, 24, Febr.: Der €influff der §rau. 25.Febr.: Des Haufes Sonnenfdein.

LOLLLELR L LR E LR R L L R T T T T T TR AT AT

Qem Ringen nadz_ﬁﬁlatbeit und Gewipbheit in den widytigften Lebensfragen
mBchten diefe Borfrdge enfgegenfommen. An bden drei erften WUbenden
biefen wir gu offener Unseinanderjefung mit bem Neduer jedbermann
Gelegenbeit, Jteben einer befondercn Fugendverfammiung und einer Manners
verfammiung veranftalten wir aud) §rauenverfammiungen gur Befprechung
ber befonderen Gd)mieri%lt}eiten und Nite, die die arbeitenben Frauen be-
briiden. 3u all diefen BVerfammlungen ergeht hHiemit an die Bevdlferung
von Auferfipl unfere freundlide Einlabung,

0120[C/01ZNON [ GROIGNOIGRO |G|

mmmmmmmﬁs@mnmmmmmmmmmm%
(2RISRl RSN SZR OZeN IaNC oN e} [N e e[ o e [ONG[eRe] (SR Gi[eRe] [6NE]

Fiir Vortrdge und Evangelisationsveranstaltungen wurden oft auswirtige bekannte Re-
ferenten eingeladen. (Quelle: Archiv der Evangelischen Gesellschaft)

79




Man begegnet barem und bewusstem Heidentum nicht nur bei der Méannerwelt. Bei den
Frauen zeigt sich wachsende Vergniigungssucht, es gibt ganze Komplotte zu Kaffee-
gesellschaften ausser dem Hause wihrend der Arbeitszeit des Mannes.»? Auch vom
Aktivdienst wihrend des Zweiten Weltkriegs gehe keine moralische Wirkung aus, denn
der Militdrdienst wirke sich negativ auf das Ehe- und Familienleben aus. Die Frauen
seien liberlastet, die Kinder verwilderten.?* Das Kriegsende habe dann zu «umso grosse-
rem Hunger nach Lebensgenuss» gefiihrt.”> Auch drei Jahre spiter stand es nicht besser.
«Sechs unselige Kriegsjahre und drei nicht minder unselige Nachkriegsjahre haben es
nicht vermocht, die Menschen aufzuriitteln», klagte ein Stadtmissionar.?

Angesichts solcher Herausforderungen entwickelte die Stadtmission neue Methoden
neben den traditionellen. Sie fiihrte die Strassenpredigt und die Mitternachtsmission ein.
Promotor war der Missionar Ignaz Heyn (1880-1936), der bis 1917 bei der Heilsarmee
gewesen war. Von 1922 an predigte er — mit polizeilicher Erlaubnis — im Sommer am
Sonntagmorgen oder Sonntagabend auf offentlichen Plétzen, etwa unter den Urania-
bogen oder auf dem Bellevueplatz, unterstiitzt von einem gemischten Chor, einem
Blidserquartett oder einem Grammophon mit Verstdrker. Am Schluss wurden unter den
etwa 200-300 Versammelten Flugblitter mit missionarischen Appellen verteilt, die
eindringlich zur Umkehr aufriefen.

Die Mitternachtsmission war ebenfalls eine Schopfung Heyns. Zweimal in der
Woche verteilten Zweierpatrouillen um Mitternacht Flugblitter in Gaststédtten und auf
den Strassen. An der Schiitzengasse beim Hauptbahnhof wurde ein Sprechzimmer ein-
gerichtet, in welchem ebenfalls nachts Rat und Trost eingeholt werden konnten. Man
habe, schrieb Heyn, sich bis jetzt vor allem an die Ménnerwelt gewandt, mochte jetzt
aber auch die «gefihrdeten» oder «gefallenen» Frauen erreichen.?” Ergidnzt wurde die
Mitternachtsmission durch eine Mahlzeit fiir Obdachlose am Sonntagvormittag. Heyns
Aktivititen — die Ausrichtung auf Randgruppen, anonyme Gespriachsmoglichkeiten
und die Einrichtung einer Zufluchtsstétte — waren ihrer Zeit voraus, wurden aber in den
1950er-Jahren wieder aufgegriffen.

Da die Evangelische Gesellschaft gleichzeitig an den bewihrten Methoden festhielt,
kam es zu einem Ausbau der Stadtmission. Diese erhielt 1930 mit der neu erbauten
Liegenschaft «Zur Sonnenburg» an der Hotzestrasse ein eigenes Zentrum. 1927 waren
sechs Missionare und drei Missionarinnen sowie zahlreiche Freiwillige unterwegs.
Hatten die Ausgaben 1910/11 noch 23’000 Franken betragen, so waren es 20 Jahre
spater 51’000 Franken. Davon deckten Spenden ein knappes Drittel und einzelne
Kirchgemeinden - die kirchlichen Instanzen standen der Stadtmission nicht mehr so
skeptisch gegeniiber wie im 19. Jahrhundert — ein Sechstel. Fast die Hilfte aber stammte
aus der Hauptkasse der Evangelischen Gesellschaft, die damit letztlich iiberfordert war.
So trugen die Anspriiche der Stadtmission zum finanziellen Desaster der 1930er-Jahre
bei.”® Entsprechend wurde diese stark von den Sanierungsmassnahmen betroffen. 1937
waren fiinf, 1950 noch vier Missionare im Einsatz. Die Strassen- und Mitternachtsarbeit
wurde mit dem Tod Heyns eingestellt.

80



4.1.3. Neue Wege

Die 1950er-Jahre leiteten in der Geschichte der Stadtmission einen Wandel ein. Das
gesellschaftliche Umfeld hatte sich verdndert. Die Arbeiterschaft differenzierte sich
aus, das klassische Proletariat existierte kaum mehr. Das Wirtschaftswachstum bewirkte
auch, dass sich ein grossstidtisches Vergniigungsangebot entfaltete. Die Polizeistunde,
die Schliessung aller Gaststédtten um Mitternacht, wurde vorerst fiir einige «Nachtcafés»
aufgehoben und in den 1990er-Jahren ganz abgeschafft. Der materielle Wohlstand machte
allerdings nicht alle gliicklich und zufrieden: «In den Fiinfziger Jahren haben sich die
gesellschaftlichen Verhiltnisse gedndert, als nun das Bediirfnis nach Linderung akuter
Not [...] nicht mehr im Vordergrund steht. Vermehrt ist hingegen die Rede von kirch-
licher Entfremdung, seelischer Vereinsamung und sittlicher Gefahrdung.»?*

Unter der Leitung von Kurt Scheitlin, ihrem ersten vollamtlichen Leiter (1953—-1958),%
unternahm die Stadtmission einen eigentlichen Neustart. Die finanziellen Umstédnde
waren giinstig. Die Evangelische Gesellschaft konnte diese Lasten zwar nicht allein
tragen, dank der verbesserten Finanzlage® jedoch von den 1970er-Jahren an jahrlich
zwischen 250’000 und 300’000 Franken beisteuern. Hinzu kamen direkte Spenden an
die Stadtmission sowie die Beitrage kirchlicher Institutionen. Vor allem seit der Aktion
«Ziirich — wohin» (1956), in welcher die Ziircher Bevélkerung zur Besinnung iiber ihren
weiteren Weg aufgerufen worden war, arbeiteten Kirche und Stadtmission eng zusam-
men. Gleichzeitig wurde das Personal aufgestockt. Hatte man 1950 noch vier Personen
beschiftigt, so waren es 1980 17 und — nach der Loslosung der «Dargebotenen Hand»
— 2001 elf, von denen einige Teilzeit arbeiteten. Das Geschlechterverhiltnis zwischen
Missionaren und Missionarinnen war nun ziemlich ausgeglichen.

Adressaten, Analysen, Zielsetzungen und Methoden der Stadtmission verdnderten
sich seit den 1950er-Jahren grundlegend. Der Hausbesuch trat in den Hintergrund. Hatte
es 1953 noch geheissen: «Der Hausbesuch ist unter vielen moglichen Wegen immer
noch der beste»,*? so verlautete iiber diesen sechs Jahre spiter: «Immer mehr verwaist
dieser einst wichtigste Zweig der Stadtmission.»** An die Stelle des Proletariats traten
einerseits anonym per Telefon Rat suchende Menschen, anderseits Randgruppen wie
Prostituierte, gefidhrdete Jugendliche, Drogen- und Alkoholsiichtige. Hinzu kamen die
Beschiftigten des Gastgewerbes. Um diese, die wegen ihrer Arbeitszeiten die regulédren
Gottesdienste kaum besuchen konnten, zu betreuen, war nach dem Ersten Weltkrieg der
«Christliche Bund fiir das Gastgewerbe» entstanden.* Dieser delegierte die Aufgabe
fiir den ziircherischen Bereich 1939 teilweise, 1954 vollstéindig an die Stadtmission und
beteiligte sich an der Finanzierung.®

Warum gab es unterprivilegierte Randgruppen? Hatte die Evangelische Gesellschaft
die Ursache dafiir friiher in der Siindhaftigkeit der Menschen gesehen, so sah man sie
nun in den gesellschaftlichen Verhidltnissen. Diese Menschen seien «Opfer verungliick-
ter Familienverhiltnisse, Opfer marktwirtschaftlichen Leistungsdruckes, Opfer von
Macht, die riicksichtslose Starkere iiber Schwachere ausiiben. Unter dem Vorwand von
<Rationalisierung des Betriebes> und <Sparmassnahmen> werden Menschen an die Wand
gedriickt und ausgestossen. Wer bleibt, wird gnadenlos ausgebeutet.»%

Die verinderte Analyse fiihrte zu einer Anderung der Zielsetzungen. Die christliche
Motivation der Missionare und Missionarinnen wurde zwar nicht angetastet: «Weil

81



unsere Hilfe zeugnishaften Charakter hat, diirfen wir uns nicht vom klaren Bekenntnis
zu unserem Herrn abdringen lassen.»*’ Bei den Zielgruppen aber trat die Bekehrung
gegeniiber der Lebenshilfe in den Hintergrund. Sehr deutlich wurde dies beim Umgang
mit den Prostituierten. 1953 wurde die «Strassen- und Mitternachtsmission» wieder-
aufgenommen mit der Absicht, «jene Menschen anzusprechen, die in ganz anderer
Absicht auf den Strassen stehen, und in Bars und Cafés zu gehen, um jenen Leuten
die Freude im Evangelium zu bezeugen, welche diese Freude an einem ganz anderen
Ort suchen».*® Das war allerdings nicht leicht: «Wir werden meistens als Storenfriede
empfunden und abgelehnt.» Daher miisse das Hauptgewicht auf die «innere Vorbe-
reitung» und nicht auf «Subito-Bekehrung» gelegt werden.* Es gehe nicht darum,
den Angesprochenen «die Leviten zu lesen, sondern nach ihrer Not zu fragen und
Hilfe anzubieten».* Das Ziel war allerdings, die Angesprochenen zu bewegen, einen
neuen Weg zu suchen.*' Vom Ende der 1960er-Jahre an wandte sich die auf der Strasse
betriebene «Mitternachtsmission» weniger an die Prostituierten, sondern vor allem
an gefahrdete Jugendliche und schlief um 1973 ganz ein. 1974/75 wurden in Ziirich-
Aussersihl zwei «Kinderhduser» eingerichtet, in denen je acht Kinder aus schwierigen
Verhiltnissen eine Tagesbetreuung erhielten. Die Triagerschaft ging 1981 aus finan-
ziellen Griinden an einen selbstédndigen Verein iiber. Eine heftige Kontroverse iiber die
Frage, ob das missionarische Element in der Stadtmission nicht zu kurz komme, fiihrte
1980/81 zum Riicktritt sowohl des Gesellschaftsprasidenten wie auch des Leiters der
Stadtmission — fiir den Letzteren fand man wéhrend sechs Jahren keinen Ersatz. In
den 1990er-Jahren wandte sich die Stadtmission wieder vermehrt den Prostituierten
zu. Es galt, der Gefahr, die von der Ausbreitung des HIV-Virus ausging, zu begegnen
sowie die oft hilflosen, isolierten und ausgebeuteten, meist auslindischen Prostituierten
und Ténzerinnen zu unterstiitzen. Das entsprechende Projekt hiess zunéchst «APIS»
(«Aids-Priavention im Sex-Gewerbe») und spiter «Isla Victoria». Man instruierte die
Prostituierten iiber AIDS-Verhiitung, beriet sie und bot ihnen Mittagessen und Deutsch-
kurse an. Neben einem eigenen Lokal an der Schoneggstrasse — einer «Schutzinsel»
im Zentrum der «Vergniigungsindustrie» — in Ziirich-Aussersihl wurde ein mobiles
Beratungsangebot eingerichtet; Frauen aus den Herkunftslindern der Prostituierten
arbeiteten mit. 2003 zidhlte man 15’000 «Erst- und Folgekontakte». Bei all dem trat
das konkrete Hilfsangebot gegeniiber dem Missionsgedanken in den Vordergrund; es
ging — im Unterschied zu den 1950er-Jahren — nicht mehr primér darum, die Frauen
von ihrem «siindigen» Tun abzubringen. Der Gebrauch des Kondoms war wichtiger
geworden als der Glaube an die Auferstehung. «Lingst werde in diesem evangelischen
und landeskirchlichen Werk nicht mehr missioniert», sagte deren Leiterin, die Sozial-
arbeiterin Regula Rother, 2009.%

Mit der Zielsetzung dnderten sich die Methoden. Man ging nicht mehr zu den Leu-
ten, sondern schuf Begegnungsstitten. 1960 wurde am Limmatquai 112 das «Foyer
der Stadtmission» erdffnet als «Oase der Stille und des Friedens [...] in der Wiiste der
Grossstadt».** Hier wurden giinstige Konsumations-, aber auch Gesprichsmoglich-
keiten angeboten. 1961 fanden 750 Gespriche statt, wovon zwei Drittel im Bereich der
«Mitternachtsarbeit». 1973 wechselte das Zielpublikum. Das Lokal hiess nun «JUCA»
(«Jugendcafé») und richtete sich vor allem an drogenabhingige und gefihrdete Ju-
gendliche.* 1977 zog es in den «Seilerhof» an der Haringstrasse 20 um, wo es 1994

82



Das Leitbild der Stadtmission von 1998

«Das Ziel des diakonischen Handelns ist der Dienst fiir Menschen, die an den Rand der
Gesellschaft gedringt werden, in schwierigen Situationen sind, oder Menschen, die auf den
Schattenseiten des Lebens stehen; sozial Benachteiligte, Einsame, Suchtgefdhrdete, psychisch
Belastete und solche, die seelsorgerlichen Rat suchen.

Der Dienst der Stadtmission ist Ausdruck der Liebe Gottes zum Menschen, darum spricht er
den Menschen als Ganzes an und ist fiir das leibliche, geistliche und seelische Wohl besorgt.
Zu den Aufgaben der Stadtmission gehort, mit Menschen, die Hilfe brauchen, in Kontakt zu
kommen. Sie sucht nach Wegen, diese Menschen zu erreichen, und bemiiht sich um Offenheit,
ihnen den Zugang zur Hilfe zu erleichtern.

Die Stadtmission [...] versucht auch Menschen anzusprechen, die von der Kirche nicht
oder nicht mehr erreicht werden. Dies geschieht einerseits durch das Schaffen von Raumen,
in denen diese Menschen sich wohl fiihlen kénnen, wo sie ernst genommen werden mit
ihren Néten und Problemen und praktische Hilfe erfahren. Es geschieht aber auch durch
Aufsuchen an ihren Arbeitsplidtzen, wo ihnen seelsorgerliche Beratung und praktische Hilfe
angeboten wird.»'

1 Archiv der Evangelischen Gesellschaft.

in «YUCCA» — Palmlilie — umgetauft wurde, da es sich nicht mehr in erster Linie an
Jugendliche richtete.

Am langsten hielt sich die traditionelle Methode in der «Gastgewerbe-Seelsorge». Der
Missionar besuchte Koche und Servierpersonal an ihren Arbeitsorten und verteilte die
Zeitschrift «Der Bote». Daneben wurden auch besondere Gottesdienste, Bibelstunden,
Andachten im Flughafengebdude und Ferienreisen angeboten. Vom Ende der 1990er-
Jahre an mussten auch diese Besuche aufgegeben werden, weil die Angesprochenen
wihrend der Arbeit dafiir keine Zeit hatten. Aus der «Gastgewerbe-Seelsorge» wurde
ein «Beratungsdienst fiir Gastro-Angestellte», vor allem solche, die sich in Schwierig-
keiten — Kiindigungen, Lohnstreitigkeiten, Asylprobleme et cetera — befanden.

4.1.4.Seelsorge am Telefon: die «Dargebotene Hand»

1953 entwickelte erstmals ein anglikanischer Pfarrer in London die Idee, selbstmord-
gefdahrdeten Menschen ein Nottelefon anzubieten. Es folgten entsprechende Versuche in
Berlin und in Schweden. In Ziirich ergriff 1957 der Leiter der Stadtmission, Kurt Scheitlin,
die Initiative. Unterstiitzt wurde er dabei vom Griinder des Migros-Genossenschaftsbunds,
Gottlieb Duttweiler, dem auch der passende Name «Dargebotene Hand» eingefallen sein
soll.** Auch hier stand zunichst die Verhinderung von Selbstmord durch ein anonymes
Gesprichsangebot im Vordergrund. Indessen wurde die «Dargebotene Hand» rasch zu
einer Aussprachemoglichkeit fiir alle Menschen, die sich in einer schwierigen oder gar
aussichtslosen Lage fiihlten.

83



Die neue Einrichtung entsprach offenbar einem Bediirfnis, sodass sie rasch zum
grossten Zweig der Stadtmission aufstieg. Registrierte man 1958 3600 Anrufe, so
waren es 1979 23°000; auf dieser Hohe pegelte sich die Zahl dann etwa ein. Hatte
man 1957 mit zwei Mitarbeitern, einem Ehepaar, begonnen, so zihlte man 1979 sieben
vollamtliche und 40 Teilzeit arbeitende, freiwillige Helfer und Helferinnen. Sehr rasch
wurden in weiteren Schweizer Stidten entsprechende Nottelefone eingerichtet, die
von der Ziircher Stadtmission unabhéngig waren und unterschiedliche Trégerschaf-
ten hatten. 1960 wurde der Dachverband «Schweizerische Vereine der Dargebotenen
Hand» gegriindet.

Gemiss seinen ersten Statuten erfolgte die Hilfe der «Dargebotenen Hand» «auf
uneingeschriankt reformatorischer Grundlage». Was aber, wenn ein Katholik anrief?
— 1965 waren in Ziirich 40 Prozent der Ratsuchenden katholisch! Und sollte etwa im
katholischen Luzern eine «Dargebotene Hand» von Protestanten nur fiir Protestanten
aufgebaut werden? Wenn nicht zwei konfessionelle Parallelorganisation entstehen
sollten, zwischen deren Telefonnummern der Suizidgefihrdete zunéchst einmal
sorgfaltig unterscheiden musste, dann konnte nur die 6kumenische Zusammenarbeit
die Losung bringen.*s In den 1960er-Jahren entstanden die ersten Kontakte zur ka-
tholischen Kirche. Der weitere Weg war allerdings schwierig, weil beide Parteien
von der Gegenseite Bekehrungsaktionen befiirchteten. Berechtigt war diese Furcht
kaum, denn wie in den anderen diakonischen Bereichen trat der missionarische und
damit allenfalls auch konfessionelle Impetus immer mehr zuriick. «Der theologische
Aspekt «verloren — gerettet> steht in der Telefonseelsorge nicht im Vordergrund, weil
wir glauben, dass diese Heilsfrage zutiefst zusammenhéngt mit dem notvollen As-
pekt «ungeliebt — geliebt> und «einsam — gemeinsam>. Das Heil hat seine diesseitige
konkrete Gestalt, die sich in der diesseitigen Not zundchst real erweisen muss. Von
daher konnen Glaubensfragen erst aufbrechen und wirklich besprochen werden. Die
religiose Anrede ist in der Telefonseelsorge deshalb dusserst zuriickhaltend. An die
Stelle einer unvermittelten religidsen Anrede setzen wir lieber die Antwort auf eine an
uns gerichtete Frage [...]. Der Klient soll nie das Gefiihl bekommen, dass irgendeine
Glaubensaussage bei uns zum <Metier> gehort und geschluckt werden muss», hiess
es bereits 1967 in einer internen Anweisung an die Mitarbeiter.*’

1976 wurde ein konsultatives Mitspracheorgan aus den drei Landeskirchen*® ge-
bildet; diese beteiligten sich auch an den Betriebskosten. Die Stadtmission und iiber
sie die Evangelische Gesellschaft wurden dadurch finanziell wesentlich entlastet.
Auf die Dauer war es nun allerdings nicht mehr sinnvoll, dass eine dkumenische
Organisation rechtlich ein «Unterzweigwerk» eines genuin protestantischen Vereins
blieb. 1981 wurde die «Dargebotene Hand Ziirich» aus dieser Verbindung herausge-
16st und zu einem selbstédndigen Verein, dessen Trager die drei Landeskirchen waren.
Die Evangelische Gesellschaft konnte sich wie in anderen Fillen mit den Worten des
Theologieprofessors Gottlob Schrenk trosten: «So ist die Evangelische Gesellschaft
selbstlose Anregerin geworden zu Entwicklungen, die weit iiber sie hinaus griffen und
gar nicht mehr gebunden blieben an diese Einzelorganisation. Aber gerade dieses, dass
sie so weite Gebiete befruchten durfte, ist der ihr von Gott zugeordnete Lebenszweck
geworden.»*



Die Ziele der «Dargebotenen Hand»

«Die Dargebotene Hand will den modernen Menschen mit all ihren Sehnsiichten und Ab-
griinden beistehen. Die Hand reichen. Das Ohr leihen. — In einer Zeit, in der kaum jemand
noch Zeit hat, schenkt sie Zeit und 6ffnet am Telefon einen virtuellen und zugleich realen
Raum, in dem Ungesagtes gesagt werden darf und auch Unerhortes geduldig gehort wird.
Und manchmal geschieht es dann, dass man der Suchenden oder dem Verzweifelten ein, zwei
Worte mitgeben kann, die einen akuten Konflikt in einem andern Licht erscheinen lassen
oder die gar etwas Proviant sind fiir die weitere Reise.»'

1 Dargebotene Hand, S. 16.

4.2. Die Landmission
4.2.1.Die Frommen auf dem Land

Christliche Gemeinschaften mit pietistischem Charakter entstanden auf der Zircher
Landschaft unabhédngig von der Evangelischen Gesellschaft und zum Teil vor ihr. In
Stifa ist bereits 1770 eine Herrnhuter Briidergemeinde bezeugt. In Widenswil fanden
seit den 1840er-Jahren christliche Versammlungen statt, ebenso im kleinen Ebmatingen.
In Wetzikon und Wald entstanden 1863 evangelische Vereine.

Zu einem pietistischen Zentrum wurde jedoch Minnedorf. Ausgangspunkt war die
Tatigkeit von Dorothea Trudel (1813-1862). Sie stammte aus einfachen Verhiltnissen
und arbeitete zuerst in einer Seidenweberei, spiter als Posamenterin und Blumenbinderin.
Zeitweise stand sie mit den Herrnhutern, zeitweise mit den Darbysten in Verbindung;
sie hatte Erweckungserlebnisse. Seit Mitte der 1840er-Jahre fiihrte sie Gebetsheilungen
durch. Ihr Ruf verbreitete sich, ihr Haus wurde nach der Mitte des Jahrzehnts zu einer
eigentlichen Gebetsheilanstalt. Bis zu 160 Ratsuchende pro Tag trafen bei ihr ein, wobei
offenbar seelisch Erkrankte iiberwogen. Bezahlt wurde mit Spenden. Trudel stellte keine
Diagnosen und verschrieb keine Medikamente; sie betete mit den Kranken, legte ihnen
die Hand auf und salbte sie. Sie betonte auch immer wieder, dass ihr die Bekehrung
der Seelen ebenso wichtig wie die Heilung sei. Des ungeachtet wurde sie 1861 wegen
Verstdssen gegen das Medizinalgesetz angeklagt, in einem spektakulédren Prozess jedoch
vor dem Ziircher Obergericht freigesprochen. Ihr Verteidiger, Hans Heinrich Sp6ndlin,
war ein prominentes Mitglied der Evangelischen Gesellschaft.

Seit 1860 amtete Samuel Zeller (1834—1912), Neffe des Leiters der Erziehungsanstalt
Beuggen bei Basel, als Assistent bei Trudel .*® Nach ihrem Tod iibernahm er die Anstalt.
Unter ihm wuchs diese auf 15 Wohnhduser und eine Kapelle an. Zeller konzentrierte
sich ganz auf die Behandlung von Gemiitskranken und inspirierte die Griindung einer
Reihe weiterer pietistischer Heilanstalten, die zum Teil heute noch als psychiatrische
Kliniken existieren. Dariiber hinaus begriindete er ab 1861 ein Evangelisationsnetz
vor allem beidseits des Ziirichsees. Es bestand aus selbstdndigen lokalen Vereinen wie

&5



etwa in Widenswil®' oder Stifa — dort parallel zur Briidergemeinde — und schliesslich
13 «Versammlungsstationen», an denen drei Prediger wirkten. Um die Jahrhundertwende
untersagte eine neue Verordnung die Behandlung von Geisteskranken in Anstalten ohne
diplomierte Arzte. Zellers Neffe und Nachfolger Alfred Zeller (1872-1948) fiihrte das
Unternehmen nun als «Bibel- und Erholungsanstalt Méannedorf» weiter.’> Als Ferien-
und Tagungszentrum in Verbindung mit einem Pflegeheim existiert es unter dem Namen
«Bibelheim» heute noch.

Nicht nur in Ménnedorf spielten einzelne Personlichkeiten bei der Entstehung pie-
tistischer Gemeinschaften eine wichtige Rolle. Der begiiterte Wadenswiler Landwirt Julius
Hauser (1834-1897) war ein Freund Zellers und wurde bald zum fithrenden Mitglied
der von Zeller gestifteten «christlichen Gemeinschaft». Hauser hatte auch Kontakte
zur Evangelischen Gesellschaft, in deren Zentralkomitee er 1880 aufgenommen wurde.
Vor allem die Predigten des Fraumiinsterpfarrers Georg Rudolf Zimmermann und des
Privatdozenten Karl Friedrich Held beeindruckten ihn. 1865 richtete er auf seinem Hof
ein Vereinszentrum ein, 1870 begriindete er das Asyl Biihl fiir schwachsinnige Kinder
und 1874 die Freie Evangelische Schule Widenswil >

In Horgen war der Farbereibesitzer Karl Zwald (1837-1926) die treibende Kraft bei
der Griindung der «Evangelischen Versammlung» 1867. Zwald stand in Kontakt mit
Zeller, aber auch mit dem Stadtmissionar Georg Ebinger.* In Wald begriindeten Jakob
Oberholzer-Schaufelberger (1814—1881), Besitzer der Baumwollweberei Wald-Sagenrain,
und seine Frau Barbara die «Freie Gemeinschaft Wald», auf dem Fabrikgeldinde wurde
eine Kapelle errichtet. Ihr Sohn Ferdinand Oberholzer-Elsisser (1837-1905) und des-
sen Sohne Ferdinand (1872—-1928) und Jakob fiihrten die Tradition weiter; die beiden
Ferdinand waren auch Mitglieder des Zentralkomitees der Evangelischen Gesellschaft.
Zur Walder Gemeinschaft gehorten zudem ein Krankenverein, eine Sonntagsschule, ein
Kindergarten und ein Chor.%

4.2.2. Expansion aufs Land

Seit den 1860er-Jahren war die Evangelische Gesellschaft bestrebt, ihr Aktionsfeld
auf das ganze Kantonsgebiet auszudehnen, etwa durch die Griindung von Bezirks-
sektionen.’® Neben der Stadt Winterthur®’ wurden die Freie Gemeinde Uster®® und die
Vereine in Wald und Wetzikon zu ersten Stiitzpunkten. Allerdings fehlte es zunichst
an Personal, um diese Stiitzpunkte zu betreuen. Der Einsatz von Stadtmissionaren
konnte wegen der Distanzen nur eine Notldsung sein. Dies dnderte sich 1874, als
die Evangelische Gesellschaft die offizielle Anerkennung als kantonale Sektion des
Schweizerischen evangelisch-kirchlichen Vereins erhielt.”® Das Zentralkomitee setzte
eine siebenkopfige Kommission ein, die nun die «Landmission» organisierte. Sie
stellte zwei «Landmissionare» an, unterhielt Kontakte mit den lokalen Vereinigungen
und eroffnete «Stiitzpunkte» oder «Stationen», an denen die Prediger regelmissig
Erbauungsstunden abhielten. 1881 bestanden 19 solche Stationen, vor allem im Ziir-
cher Oberland.®

Damit stellte sich die Frage des Verhiltnisses zum Zeller’schen Netzwerk am Zii-
richsee, zur «Briiderkonferenz Méannedorf». Sie wurde 1884 durch eine Fusion geldst.

86



Die Schriftstellerin Ottilie Wildermuth (1817-1877) iiber ihren Besuch bei Dorothea
Trudel Ende September 1859

«Es verlangte mich, trotz einigen Vorurteils, mir iiber die eigentiimliche Erscheinung ein Urteil
zu bilden [...]. Als wir ankamen, war eben Abendandacht in der grossten Stube des kleinen
Bauernhauses, das der Dorothea Trudel gehort. Sehr verschiedene Leute waren beisammen,
wohlgekleidete junge Minner, gebrechliche diirftige Alte, feine junge Madchen, Blodsinni-
ge, Armselige, Taube, Halbblinde, aussen im Vorzimmer noch Kranke mit abschreckenden
Gebrechen. Die Trudel, ein kleines, verwachsenes Persénchen mit einem nicht schénen, aber
klaren und verstindigen Gesicht [...] sass in der Mitte ihrer vielen Giste. Nach einem frei
gesprochenen Gebet zog sie aus einem Ziehkistchen ein Bibelkapitel, das sie las. Ihre Erklarung
dariiber war einfach, klar und iiberzeugend [...], keine Spur eines iibersteigerten Zustandes
[...]. Sie schloss wieder mit einem freien Gebet, dem ein Gesang der Versammelten folgte; sie
hilt jeden Tag vier solche Gebet- und Bibelstunden [...]. Sie ist eine Bauerntochter aus dem
Dorf, war gesund, schlank und gerade bis in ihr zweiundzwanzigstes Jahr. Da verfiel sie in eine
schwere, schmerzhafte Krankheit, brauchte jahrelang Arzte und Hausmittel — alles umsonst.
Endlich kam ihr in der Tiefe und Stille des Leidens der Gedanke, auf keine Menschenhilfe
mehr zu warten, sondern sich ganz und riickhaltlos im Gebet an Gottes Hilfe zu wenden.
Sie genas, und von da an dringte es sie, wenigstens ihre Hausgenossen und Nachbarn dem
Herrn zuzufiihren, der sie so wunderbar gerettet. Sie ist gewiss, dass die Heilkraft, wie sie
der Herr selber ausgeiibt und wie sie den Aposteln gegeben war, noch jetzt jedem gléaubigen
Gebet gewahrt wird [...]. Gewiss gehort Dorothea zu den bedeutenden Menschen, die ihre
eigene Atmosphire mit sich fiihren; der Ernst und die Warme ihres Glaubens teilen sich
unwillkiirlich mit, man fiihlt sich in eine Welt des Glaubens versetzt.»'

1 Ev. Wochenblatt, 27. 12. 1888, S. 232; vgl. Ottilie Wildermuth’s Leben, nach ihren eigenen Auf-
zeichnungen zusammengestellt und ergdnzt von Agnes Willms und Adelheid Wildermuth, 3. Aufl.,
Stuttgart 1906, S. 320 ff.

Die Evangelische Gesellschaft iibernahm die 13 Predigtstandorte Zellers sowie dessen
drei Missionare. Die zustindige Kommission wurde zur «Elferkommission» erweitert:
«Dieser elfgliedrigen Kommission wird die gesamte Evangelisationstétigkeit im Kanton
Ziirich unterstellt.» Die beratende Versammlung der lokalen Vereinsprisidenten und
der Missionare — die «Briiderkonferenz» — konnte drei dieser elf Mitglieder vorschla-
gen; gewihlt wurden indes alle vom Zentralkomitee der Evangelischen Gesellschaft.®!
Hauptaufgabe der Elferkommission®® war es, die nunmebhr fiinf Prediger anzustellen,
zu beaufsichtigen und deren Einsatz in den verschiedenen Versammlungen und Sta-
tionen zu planen. Das Werk Zellers in Mannedorf wurde nicht mit einbezogen und
blieb gewissermassen dessen Reservat.®?

Mit dem Anschluss an die Evangelische Gesellschaft verloren die von Zeller gestifteten
Gemeinschaften etwas von ihrer Selbstiandigkeit, profitierten aber vom organisatorischen
Konnen und von der Finanzkraft der Evangelischen Gesellschaft. Diese zahlte die Lohne
der Missionare und baute oder kaufte zum Teil auch Hauser fiir die Vereine; umgekehrt

87



flossen Beitrige und Spenden der Glaubigen in die Kasse der Elferkommission. Es
blieb aber stets ein — zwischen 25 und 65 Prozent schwankendes — Defizit, das von der
Hauptkasse der Gesellschaft ausgeglichen wurde.

Im Jahrzehnt nach der Fusion bildeten sich allmidhlich klarere, juristisch freilich
komplizierte Strukturen heraus. Es gab acht rechtlich selbstindige, aber vertraglich
gebundene Evangelische Vereine, die alle iiber ein Vereinshaus fiir ihre Veranstaltungen
und zum Teil auch iiber Kapellen verfiigten.* In der Bannmeile eines Vereins befanden
sich Aussenposten, «Stationen», meist in Privatwohnungen oder Bauernhiusern, in denen
ebenfalls Zusammenkiinfte — oft nur von wenigen Personen — stattfanden; 1888 waren es
23.% Uberwdlbt wurde dieses Netz vom Zweigwerk «Landmission» der Evangelischen
Gesellschaft, das in letzter Instanz dem Zentralkomitee unterstand.

4.2.3. Bliite und Niedergang

Von der Jahrhundertwende an war der Kurs der Landmission auf Konsolidierung, nicht
auf Expansion angelegt. Neue lokale Vereine entstanden nicht, die Zahl der «Aussen-
posten» wurde eher reduziert. In den Bezirken Andelfingen, Biilach, Dielsdorf und
Affoltern war die Gesellschaft, wenn man von den Bezirkssektionen absieht, kaum
oder gar nicht prasent. Auch die Mitgliederzahlen der einzelnen Vereine erreichten um
1900 das Maximum. Die Konkurrenz durch die Freikirchen war wesentlich grosser als
in der Stadt. In den lokalen Vereinen selbst war das traditionalistisch-landeskirchliche
Element, das ja letztlich auf den stddtischen Obrigkeitsstaat des Ancien Régime zu-
riickging, schwicher, das pietistisch-freikirchliche Element stirker als an der Spitze
der Gesellschaft. Infolgedessen konzentrierte man sich darauf, die «<Frommen auf dem
Lande» bei der Stange zu halten und nicht an die freikirchliche Konkurrenz zu verlie-
ren.®® Die Missionierung der «Gottfernen», die fiir die Stadtmission zentral war, spielte
kaum eine Rolle.

Immerhin entfalteten die Prediger wie auch die Vereine intensive Aktivitidten. Die
Zahl der Missionare stieg von fiinf (1884) auf acht (1927). Wie die Stadtmissionare
kamen sie meist aus der Basler Missionsschule oder der Predigerschule von Chrischona.
Vor allem in der Zwischenkriegszeit fanden sich auch akademisch gebildete Theologen
unter ihnen, doch wechselten diese in der Regel rasch an eine ordentliche Pfarrstelle. Die
Arbeit der Missionare war anstrengend. Im Berichtsjahr 1902/03 absolvierte einer 1629
Einzelgespriche, 141 Predigten, 194 Bibel- und Gebetsstunden, 88 Sonntagsschulstun-
den und 73 Spitalbesuche.®” Der Prediger Emil Weltin hielt 1939 129 Gottesdienste und
127 Bibelstunden ab. Dazu kamen 10-15 Hausbesuche pro Woche.®® Die von den Mis-
sionaren abgehaltenen Versammlungen bestanden aus Gebet, Gesang, dem Verlesen eines
Bibelabschnitts und einer Ansprache, die «einfach, biblisch und erbaulich» sein sollte.
Die Kasualien blieben den Ortspfarrern iiberlassen, das Abendmahl konnte abgehalten
werden, wenn es die Versammlung wiinschte und die Elferkommission einverstanden
war.% Wihrend des Ersten Weltkriegs und danach wurden zudem in einzelnen Gemein-
den «Evangelisationswochen» durchgefiihrt, gewissermassen eine «geballte Ladung»
christlicher Verkiindigung. Anfang und Schluss bildeten sonntédgliche Gottesdienste,
an den Nachmittagen der Woche fanden Bibelstunden, an den Abenden Vortrige statt.

88



Dabei wurden auswiirtige Prediger oder Pfarrer beigezogen, auch die ortlichen Pfarrer
wirkten zum Teil mit.

Vor allem in den grosseren lokalen Gemeinschaften entwickelte sich ein recht inten-
sives Vereinsleben mit Sonntagsschulen, Téchter- und Jugendgruppen sowie Chéren.
Die Entwicklung der einzelnen Vereine und ihre Rolle innerhalb der jeweiligen Kirch-
gemeinde hing stark von der lokalpolitischen Situation ab. Beispielhaft dafiir ist Horgen.
Hier wurde 1863 Konrad Wilhelm Kambli, ein Exponent des theologischen Liberalismus,
mit Zweidrittelmehrheit zum Pfarrer gewihlt. Der Fiihrer der «positiven» Opposition,
der Firbereibesitzer und spitere Gemeindeprésident Karl Zwald (1837-1926), griindete
daraufhin zusammen mit Samuel Zeller den Evangelischen Verein. Zunichst gab es noch
einen konservativen Pfarrhelfer. Als aber 1875 die Pfarrer von zahlreichen administra-
tiven Aufgaben entlastet wurden, fand die Mehrheit der Kirchgemeinde, nun geniige eine
einzige Pfarrstelle. Daraufhin hielt der Evangelische Verein seine eigenen Gottesdienste
im Vereinshaus bewusst zeitlich parallel zu den Sonntagspredigten Kamblis ab. Kambli
wurde zwar 1875 sehr deutlich wiedergewihlt, verzeichnete aber einen eher schwachen
Gottesdienstbesuch, weil seine liberalen Gefolgsleute schlechtere Kirchgénger waren.
Auf den Weggang Kamblis 1885 folgte ein «gemaissigt-positiver» Pfarrer, worauf der
Evangelische Verein seinen Gottesdienst auf den spéteren Sonntagnachmittag verlegte.
Nachdem jedoch 1899 ein zweiter und zwar liberaler Pfarrer berufen worden war, hielten
Zwald und seine Anhénger ihren Gottesdienst wieder am Sonntagvormittag — seit 1908
in einer eigenen Kapelle — ab, allerdings nur, wenn der liberale Pfarrer in der Dorfkirche
am Zug war.”® — In Kiisnacht loste die Wahl eines liberalen Pfarrers 1890 die Griindung
eines Evangelischen Vereins aus, der ein Jahr spiter ein eigenes Vereinshaus bezog, hier
am Sonntagvormittag Konkurrenzgottesdienste abhielt und eine eigene Sonntagsschule
fithrte. Die Liberalen antworteten prompt mit der Griindung einer zweiten Sonntags-
schule. Erst die Wahl eines «positiven» Pfarrers 1916 fiihrte zum «Gefechtsabbruch»;
der Verein forderte seine Mitglieder auf, am Sonntagvormittag den Gottesdienst in der
Ortskirche und am Nachmittag jenen des Vereins zu besuchen. Auch die Sonntagsschulen
wurden zusammengelegt.”!

Im Jahr 1937 existierten noch neun evangelische Vereine und elf «Aussenposten».
Fast iiberall wurde an jedem Sonntag gepredigt, an einigen Aussenposten nur alle
14 Tage. An 14 Orten wurde wochentlich eine Bibelstunde abgehalten. Weiter zihlte
man fiinf Sonntagsschulen, fiinf Chore, drei Jungminnervereine, drei Tochtervereine
und drei Missionsvereine. Diese Zahlen diirfen aber nicht dariiber hinwegtduschen, dass
die Mitgliederzahlen riickldufig waren. Um 1900 hatte man an den Gottesdiensten in
Widenswil und Horgen manchmal iiber 200 Teilnehmer gezihlt; die 1908 eingeweihte
Kapelle in Horgen bot sogar 600 Personen Platz. Der fleissige Prediger Weltin musste
sich 1939 mit bescheideneren Zahlen zufriedengeben. Zu seinen Gottesdiensten in Stédfa
erschienen 60-100 Personen, in Hombrechtikon 20-30, in Herrliberg 15-25. Seine Bi-
belstunden besuchten 5-30 Personen. 80 Prozent seines Publikums bestand aus Frauen.”
Auch in Horgen und Widenswil kamen zu dieser Zeit kaum je iiber 100 Personen zur
Predigt seiner Kollegen, anderswo waren es wesentlich weniger. Man betreue «kleine
und kleinste Herden», stellte der Jahresbericht 1936 fest.”

Eine wesentliche Ursache fiir diesen Riickgang war der Abbau der Gegensétze zwi-
schen den kirchlichen Institutionen und den evangelischen Vereinen, wie es in Horgen

89



besonders deutlich wurde. Wenn man am Sonntagmorgen die Predigt eines «positiven»
Pfarrers gehort hatte, hatte man nicht unbedingt das Bediirfnis, am Nachmittag zur
Versammlung des evangelischen Vereins zu gehen. Wenn der «positive» Ortspfarrer
Jugendgruppe, Sonntagsschule und Kirchenchor betreute, brauchte der Evangelische
Verein kein eigenes Angebot zu unterhalten. Da die Missionare nicht konfirmierten, gab
es auch keinen Nachwuchs aus Konfirmandenvereinigungen. Je mehr sich die evange-
lischen Vereine als Ergdnzung und nicht als Kontrapunkt zum offiziellen kirchlichen
Betrieb betrachteten, desto mehr verloren sie an Profil und Anziehungskraft.

Einen drastischen Einschnitt bedeutete die Finanzkrise der Evangelischen Gesell-
schaft 1935/36. Im Rahmen der Sanierungsmassnahmen wurden innerhalb weniger
Jahre alle Zahlungen an die Landmission eingestellt; einzig die Renten der pensionier-
ten Missionare und die Arbeitgeberbeitrige an die Pensionskasse der aktiven Prediger
wurden noch von der Verwaltungskasse getragen. Die entsprechende Nachricht wirkte
als Schock. «Unsere Leute konnen es nicht begreifen, dass unsere Geschiftsleitung es so
weit hat kommen lassen, ohne vorher einmal ein offenes Wort von der misslichen Lage
zu sagen», schrieb Weltin.” In der Folge musste die Zahl der Prediger von acht (1935)
auf drei (1939) reduziert werden. Dieser Abbau setzte wiederum einen Teufelskreis in
Gang. Die «Frommen auf dem Land» mussten sich fragen, was ihnen die Evangelische
Gesellschaft noch niitze. Die Agonie der Landmission setzte ein. Sie dauerte lange,
denn vielerorts harrte ein schrumpfendes Hauflein kampferischer Frommer tapfer aus.

1939 16ste sich der Evangelische Verein Elgg, spitestens 1947 jener von Kiisnacht
auf.” 1952 wechselten die Vereine in Wald und Stifa zur Chrischona-Mission. 1961
schlossen sich die Uberreste des Richterswiler Vereins jenem von Widenswil an. Die drei
Missionare amteten nun teilweise als Gemeindehelfer der Kirchgemeinden oder erteilten
Religionsunterricht. Das Landkomitee — die ehemalige «Elferkommission» — schrumpfte
auf zwei Mitglieder und verschwand 1973 ganz. Der einstmals so kimpferische Horgener
Verein zdhlte 1979 noch 39 Mitglieder und kapitulierte im folgenden Jahr. Herrliberg gab
Anfang der 1990er-Jahre auf, Wetzikon zu Beginn des 21. Jahrhunderts; beide zédhlten
zuletzt nur noch etwa je ein Dutzend Mitglieder. Einzig der Wadenswiler Verein iiber-
lebte und baute 1950 sogar ein neues Vereinshaus an der Fuhrstrasse. 1990 zihlte der
Verein noch 80 Mitglieder. Seit 1992 nennt er sich «Evangelische Gemeinschaft Fuhr-
Widenswil»; die letzte Bindung an die Evangelische Gesellschaft — die Bezahlung des
Arbeitgeberanteils der Pensionskassenpriamien fiir den Prediger — wurde 2002 aufgelost.

4 3. Sonntagsschulen

Prominente Mitglieder der Evangelischen Gesellschaft initiierten oder unterstiitzten
Vereinigungen, welche sich um die Verkiindung des protestantischen Glaubens an be-
sondere Gruppen bemiihten. Diese waren aber nie Zweigwerke oder Zweigvereine der
Evangelischen Gesellschaft.

Die Sonntagsschulen fiir Kleinkinder waren in der Schweiz eine Schopfung frei-
kirchlicher und pietistisch-landeskirchlicher Kreise. Die kirchlichen Behérden und
erst recht die laizistische Volksschullehrerschaft stand der Einrichtung bis gegen Ende
des 19. Jahrhunderts ablehnend gegeniiber. Die ersten Sonntagsschulen entstanden in

90



England um 1780. In Genf wurde als schweizerische Premiere im Rahmen des «Réveil»
1817 eine Sonntagsschule gegriindet, die in der Folge lange von der 1831 entstandenen
«Société Evangélique» getragen wurde.

Im Kanton Ziirich entstanden die ersten Sonntagsschulen zunichst eher isoliert um die
Mitte des 19. Jahrhunderts. Erste Initiantinnen waren 1848 die Tochter des konservativen
Pfarrers Otto Werdmiiller in Uster, die sich 15 Jahre spiter der «Freien Kirche Uster»®
anschlossen. Wenig spiter begann auch Dorothea Trudel, Sonntagsschule zu halten.”
Ende der 1850er-Jahre ergriffen die Methodisten, die mit dieser Institution von England
her vertraut waren, die Initiative und errichteten eine grosse Zahl von Sonntagsschulen.”

Vermutlich spornte die methodistische Konkurrenz die Evangelische Gesellschaft an,
auf diesem Feld aktiv zu werden. Um 1865 begann der Hausvater der in der St.-Anna-
Kapelle™ untergebrachten Anstalt fiir invalide Kinder, Johann Jakob Reiner, zunichst
mit diesen Sonntagsschule zu halten. Bald kamen auch gesunde Kinder aus dem Quartier
hinzu. Eine zweite Sonntagsschule eroffnete etwa gleichzeitig Cécile Meyer, Tochter
des Stadtrats Meyer-Rahn, an der Trittligasse. Das Patronat iiber diese iibernahm in der
Folge der Grossmiinsterpfarrer Ludwig Pestalozzi, Mitglied des Zentralkomitees der
Evangelischen Gesellschaft.

Die Aktivitaten der Evangelischen Gesellschaft wurden um 1869 intensiver, als der
Schweizerische Sonntagsschulverein gegriindet wurde, der als Erstes zur Bildung von
kantonalen Sonntagsschulkomitees aufrief. Das «Evangelische Wochenblatt» liess es
sich nicht nehmen, die Griindung von Sonntagsschulen warm zu empfehlen: «Unser Volk
muss die Bibel wieder lieber gewinnen als die Zeitung, denn was man nicht kennt, liebt
man nicht. Die Hauptaufgabe der Sonntagsschule kann darum keine andere sein, als die
Kinder in den reichen Inhalt der Heiligen Schrift einzufiihren. Dies geschieht, indem
man eine Auswahl trifft, die Geschichten in der Bibel gut nachliest und dann dieselben
frei, lebendig, in der Sprache der Bibel, aber in die Mundart der Kinder iibersetzt, erzihlt
[...]. Noch muss ich eines andern Mittels gedenken, um den Kindern die Sonntagsschule
lieb und wert zu machen und ihnen einen bleibenden Segen zuzuwenden, nidmlich die
Ubung und Pflege des Gesangs [...]. Darum singe man mit den Kindern viel.»®

Die Evangelische Gesellschaft iibernahm die Griindung eines ziircherischen Sonn-
tagsschulkomitees und delegierte in dieses ein Mitglied des Zentralkomitees, Franz
Meyer-Usteri, der dann auch erster Priasident wurde. Weitere Komiteemitglieder aus
der Evangelischen Gesellschaft waren Adolf Schuhmacher vom Evangelischen Verein
Winterthur (Prasident 1879-1910), Julius Hauser vom Evangelischen Verein Widens-
wil, Jakob Oberholzer aus Wald und Johann Jakob Reiner von der St.-Anna-Kapelle.

Das Komitee hatte vor allem die Aufgabe, die Tétigkeit der Sonntagsschulen zu
koordinieren und die Sonntagsschullehrer und -lehrerinnen auszubilden, nicht aber
selbst Sonntagsschulen zu griinden. Dies blieb weiterhin den bunt geficherten lokalen
Initiativen iiberlassen. Wahrend die Bedeutung der Methodisten allméhlich zuriickging,
wurden die von der Evangelischen Gesellschaft getragenen Minorititsgemeinden® und
Zweigvereine aktiver. Die der Weiterbildung gewidmeten jahrlichen Konferenzen der
Sonntagsschullehrkrifte fanden bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts fast ausschliesslich
in der St.-Anna-Kapelle der Evangelischen Gesellschaft statt. Die Monatszeitschrift
«Taube», die seit 1903 von der Evangelischen Gesellschaft herausgegeben wurde, ver-
offentlichte regelmissig «Hilfen zur Sonntagsschulvorbereitung».

91



Die zunechmende Akzeptanz durch die kirchlichen Behdrden gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts fiithrte dazu, dass im 20. Jahrhundert die von der Kirchgemeinde direkt oder
indirekt getragene Sonntagsschule zur Regel wurde. Das Sonntagsschulnetz wurde damit
flaichendeckend; hatte man 1875 4000 Sonntagsschiiler gezéhlt, so waren es 1910 28’000
und 1940 33°000. Der Anteil der von Freikirchen, «positiven Minorititsgemeinden» und
evangelischen Vereinen gefiihrten Sonntagsschulen an der Gesamtzahl aller Schulen
nahm ab. Auch die publizistische Unterstiitzung durch die Evangelische Gesellschaft
war nicht mehr nétig. Seit 1915 publizierte der Schweizerische Sonntagsschulverband
seine eigene Zeitschrift «Der Weg zum Kinde».*

4.4. Jungminnervereine und Italiener

Mannigfache Beziehungen bestanden zwischen der Evangelischen Gesellschaft einerseits
und Organisationen, die sich um die Jugend und die italienischen Fremdarbeiter bemiihten.

Unter dem Einfluss der Erweckungsbewegung entstand 1849% in Ziirich der erste
Jiinglingsverein. Sein erster und langjdhriger Priasident David Kolliker (1807-1875)
hatte zwei Jahre zuvor den Evangelischen Armenverein gegriindet, der sich wenige Jahre
spater der Evangelischen Gesellschaft anschloss. In deren Haus am Augustinerhof hatte
Kollikers Verein seit 1866 sein Domizil.

Dem Jiinglingsverein gehorte auch Hermann Eidenbenz an. Er war zudem von 1865
bis 1875 Aktuar, 1875 bis 1885 Prisident des «Deutschschweizerischen Jiinglingsbundes».
Seit 1874 sass er im Zentralkomitee der Evangelischen Gesellschaft. 1887 begriindete er
zusammen mit Edmund Frohlich, Pfarrer der St.-Anna-Gemeinde,* den ziircherischen
«Christlichen Verein Junger Ménner» (CVIM), der sich dem gleichnamigen 1844 in
London entstandenen Weltbund anschloss. Im Unterschied zum eher nach innen gewand-
ten Jiinglingsverein sah der CVIM seine Aufgabe in aktiver missionarischer Tétigkeit.
Der Ziircher CVIM bezog 1889 ein Haus an der Glarnischstrasse. Dieses wurde jedoch
— die Mitgliederzahl stieg rasch auf 400 an — bald zu klein, worauf der Verein 1900
in den «Augustinerhof» umzog und mit dem bereits dort befindlichen Jiinglingsverein
fusionierte. 1911 bezog der CVIJM Ziirich 1 — es gab in der Stadt mittlerweile weitere
CVIM-Gruppen — das Vereinshaus «Glockenhof» an der Sihlstrasse. Im neu errichteten
Baukomplex befanden sich auch die St.-Anna-Kapelle® und das Freie Gymnasium, die
beide ebenfalls mit der Evangelischen Gesellschaft verbunden waren.? Die Beziehungen
zwischen der Gesellschaft und dem CVJIM blieben noch lange recht eng. Bereits 1899
hatte ihr Sekretér mit dem CVJM zusammen Lese- und Schreibstuben fiir Soldaten in-
itiiert, eine Aufgabe, die in der Folge vom CVIM getragen wurde. Von 1893 bis in die
1920er-Jahre verteilten CVIM-Gruppen an Sonntagen Traktate an «Sonntagsarbeiter»
in Zusammenarbeit mit dem «Gratis-Lesezirkel»®” der Gesellschaft. Der Sekretir des
CVIM, Karl Egli, gehorte dem Zentralkomitee 23 Jahre lang an.*®

Kurz nach der Griindung des CVJM bildete sich 1890 ein «Komitee fiir die Evange-
lisation unter den Italienern», dem prominente Mitglieder der Evangelischen Gesellschaft
angehorten: der Theologe Gustav von Schulthess-Rechberg, Theodor Pestalozzi-Ulrich,
Jakob Bremi-Uhlmann sowie Hermann Eidenbenz. Unmittelbarer Anlass dafiir war die
Zuwanderung italienischer Arbeitskrifte fiir den Bau der rechtsufrigen Ziirichseebahn.

92



Der Unermiidliche

Hermann Eidenbenz (1834—1907) wurde als Sohn
eines Pfarrers in Ellwangen (Wiirttemberg) gebo-
ren. Im Rahmen seiner kaufménnischen Ausbildung
lernte er in Hamburg Wicherns «Rauhes Haus», in
Genf den «Réveil» kennen. «Gewissens- und Buss-
kidmpfe» prigten ihn. 1860 begriindete er in Ziirich
eine Handelsfirma und gewann rasch Zugang zu den
protestantisch-konservativen Kreisen. Von 1874
bis zu seinem Tod gehorte er dem Zentralkomitee
der Evangelischen Gesellschaft an und engagierte
sich in zahlreichen Zweigwerken. 1879 wurde er
Schweizer Biirger. Er war Mitbegriinder und zeit-
weise Prisident des Christlichen Vereins Junger
Miénner (CVIM), des Komitees fiir die Mission = Hermann Eidenbenz (Quelle: Archiv
unter den Italienern und des «Blauen Kreuzes»  der Evangelischen Gesellschaft)
sowie Vorstandsmitglied des Freien Gymnasiums.

Gemeinsam mit seiner Frau Marie Zwink hatte er zwolf Kinder.!

1 Zur Biografie vgl. Eidenbenz, S. 6 ff.

Man befiirchtete, diese wiirden in ihrer Freizeit ohne Betreuung verwahrlosen. Das
Unternehmen war problematisch, da diese Italiener zumindest auf dem Papier fast alle
katholisch waren; Proselytenmacherei hatte man bis jetzt nicht betrieben.*

Das Komitee nahm Kontakt mit der italienischen Waldenserkirche auf und konnte
1891 einen ersten Waldenserpfarrer anstellen. Es bildete sich ein «Circolo Biblico
Italiano», der sich zeitweise im «Augustinerhof», zeitweise im CVIJM-Haus an der
Gléarnischstrasse versammelte. Trotz manchen Problemen — die Waldenserpfarrer
16sten sich in ziemlich rascher Folge ab — verfestigte sich der «Circolo» um die Jahr-
hundertwende zur «Chiesa Evangelica Italiana»® mit Predigt, Sonntagsschule und
Konfirmandenunterricht, aber auch mit Bibliothek, Stellenvermittlung, Sparkasse und
einem Angebot an Deutschkursen. Die Finanzierung erfolgte teils iiber die italienische
Waldenserkirche, teils iiber das Komitee, das allerdings von der Evangelischen Gesell-
schaft eher bescheidene Beitrdge (1900: 300 Franken) erhielt. Besonders gross wurde
die «Chiesa» nicht; um 1900 zdhlte man 40, in den 1930er-Jahren 160 Mitglieder.
Nach dem Tod von Eidenbenz (1907) und Schulthess-Rechberg (1916) bestand nur
noch iiber Bremi-Uhlmann, der beiden Komitees angehorte, eine lockere personelle
Beziehung zur Evangelischen Gesellschaft. Seit 1937 heisst die Gemeinschaft «Chiesa
Evangelica di Lingua Italiana». Sie hat gemiss dem Statut von 1942 ihre adminis-
trative Ordnung im Rahmen der ziircherischen Landeskirche, ihre innere gemaiss der
italienischen Waldenserkirche. Aus dem «Komitee» wurde 1941 ein Beirat. Sitz der
«Chiesa» ist heute das «Zwingli-Haus» an der Amtlerstrasse in Ziirich-Wiedikon.

93



Die spatmittelalterliche St.-Anna-Kapelle kurz vor ihrem Abbruch. (Quelle: Baugeschichtliches
Archiv, Ziirich, A. Moser 1911, St. Annagasse)



	Verkündigung und Seelsorge

