
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 78 (2011)

Artikel: Mission und Diakonie : die Geschichte der Evangelischen Gesellschaft
des Kantons Zürichs

Autor: Meyer, Helmut / Schneider, Bernhard

Kapitel: 4: Verkündigung und Seelsorge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Verkündigung und Seelsorge

4.1. Die Stadtmission

Die innere Mission war ein Kind der Erweckungsbewegung.1 Während die äussere Mission

jahrhundertelang danach strebte, Angehörige anderer Glaubens- oder Kultgemeinschaften
ausserhalb Europas zum Christentum zu bekehren, wandte sich die innere Mission

an Menschen in Europa, die zwar formal der protestantischen Konfession angehörten,2
aber wenig religiös waren. Wichtigste Adressaten waren die sozialen Unterschichten der

grossstädtischen Agglomerationen, konkret Arbeiterfamilien und Handwerkergesellen,
deren Verbindungen zur Kirche weitgehend abgebrochen waren und die oft in Elend und

Unsicherheit lebten. Erste Versuche, diese Menschen zu unterstützen und sie gleichzeitig
zum christlichen Glauben zu führen, wurden in Glasgow (1826) und London (1835)
unternommen. Initiant der «inneren Mission» auf dem Kontinent war Johann Hinrich
Wichern 1808-1881 der diesen Begriff erstmals klar definierte. Wichern war Theologe
und Leiter eines nach modernen Prinzipien geleiteten Erziehungsheims, des «Rauhen

Hauses» in Hamburg. Für Wichern war «innere Mission» eine Kombination von
Evangelisation, Seelsorge und Sozialhilfe, die zwar von kirchennahen Organisationen, aber

nicht von der mit dem Odium der Staatshörigkeit belasteten Institution Kirche selbst
betrieben werden sollte. 1848 wurde auf seine Veranlassung hin ein «Zentralausschuss»

für ganz Deutschland gegründet, von dem aus sich allmählich ein Netzwerk von in der
«inneren Mission» tätigen Vereinen bildete.3

Vermutlich als Reaktion auf die Entwicklung in Deutschland befasste sich auf
Vorschlag des Antistes Füssli ab 1849 eine Synodalkommission mit der Frage, ob und wie
in Zürich «innere Mission» betrieben werden könne. Im Unterschied zu Wichern suchte

man den Weg also zunächst über die landeskirchlichen Institutionen. Die Kommission
bestritt die Notwendigkeit, «innere Mission» zu betreiben, im Grundsatz nicht. Trotzdem

legte sie ihr Mandat 1854 ergebnislos nieder. Der Grund waren die theologischen
Richtungskämpfe.4 Der liberale Pfarrer Heinrich Hirzel erklärte: «Das Werk der Inneren
Mission ist das Werk des Pietismus, darum will ich nicht in dem Ding sein.»5 Damit
wurde der Aufbau einer «inneren Mission» wie in allen anderen Kantonen zur Sache der

Konservativen, in Zürich konkret der Evangelischen Gesellschaft. Ebenfalls auf diesem
Feld tätig wurden die Freikirchen, besonders die Methodisten und später die Heilsarmee.

Wenn viele Pfarrer der Idee der «inneren Mission» skeptisch gegenüberstanden, so

lag das wohl nicht nur an einer ideologischen Brille. Es fehlte ihnen auch die Zeit. Bis
1876 übten die Pfarrer die Funktion eines Zivilstandsbeamten aus; sie hatten zahlreiche

Register zu führen. Zudem waren sie bis 1866 Präsidenten der Schulpfiege, bis 1902

Präsidenten der Kirchenpfiege. Nach dem Gesetz hatte ein Pfarrer maximal 5000 Seelen

zu betreuen, tatsächlich waren es oft mehr, in Einzelfällen bis 8000. Das führte zu einer

enormen Belastung durch entsprechend viele Kasualien (Taufen,Trauungen, Bestattun-

75



gen) und den Religionsunterricht. In der Gemeinde Winterthur-Altstadt hatten im Jahr

1894 die zwei Pfarrer zusammen 20 Wochenstunden Unterricht zu halten, 346 Taufen,
210 Bestattungen, 92 Trauungen durchzuführen und 336 Konfirmanden zu betreuen.6

Zudem war der soziale Abstand zwischen den Pfarrern und den Proletariern so gross,
dass es nicht leicht war, zwischen ihnen Beziehungen aufzubauen.

1862 gründete das Zentralkomitee der Evangelischen Gesellschaft die Zürcher
Stadtmission - fast gleichzeitig mit Basel.7 Hauptförderer war das Komiteemitglied Franz

Meyer-Usteri. Zürich stand damit in der Schweiz zeitlich an dritter Stelle; 1939 gab es

in neun Schweizer Städten Stadtmissionen.8 Die Zürcher Stadtmission wurde zu einem

wichtigen Zweigwerk der Gesellschaft. Geleitet wurde es von einer vom Zentralkomitee
eingesetzten Kommission.

4.1.1. Anfang und Einsatzgebiet

Ein Stadtmissionar machte Hausbesuche und hielt Versammlungen ab. Über seine

Tätigkeit führte er zuhanden der vorgesetzten Kommission genau Buch. Schien ihm
materielle Hilfe angezeigt, so setzte er sich mit dem Armenverein9 in Verbindung.
Besucht wurden vor allem Arme, Kranke und Menschen in schwierigen oder zerrütteten
Familienverhältnissen. Zu den Adressen kam der Missionar durch Hinweise anderer
Personen oder aufgrund eigener Recherchen; manchmal wandte man sich auch an ihn.
Im Jahr führte er zwischen 1200 und 1500 Besuche durch, also vier bis fünf pro Werktag.

Ziel der Missionare war es, den religiös gleichgültigen Menschen «in die verlassene

Gemeinschaft unserer Kirche und in das Haus Gottes, vor allem aber zum Herrn
selbst zu führen».10 Dazu klärte er zunächst einmal die Ausgangslage ab: War ein Paar

kirchlich verheiratet? Waren die Kinder getauft? Gab es in der Wohnung eine Bibel?
Gingen die Leute zur Kirche oder waren sie vielleicht bereit, zu einer Versammlung des

Missionars zu kommen? Er ging auf die konkreten Probleme der Besuchten ein, tröstete

und mahnte, wobei die Gewichtung unterschiedlich sein konnte: «Bald wird mehr

getröstet und ermuntert, bald sogleich auf Sünde und Schuld hingewiesen und ernstlich
auf Bekehrung gedrungen, auch das Unglück offen und entschieden als das bezeichnet,

was der Sinn des Wortes <Heimsuchung> ist.»" Jedenfalls sollten die Besuchten
Teilnahme spüren und Trost erhalten, aber auch einsehen, dass eben jeder seine Bürde

tragen müsse. Eigentliche religiöse Diskussionen waren nicht vorgesehen, doch konnte
eine gewisse volksnahe Schlagfertigkeit durchaus nützlich sein. Als ein Hausbewohner
einem Missionar erklärte: «Ich bin Sozialdemokrat, da wollen Sie sicher nicht zu mir»,
entgegnete dieser: «Oh doch, ich komme von Sozialdemokraten, die das Prinzip schon

weiter entwickelt haben.» - «Woher?» - «Aus Afrika. Dort haben sie auch die Frauen

gemeinsam!» Davon ausgehend erörterte er die negativen Konsequenzen des Sozialismus.12

Zum Abschied gab es ein Traktat oder auch Geld: «Es ist doch so, dass oft ein

ganz gewöhnlicher Fünfliber [so viel allerdings erst 1948] oder sonst eine handgreifliche
Unterstützung Wegzehrung ist für die Aufnahme des Gotteswortes.»13

Daneben hielt der Missionar meist am Abend Versammlungen und Bibelstunden ab.

Sie sollten den ordentlichen Gottesdienst nicht ersetzen, sondern ergänzen. Ihre wesentlichen

Elemente waren Gebet, Gesang, Schriftlesung und eine «einfache und erbauliche

76



Erfolge und Misserfolge

«Frau N. war schon seit etlichen Jahren krank und arbeitsunfähig und liess mich bitten, sie

zu besuchen. Sie hatte ihre Bedenken in Betreff einiger Grundwahrheiten unseres christlichen

Glaubens, hinter diesen Bedenken schaute aber ihr friedloses und unruhiges Wesen hervor

und bald bekannte sie auch, was die eigentliche Ursache ihres Kummers sei. Sie liess sich

dann aber auch weisen wie ein Kind, nahm den Trost des Evangeliums auf wie ein Durstiger
den Trunk und konnte sich bald des Friedens freuen. Merkwürdigerweise wurde auch das

leibliche Übel gebessert, so dass sie nun wieder einem Beruf vorstehen kann.»'

«Die Eheleute N. sind noch junge Leute, wurden aber in letzter Zeit mit Krankheit und Not
schwer heimgesucht. Der Mann ist schon seit Monaten krank an der Auszehrung. Auch die

Frau war eine Zeitlang im Spital, ist aber jetzt wieder besser. Krankheit und Verdienstlosig-
keit hatten bald auch Armut und Mangel im Gefolge. Die Leute waren bisher gottvergessen
und aller Religion entfremdet. Ihre drei Kinder sind noch ungetauft, obgleich der Mann jetzt
geneigt ist, sie taufen zu lassen. Vielleicht hat der Mann sich seine Krankheit durch
ungeordnetes Leben selbst zugezogen. Man sieht ihm noch in seinem Gesicht die Verwilderung

an, obgleich er jetzt einigermassen gedemütigt ist und man mit ihm reden kann. Ich redete

mit den Leuten über die Absichten Gottes bei den Prüfungen, die er uns sendet, und suchte

sie auch darüber zu belehren, was zum wahren Christentum gehöre, in der Absicht, dadurch

eine bussfertige Gesinnung in ihnen zu erwecken.»2

«Eines Tages traf ich den Landwirt N. am Brennofen und liess mich mit ihm in ein Gespräch

ein. Von Landwirtschaft, Teuerung, böser Zeit kamen wir zur Religion. Eine halbe Zustimmung

erhielt ich von ihm am Anfang; als ich jedoch ernster auf ihn eindrang, suchte er sich

mit den Ergebnissen der Wissenschaft zu decken; die Gelehrten, sagte er, haben den ganzen
unermesslichen Luftraum durchforscht und nirgends etwas gefunden, was dem Himmel

gleiche, von dem ich sage; nach dem Tod sei alles aus, niemand soll es ihm anders angeben

wollen [...]. [Der Stadtmissionar antwortet], er solle sich nicht auf falsche Lehrer stützen,
sondern die Bibel lesen und seiner Seele Heil bedenken, da brach die Wut bei ihm heraus;

ich solle machen, dass ich fortkomme, er wolle von dem heiligen Zeugs nichts wissen, ich

sei ein Müssiggänger, es wäre besser, wenn ich etwas Rechtes arbeiten würde [,..].»3

1 Jb. Stadtmission 1884, S. 5.

2 Jb. Stadtmission 1884, S. 7.

3 Jb. Stadtmission 1872, S. 3. Weitere Beispiele in: Aus dem Gebiet, 1881 ff.

Ansprache.»14 Kasualien waren nicht Sache des Missionars, sondern des Ortspfarrers.
Das Abendmahl konnte er abhalten, wenn die Versammelten es wollten und die
Kommission zuvor ihr Einverständnis gegeben hatte. 1892/93 hielten die mittlerweile fünf
Missionare über 1000 Versammlungen ab. Dazu kam an manchen Orten die Leitung
der Sonntagsschule für die Kinder.

Nur wenige Stadtmissionare waren Theologen. Die meisten hatten entweder die
pietistische Bildungsstätte Chrischona bei Basel oder die Basler Missionsschule besucht;

77



von den Letzteren waren viele in Afrika oder Asien gewesen. Die Stadtmissionare
seien «nicht gelehrte Theologen, obschon in der Heiligen Schrift tüchtig bewandert und

eingelebt, besser vielleicht als mancher in der modernen Theologie wohl Geschulte,
und zur heilsamen praktischen Anwendung des göttlichen Wortes desto fähiger [...].
Dieses ist das Hauptmittel bei den Besuchen und [...] bei den Versammlungen. Dazu

kommt das Gebet. In theologische Disputationen [...] braucht sich der Missionar
nicht einzulassen», hiess es in einem Leitfaden.15 Der Missionar sollte «nah bei den

Leuten» sein, auch «einen Nagel einschlagen, eine abgerissene Tapete neu ankleben,
eine verlotterte Buchhaltung wieder instandstellen» können, forderte man 1949.16

Das Arbeitsfeld der Stadtmissionare waren die Stadt Zürich und die Vorortsgemeinden,

die 1893 eingemeindet wurden. Dabei wurden Rayons für die einzelnen Missionare
festgelegt.17 Im Zentrum des Interesses standen die ausgesprochenen Arbeiterquartiere.
Je mehr die Stadt wuchs, desto grösser wurde die Zahl der Missionare; 1913 zählte man
fünf Missionare und - neu - zwei Missionarinnen.15 Das war möglich, weil die
Stadtmission dank Spenden ein finanziell erfolgreiches Unternehmen war. Ihre Ausgaben
bestanden praktisch ausschliesslich in den Löhnen der Missionare. 1907 verdiente ein

Stadtmissionar etwa 3000-3200 Franken im Jahr. Das war mehr als ein Maurer, der auf
etwa 2000 Franken kam, aber weniger als ein Pfarrer, der etwa 4000 Franken verdiente
und zudem ein Pfarrhaus bewohnte.19

Eine Erfolgsstatistik konnten die Stadtmissionare verständlicherweise nicht
vorlegen. Sie versäumten es jedenfalls nicht, auf das schwierige Umfeld hinzuweisen.
Sie begegneten «bodenlosen Abgründen eines Unglaubens, einer Kirchenflucht, einer

Sonntagsentheiligung, allen Sünden und Lastern, wie wir sie vorher kaum erahnten
und wie sie doch mitten unter uns tatsächlich vorhanden sind».20 Sie trafen «auf ein
Meer von Elend, einen Sumpf von sittlichem Verderben, eine weite Sandwüste voll von

Gleichgültigkeit und geistlichem Tod, auf durch Zerstreuung und Weltsinn festgetretenen,
keinen Samen eindringen lassenden Boden».21 Vor allem Männer waren oft unnahbar,
während sich die Frauen in der Regel offener zeigten. Am meisten Verständnis fanden
die Missionare bei Menschen, die einen Schicksalsschlag erlitten hatten, die krank oder
dem Tod nahe waren.

4.1.2. Aufbruch oder Krise

Die Notwendigkeit, «innere Mission» zu betreiben, war aus der Sicht der Evangelischen

Gesellschaft auch in den Golden Twenties gegeben. Von Massenelend wie im
19. Jahrhundert konnte man zwar nicht mehr unbedingt sprechen. Umso grösser aber

waren die religiöse Indifferenz, die Vergnügungssucht, der Materialismus. Statt in die
Kirche ging man ins Kino oder zum Sport. Die politischen Gegensätze äusserten sich
im «Klassenhass, noch geschürt durch die Parteien, die nur materielle Ziele kennen,
die um die Volksgunst buhlen mit der Absicht, die Herrschaft und den Besitz an sich zu
reissen».22 Die Stadtmissionare «stossen in unserer Bevölkerung auf eine unglaubliche
sittliche Verwilderung und religiöse Zersetzung. Es ist sehr häufig unter Ehegatten und

Familienmitgliedern jedes auch nur natürliche Gefühl für Recht und Pflicht gegeneinander

völlig erstorben und jede Verantwortlichkeit vor einem Höheren wie ausgelöscht.

78



Go. 20. gebr.

iI
1

brennende iebensfragen
©ic <£»angclifd)c ©efellfd)aft de« Kantone 3fitfc^ »eranffaltet
aud) biefcn Winter in 5uti<^^uHetfi^( »om 16. biß 27. Februar
1927 eine 9?ei£e öffentlicher 93orträge unb jtoar bießmat »on

pannes one 6erltn
llllllllllllllllllllllllllllll I II I III 11 III II I Ulli IIIIIIIII III II II IUI'IIIIIIIIIIIIMIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIMII III II lllllllllllllllllll 111 II

Vorträge mit freier ftusfprûcftc
abenbß 8 Ufrr int Polfgbaug Gtouffacf)erffrafce 60

9JH. 16. gebr : Kann man nod) on einen ©Ott d« £fcbc glauben!
5c. 18.gebr.: ü)o liegt die Utfad)e der fogialen flot!
Ga. 19. gebr.: fl)ann wird eg endtidj beflfet werden!

Vortrage sfrne fliisfprocfie
in ber üutggfopclle 9Brouerftra§e 60

i
9% SU;v: Warum rönnen fo oiele Wenfôen ni<f)t glauben!
5 Übr no$m.: graucnoerfamwtuwfl für grauen unb

Slöcbter: Warum gibt es fo oiele unglütflicfje frauen?
8 übt abenbs: Sugenboetigotwlmw für junge gftenftfren

»om 16. 3abc an: Die gegenfeitige Deranltoortung
der ©ef<bléd)ter.

9Wo. 21. gebr., abenbß 8 ilfjr: Wbännerberfammlung für Sölänner unb
junge Männer: freie tiebe oder <bri(lii<be «Ebel

©i. 22. gebr., abenbß 8 Ufr: Warum gibt es fo oiel teid auf Erden 1

9Ri. 23. gebr., abenbß 8 übr: Wer 1)1 Chciflu^-
©o. 24. gebr., abenbß 8 übr: 3(1 mit dem Iode alle» aus?

gr. 25. gebr., abenbß 8 übt: Zot)nf fidje nodj gu beten?
Ga. 26. gebr., abenbß 8 üf;r: Weltreoolulion oder Weltoerföbnung?
CK« 07 ce»*,r I 9/4 übe: Kann man fein Zeben nodj einmal neu anfangenJ abenbd8übr: Gdbluftberfttttttnlung: »orderEntfdjeidung!

graucnbcrfantmlungen um V23 übr in ber gutaßfafrette;

Dienstag 22. gebr.: Der Deruf der ftau. 23.gebr.: Dunlle läge im Zeben
der frau. 24. gebr.: Der Einfluß der frau. 25. gebr.: Des Çaufes Gonnenfdjein.

iiiiiii m im im i im ihm Ii im lim iiMiiiiiiii m uni i um iiiiiiiiiii Ii iiiiMiiniiiiiiiiiiiiiiiii um mihi iiiiiiiiiu Iiiiiiiiiiii

rtVm fingen nacl; Älarbeit unb ©etoißbeit in ben wichtigsten £ebensfragen
möchten biefe Vorträge enfgegentommen. Sin ben brei erften Slbenben

bieten Wir ju offener Slußetnanberfeßung wit bew Stebner jebermann
©elegenbeit. Sieben einer befonberen ^ugendoerfammlung unb einer Wänner'
oerfammiung »eranftalten wir aueb frauenoerfammlungen jur S3efprecbung
ber befonberen Gcbwierigïeitcn unb ülöte, bie bie arbeitenben grauen
bebrütten. Su all biefen Skrfammlungen ergebt biemit an bie S3e»ölferung

»on Slußerfibt unfere freunblidtie Sintabung.

<2*31116*91

Für Vorträge und Evangelisationsveranstaltungen wurden oft auswärtige bekannte
Referenten eingeladen. (Quelle: Archiv der Evangelischen Gesellschaft)

79



Man begegnet barem und bewusstem Heidentum nicht nur bei der Männerwelt. Bei den

Frauen zeigt sich wachsende Vergnügungssucht, es gibt ganze Komplotte zu
Kaffeegesellschaften ausser dem Hause während der Arbeitszeit des Mannes.»23 Auch vom
Aktivdienst während des Zweiten Weltkriegs gehe keine moralische Wirkung aus, denn

der Militärdienst wirke sich negativ auf das Ehe- und Familienleben aus. Die Frauen

seien überlastet, die Kinder verwilderten.24 Das Kriegsende habe dann zu «umso grösserem

Hunger nach Lebensgenuss» geführt.25 Auch drei Jahre später stand es nicht besser.

«Sechs unselige Kriegsjahre und drei nicht minder unselige Nachkriegsjahre haben es

nicht vermocht, die Menschen aufzurütteln», klagte ein Stadtmissionar.26

Angesichts solcher Herausforderungen entwickelte die Stadtmission neue Methoden
neben den traditionellen. Sie führte die Strassenpredigt und die Mitternachtsmission ein.
Promotor war der Missionar Ignaz Heyn (1880-1936), der bis 1917 bei der Heilsarmee

gewesen war. Von 1922 an predigte er - mit polizeilicher Erlaubnis - im Sommer am

Sonntagmorgen oder Sonntagabend auf öffentlichen Plätzen, etwa unter den Uraniabögen

oder auf dem Bellevueplatz, unterstützt von einem gemischten Chor, einem

Bläserquartett oder einem Grammophon mit Verstärker. Am Schluss wurden unter den

etwa 200-300 Versammelten Flugblätter mit missionarischen Appellen verteilt, die

eindringlich zur Umkehr aufriefen.
Die Mitternachtsmission war ebenfalls eine Schöpfung Heyns. Zweimal in der

Woche verteilten Zweierpatrouillen um Mitternacht Flugblätter in Gaststätten und auf
den Strassen. An der Schützengasse beim Hauptbahnhof wurde ein Sprechzimmer
eingerichtet, in welchem ebenfalls nachts Rat und Trost eingeholt werden konnten. Man

habe, schrieb Heyn, sich bis jetzt vor allem an die Männerwelt gewandt, möchte jetzt
aber auch die «gefährdeten» oder «gefallenen» Frauen erreichen.27 Ergänzt wurde die

Mitternachtsmission durch eine Mahlzeit für Obdachlose am Sonntagvormittag. Heyns
Aktivitäten - die Ausrichtung auf Randgruppen, anonyme Gesprächsmöglichkeiten
und die Einrichtung einer Zufluchtsstätte - waren ihrer Zeit voraus, wurden aber in den

1950er-Jahren wieder aufgegriffen.
Da die Evangelische Gesellschaft gleichzeitig an den bewährten Methoden festhielt,

kam es zu einem Ausbau der Stadtmission. Diese erhielt 1930 mit der neu erbauten

Liegenschaft «Zur Sonnenburg» an der Hotzestrasse ein eigenes Zentrum. 1927 waren
sechs Missionare und drei Missionarinnen sowie zahlreiche Freiwillige unterwegs.
Hatten die Ausgaben 1910/11 noch 23'000 Franken betragen, so waren es 20 Jahre

später 5U000 Franken. Davon deckten Spenden ein knappes Drittel und einzelne

Kirchgemeinden - die kirchlichen Instanzen standen der Stadtmission nicht mehr so

skeptisch gegenüber wie im 19. Jahrhundert-ein Sechstel. Fast die Hälfte aber stammte

aus der Hauptkasse der Evangelischen Gesellschaft, die damit letztlich überfordert war.
So trugen die Ansprüche der Stadtmission zum finanziellen Desaster der 1930er-Jahre
bei.28 Entsprechend wurde diese stark von den Sanierungsmassnahmen betroffen. 1937

waren fünf, 1950 noch vier Missionare im Einsatz. Die Strassen- und Mitternachtsarbeit
wurde mit dem Tod Heyns eingestellt.

80



4.1 J.Neue Wege

Die 1950er-Jahre leiteten in der Geschichte der Stadtmission einen Wandel ein. Das

gesellschaftliche Umfeld hatte sich verändert. Die Arbeiterschaft differenzierte sich

aus, das klassische Proletariat existierte kaum mehr. Das Wirtschaftswachstum bewirkte
auch, dass sich ein grossstädtisches Vergnügungsangebot entfaltete. Die Polizeistunde,
die Schliessung aller Gaststätten um Mitternacht, wurde vorerst für einige «Nachtcafés»

aufgehoben und in den 1990er-Jahren ganz abgeschafft. Der materielle Wohlstand machte

allerdings nicht alle glücklich und zufrieden: «In den Fünfziger Jahren haben sich die

gesellschaftlichen Verhältnisse geändert, als nun das Bedürfnis nach Linderung akuter
Not [...] nicht mehr im Vordergrund steht. Vermehrt ist hingegen die Rede von kirchlicher

Entfremdung, seelischer Vereinsamung und sittlicher Gefährdung.»29
Unter der Leitung von Kurt Scheitlin, ihrem ersten vollamtlichen Leiter (1953-1958),30

unternahm die Stadtmission einen eigentlichen Neustart. Die finanziellen Umstände

waren günstig. Die Evangelische Gesellschaft konnte diese Lasten zwar nicht allein

tragen, dank der verbesserten Finanzlage31 jedoch von den 1970er-Jahren an jährlich
zwischen 250'000 und 300'000 Franken beisteuern. Hinzu kamen direkte Spenden an

die Stadtmission sowie die Beiträge kirchlicher Institutionen. Vor allem seit der Aktion
«Zürich - wohin» (1956), in welcher die Zürcher Bevölkerung zur Besinnung über ihren
weiteren Weg aufgerufen worden war, arbeiteten Kirche und Stadtmission eng zusammen.

Gleichzeitig wurde das Personal aufgestockt. Hatte man 1950 noch vier Personen

beschäftigt, so waren es 1980 17 und - nach der Loslösung der «Dargebotenen Hand»

- 2001 elf, von denen einige Teilzeit arbeiteten. Das Geschlechterverhältnis zwischen
Missionaren und Missionarinnen war nun ziemlich ausgeglichen.

Adressaten, Analysen, Zielsetzungen und Methoden der Stadtmission veränderten
sich seit den 1950er-Jahren grundlegend. Der Hausbesuch trat in den Hintergrund. Hatte

es 1953 noch geheissen: «Der Hausbesuch ist unter vielen möglichen Wegen immer
noch der beste»,32 so verlautete über diesen sechs Jahre später: «Immer mehr verwaist
dieser einst wichtigste Zweig der Stadtmission.»33 An die Stelle des Proletariats traten
einerseits anonym per Telefon Rat suchende Menschen, anderseits Randgruppen wie
Prostituierte, gefährdete Jugendliche, Drogen- und Alkoholsüchtige. Hinzu kamen die

Beschäftigten des Gastgewerbes. Um diese, die wegen ihrer Arbeitszeiten die regulären
Gottesdienste kaum besuchen konnten, zu betreuen, war nach dem Ersten Weltkrieg der
«Christliche Bund für das Gastgewerbe» entstanden.34 Dieser delegierte die Aufgabe
für den zürcherischen Bereich 1939 teilweise, 1954 vollständig an die Stadtmission und

beteiligte sich an der Finanzierung.35
Warum gab es unterprivilegierte Randgruppen? Hatte die Evangelische Gesellschaft

die Ursache dafür früher in der Sündhaftigkeit der Menschen gesehen, so sah man sie

nun in den gesellschaftlichen Verhältnissen. Diese Menschen seien «Opfer verunglückter

Familienverhältnisse, Opfer marktwirtschaftlichen Leistungsdruckes, Opfer von
Macht, die rücksichtslose Stärkere über Schwächere ausüben. Unter dem Vorwand von
Nationalisierung des Betriebes> und <Sparmassnahmen> werden Menschen an die Wand

gedrückt und ausgestossen. Wer bleibt, wird gnadenlos ausgebeutet.»36

Die veränderte Analyse führte zu einer Änderung der Zielsetzungen. Die christliche
Motivation der Missionare und Missionarinnen wurde zwar nicht angetastet: «Weil

81



unsere Hilfe zeugnishaften Charakter hat, dürfen wir uns nicht vom klaren Bekenntnis

zu unserem Herrn abdrängen lassen.»37 Bei den Zielgruppen aber trat die Bekehrung
gegenüber der Lebenshilfe in den Hintergrund. Sehr deutlich wurde dies beim Umgang
mit den Prostituierten. 1953 wurde die «Strassen- und Mitternachtsmission»
wiederaufgenommen mit der Absicht, «jene Menschen anzusprechen, die in ganz anderer
Absicht auf den Strassen stehen, und in Bars und Cafés zu gehen, um jenen Leuten
die Freude im Evangelium zu bezeugen, welche diese Freude an einem ganz anderen

Ort suchen».38 Das war allerdings nicht leicht: «Wir werden meistens als Störenfriede

empfunden und abgelehnt.» Daher müsse das Hauptgewicht auf die «innere
Vorbereitung» und nicht auf «Subito-Bekehrung» gelegt werden.39 Es gehe nicht darum,
den Angesprochenen «die Leviten zu lesen, sondern nach ihrer Not zu fragen und

Hilfe anzubieten».40 Das Ziel war allerdings, die Angesprochenen zu bewegen, einen

neuen Weg zu suchen.41 Vom Ende der 1960er-Jahre an wandte sich die auf der Strasse

betriebene «Mitternachtsmission» weniger an die Prostituierten, sondern vor allem
an gefährdete Jugendliche und schlief um 1973 ganz ein. 1974/75 wurden in Ziirich-
Aussersihl zwei «Kinderhäuser» eingerichtet, in denen je acht Kinder aus schwierigen
Verhältnissen eine Tagesbetreuung erhielten. Die Trägerschaft ging 1981 aus
finanziellen Gründen an einen selbständigen Verein über. Eine heftige Kontroverse über die

Frage, ob das missionarische Element in der Stadtmission nicht zu kurz komme, führte
1980/81 zum Rücktritt sowohl des Gesellschaftspräsidenten wie auch des Leiters der
Stadtmission - für den Letzteren fand man während sechs Jahren keinen Ersatz. In
den 1990er-Jahren wandte sich die Stadtmission wieder vermehrt den Prostituierten
zu. Es galt, der Gefahr, die von der Ausbreitung des HIV-Virus ausging, zu begegnen
sowie die oft hilflosen, isolierten und ausgebeuteten, meist ausländischen Prostituierten
und Tänzerinnen zu unterstützen. Das entsprechende Projekt hiess zunächst «APIS»
(«Aids-Prävention im Sex-Gewerbe») und später «Isla Victoria». Man instruierte die
Prostituierten über AIDS-Verhütung, beriet sie und bot ihnen Mittagessen und Deutschkurse

an. Neben einem eigenen Lokal an der Schöneggstrasse - einer «Schutzinsel»
im Zentrum der «Vergnügungsindustrie» - in Zürich-Aussersihl wurde ein mobiles
Beratungsangebot eingerichtet; Frauen aus den Herkunftsländern der Prostituierten
arbeiteten mit. 2003 zählte man 15'000 «Erst- und Folgekontakte». Bei all dem trat
das konkrete Hilfsangebot gegenüber dem Missionsgedanken in den Vordergrund; es

ging - im Unterschied zu den 1950er-Jahren - nicht mehr primär darum, die Frauen

von ihrem «sündigen» Tun abzubringen. Der Gebrauch des Kondoms war wichtiger
geworden als der Glaube an die Auferstehung. «Längst werde in diesem evangelischen
und landeskirchlichen Werk nicht mehr missioniert», sagte deren Leiterin, die
Sozialarbeiterin Regula Rother, 2009.42

Mit der Zielsetzung änderten sich die Methoden. Man ging nicht mehr zu den Leuten,

sondern schuf Begegnungsstätten. 1960 wurde am Limmatquai 112 das «Foyer
der Stadtmission» eröffnet als «Oase der Stille und des Friedens [...] in der Wüste der
Grossstadt».43 Hier wurden günstige Konsurnations-, aber auch Gesprächsmöglichkeiten

angeboten. 1961 fanden 750 Gespräche statt, wovon zwei Drittel im Bereich der
«Mitternachtsarbeit». 1973 wechselte das Zielpublikum. Das Lokal hiess nun «JUCA»
(«Jugendcafé») und richtete sich vor allem an drogenabhängige und gefährdete
Jugendliche.44 1977 zog es in den «Seilerhof» an der Häringstrasse 20 um, wo es 1994

82



Das Leitbild der Stadtmission von 1998

«Das Ziel des diakonischen Handelns ist der Dienst für Menschen, die an den Rand der

Gesellschaft gedrängt werden, in schwierigen Situationen sind, oder Menschen, die auf den

Schattenseiten des Lebens stehen; sozial Benachteiligte, Einsame, Suchtgefährdete, psychisch

Belastete und solche, die seelsorgerlichen Rat suchen.

Der Dienst der Stadtmission ist Ausdruck der Liebe Gottes zum Menschen, darum spricht er

den Menschen als Ganzes an und ist für das leibliche, geistliche und seelische Wohl besorgt.

Zu den Aufgaben der Stadtmission gehört, mit Menschen, die Hilfe brauchen, in Kontakt zu

kommen. Sie sucht nach Wegen, diese Menschen zu erreichen, und bemüht sich um Offenheit,
ihnen den Zugang zur Hilfe zu erleichtern.

Die Stadtmission [...] versucht auch Menschen anzusprechen, die von der Kirche nicht
oder nicht mehr erreicht werden. Dies geschieht einerseits durch das Schaffen von Räumen,

in denen diese Menschen sich wohl fühlen können, wo sie ernst genommen werden mit
ihren Nöten und Problemen und praktische Hilfe erfahren. Es geschieht aber auch durch

Aufsuchen an ihren Arbeitsplätzen, wo ihnen seelsorgerliche Beratung und praktische Hilfe
angeboten wird.»1

1 Archiv der Evangelischen Gesellschaft.

in «YUCCA» - Palmlilie - umgetauft wurde, da es sich nicht mehr in erster Linie an

Jugendliche richtete.
Am längsten hielt sich die traditionelle Methode in der «Gastgewerbe-Seelsorge». Der

Missionar besuchte Köche und Servierpersonal an ihren Arbeitsorten und verteilte die

Zeitschrift «Der Bote». Daneben wurden auch besondere Gottesdienste, Bibelstunden,
Andachten im Flughafengebäude und Ferienreisen angeboten. Vom Ende der 1990er-
Jahre an mussten auch diese Besuche aufgegeben werden, weil die Angesprochenen
während der Arbeit dafür keine Zeit hatten. Aus der «Gastgewerbe-Seelsorge» wurde
ein «Beratungsdienst für Gastro-Angestellte». vor allem solche, die sich in Schwierigkeiten

- Kündigungen, Lohnstreitigkeiten, Asylprobleme et cetera - befanden.

4.1.4. Seelsorge am Telefon: die «Dargebotene Hand»

1953 entwickelte erstmals ein anglikanischer Pfarrer in London die Idee,
selbstmordgefährdeten Menschen ein Nottelefon anzubieten. Es folgten entsprechende Versuche in
Berlin und in Schweden. In Zürich ergriff 1957 der Leiter der Stadtmission, Kurt Scheitlin,
die Initiative. Unterstützt wurde er dabei vom Gründer des Migros-Genossenschaftsbunds,
Gottlieb Duttweiler, dem auch der passende Name «Dargebotene Hand» eingefallen sein

soll.45 Auch hier stand zunächst die Verhinderung von Selbstmord durch ein anonymes
Gesprächsangebot im Vordergrund. Indessen wurde die «Dargebotene Hand» rasch zu
einer Aussprachemöglichkeit für alle Menschen, die sich in einer schwierigen oder gar
aussichtslosen Lage fühlten.

83



Die neue Einrichtung entsprach offenbar einem Bedürfnis, sodass sie rasch zum
grössten Zweig der Stadtmission aufstieg. Registrierte man 1958 3600 Anrufe, so

waren es 1979 23'000; auf dieser Höhe pegelte sich die Zahl dann etwa ein. Hatte

man 1957 mit zwei Mitarbeitern, einem Ehepaar, begonnen, so zählte man 1979 sieben

vollamtliche und 40 Teilzeit arbeitende, freiwillige Helfer und Helferinnen. Sehr rasch

wurden in weiteren Schweizer Städten entsprechende Nottelefone eingerichtet, die

von der Zürcher Stadtmission unabhängig waren und unterschiedliche Trägerschaften

hatten. 1960 wurde der Dachverband «Schweizerische Vereine der Dargebotenen
Hand» gegründet.

Gemäss seinen ersten Statuten erfolgte die Hilfe der «Dargebotenen Hand» «auf
uneingeschränkt reformatorischer Grundlage». Was aber, wenn ein Katholik anrief?

- 1965 waren in Zürich 40 Prozent der Ratsuchenden katholisch! Und sollte etwa im
katholischen Luzern eine «Dargebotene Hand» von Protestanten nur für Protestanten

aufgebaut werden? Wenn nicht zwei konfessionelle Parallelorganisation entstehen

sollten, zwischen deren Telefonnummern der Suizidgefährdete zunächst einmal

sorgfältig unterscheiden musste, dann konnte nur die ökumenische Zusammenarbeit
die Lösung bringen.46 In den 1960er-Jahren entstanden die ersten Kontakte zur
katholischen Kirche. Der weitere Weg war allerdings schwierig, weil beide Parteien

von der Gegenseite Bekehrungsaktionen befürchteten. Berechtigt war diese Furcht
kaum, denn wie in den anderen diakonischen Bereichen trat der missionarische und
damit allenfalls auch konfessionelle Impetus immer mehr zurück. «Der theologische
Aspekt <verloren - gerettet> steht in der Telefonseelsorge nicht im Vordergrund, weil
wir glauben, dass diese Heilsfrage zutiefst zusammenhängt mit dem notvollen
Aspekt <ungeliebt - geliebt) und <einsam - gemeinsam). Das Heil hat seine diesseitige
konkrete Gestalt, die sich in der diesseitigen Not zunächst real erweisen muss. Von
daher können Glaubensfragen erst aufbrechen und wirklich besprochen werden. Die

religiöse Anrede ist in der Telefonseelsorge deshalb äusserst zurückhaltend. An die
Stelle einer unvermittelten religiösen Anrede setzen wir lieber die Antwort auf eine an

uns gerichtete Frage [...]. Der Klient soll nie das Gefühl bekommen, dass irgendeine
Glaubensaussage bei uns zum <Metier> gehört und geschluckt werden muss», hiess

es bereits 1967 in einer internen Anweisung an die Mitarbeiter.47
1976 wurde ein konsultatives Mitspracheorgan aus den drei Landeskirchen48

gebildet; diese beteiligten sich auch an den Betriebskosten. Die Stadtmission und über
sie die Evangelische Gesellschaft wurden dadurch finanziell wesentlich entlastet.
Auf die Dauer war es nun allerdings nicht mehr sinnvoll, dass eine ökumenische

Organisation rechtlich ein «Unterzweigwerk» eines genuin protestantischen Vereins
blieb. 1981 wurde die «Dargebotene Hand Zürich» aus dieser Verbindung herausgelöst

und zu einem selbständigen Verein, dessen Träger die drei Landeskirchen waren.
Die Evangelische Gesellschaft konnte sich wie in anderen Fällen mit den Worten des

Theologieprofessors Gottlob Schrenk trösten: «So ist die Evangelische Gesellschaft
selbstlose Anregerin geworden zu Entwicklungen, die weit über sie hinaus griffen und

gar nicht mehr gebunden blieben an diese Einzelorganisation. Aber gerade dieses, dass

sie so weite Gebiete befruchten durfte, ist der ihr von Gott zugeordnete Lebenszweck
geworden.»49

84



Die Ziele der «Dargebotenen Hand»

«Die Dargebotene Hand will den modernen Menschen mit all ihren Sehnsüchten und

Abgründen beistehen. Die Hand reichen. Das Ohr leihen. - In einer Zeit, in der kaum jemand
noch Zeit hat, schenkt sie Zeit und öffnet am Telefon einen virtuellen und zugleich realen

Raum, in dem Ungesagtes gesagt werden darf und auch Unerhörtes geduldig gehört wird.

Und manchmal geschieht es dann, dass man der Suchenden oder dem Verzweifelten ein, zwei

Worte mitgeben kann, die einen akuten Konflikt in einem andern Licht erscheinen lassen

oder die gar etwas Proviant sind für die weitere Reise.»1

1 Dargebotene Hand, S. 16.

4.2. Die Landmission

4.2.1. Die Frommen auf dem Land

Christliche Gemeinschaften mit pietistischem Charakter entstanden auf der Zürcher
Landschaft unabhängig von der Evangelischen Gesellschaft und zum Teil vor ihr. In
Stäfa ist bereits 1770 eine Herrnhuter Brüdergemeinde bezeugt. In Wädenswil fanden

seit den 1840er-Jahren christliche Versammlungen statt, ebenso im kleinen Ebmatingen.
In Wetzikon und Wald entstanden 1863 evangelische Vereine.

Zu einem pietistischen Zentrum wurde jedoch Männedorf. Ausgangspunkt war die

Tätigkeit von Dorothea Trudel (1813-1862). Sie stammte aus einfachen Verhältnissen
und arbeitete zuerst in einer Seidenweberei, später als Posamenterin und Blumenbinderin.
Zeitweise stand sie mit den Herrnhutern, zeitweise mit den Darbysten in Verbindung;
sie hatte Erweckungserlebnisse. Seit Mitte der 1840er-Jahre führte sie Gebetsheilungen
durch. Ihr Ruf verbreitete sich, ihr Haus wurde nach der Mitte des Jahrzehnts zu einer

eigentlichen Gebetsheilanstalt. Bis zu 160 Ratsuchende pro Tag trafen bei ihr ein, wobei
offenbar seelisch Erkrankte überwogen. Bezahlt wurde mit Spenden. Trudel stellte keine

Diagnosen und verschrieb keine Medikamente; sie betete mit den Kranken, legte ihnen
die Hand auf und salbte sie. Sie betonte auch immer wieder, dass ihr die Bekehrung
der Seelen ebenso wichtig wie die Heilung sei. Des ungeachtet wurde sie 1861 wegen
Verstössen gegen das Medizinalgesetz angeklagt, in einem spektakulären Prozess jedoch
vor dem Zürcher Obergericht freigesprochen. Ihr Verteidiger. Hans Heinrich Spöndlin,
war ein prominentes Mitglied der Evangelischen Gesellschaft.

Seit 1860 amtete Samuel Zeller (1834—1912), Neffe des Leiters der Erziehungsanstalt
Beuggen bei Basel, als Assistent bei Trudel.50 Nach ihrem Tod übernahm er die Anstalt.
Unter ihm wuchs diese auf 15 Wohnhäuser und eine Kapelle an. Zeller konzentrierte
sich ganz auf die Behandlung von Gemütskranken und inspirierte die Gründung einer
Reihe weiterer pietistischer Heilanstalten, die zum Teil heute noch als psychiatrische
Kliniken existieren. Darüber hinaus begründete er ab 1861 ein Evangelisationsnetz
vor allem beidseits des Zürichsees. Es bestand aus selbständigen lokalen Vereinen wie

85



etwa in Wädenswil51 oder Stäfa - dort parallel zur Brüdergemeinde - und schliesslich
13 «Versammlungsstationen», an denen drei Prediger wirkten. Um die Jahrhundertwende

untersagte eine neue Verordnung die Behandlung von Geisteskranken in Anstalten ohne

diplomierte Ärzte. Zellers Neffe und Nachfolger Alfred Zeller (1872-1948) führte das

Unternehmen nun als «Bibel- und Erholungsanstalt Männedorf» weiter.52 Als Ferien-
und Tagungszentrum in Verbindung mit einem Pflegeheim existiert es unter dem Namen

«Bibelheim» heute noch.
Nicht nur in Männedorf spielten einzelne Persönlichkeiten bei der Entstehung

pietistischer Gemeinschaften eine wichtige Rolle. Der begüterte Wädenswiler Landwirt Julius

Hauser (1834-1897) war ein Freund Zellers und wurde bald zum führenden Mitglied
der von Zeller gestifteten «christlichen Gemeinschaft». Hauser hatte auch Kontakte

zur Evangelischen Gesellschaft, in deren Zentralkomitee er 1880 aufgenommen wurde.
Vor allem die Predigten des Fraumünsterpfarrers Georg Rudolf Zimmermann und des

Privatdozenten Karl Friedrich Held beeindruckten ihn. 1865 richtete er auf seinem Hof
ein Vereinszentrum ein, 1870 begründete er das Asyl Bühl für schwachsinnige Kinder
und 1874 die Freie Evangelische Schule Wädenswil.53

In Horgen war der Färbereibesitzer Karl Zwald 1837-1926) die treibende Kraft bei

der Gründung der «Evangelischen Versammlung» 1867. Zwald stand in Kontakt mit
Zeller, aber auch mit dem Stadtmissionar Georg Ebinger.54 In Wald begründeten Jakob

Oberholzer-Schaufelberger 1814—1881 Besitzer der B aumwollweberei Wald-Sagenrain,
und seine Frau Barbara die «Freie Gemeinschaft Wald», auf dem Fabrikgelände wurde
eine Kapelle errichtet. Ihr Sohn Ferdinand Oberholzer-Elsässer (1837-1905) und dessen

Söhne Ferdinand (1872-1928) und Jakob führten die Tradition weiter; die beiden

Ferdinand waren auch Mitglieder des Zentralkomitees der Evangelischen Gesellschaft.
Zur Walder Gemeinschaft gehörten zudem ein Krankenverein, eine Sonntagsschule, ein

Kindergarten und ein Chor.55

4.2.2. Expansion aufs Land

Seit den 1860er-Jahren war die Evangelische Gesellschaft bestrebt, ihr Aktionsfeld
auf das ganze Kantonsgebiet auszudehnen, etwa durch die Gründung von
Bezirkssektionen.56 Neben der Stadt Winterthur57 wurden die Freie Gemeinde Uster58 und die
Vereine in Wald und Wetzikon zu ersten Stützpunkten. Allerdings fehlte es zunächst

an Personal, um diese Stützpunkte zu betreuen. Der Einsatz von Stadtmissionaren
konnte wegen der Distanzen nur eine Notlösung sein. Dies änderte sich 1874, als

die Evangelische Gesellschaft die offizielle Anerkennung als kantonale Sektion des

Schweizerischen evangelisch-kirchlichen Vereins erhielt.59 Das Zentralkomitee setzte
eine siebenköpfige Kommission ein, die nun die «Landmission» organisierte. Sie

stellte zwei «Landmissionare» an, unterhielt Kontakte mit den lokalen Vereinigungen
und eröffnete «Stützpunkte» oder «Stationen», an denen die Prediger regelmässig
Erbauungsstunden abhielten. 1881 bestanden 19 solche Stationen, vor allem im
Zürcher Oberland.60

Damit stellte sich die Frage des Verhältnisses zum Zeller'schen Netzwerk am
Zürichsee, zur «Brüderkonferenz Männedorf». Sie wurde 1884 durch eine Fusion gelöst.

86



Die Schriftstellerin Ottilie Wildermuth (1817-1877) über ihren Besuch bei Dorothea

Trudel Ende September 1859

«Es verlangte mich, trotz einigen Vorurteils, mir über die eigentümliche Erscheinung ein Urteil

zu bilden [...]. Als wir ankamen, war eben Abendandacht in der grössten Stube des kleinen

Bauernhauses, das der Dorothea Trudel gehört. Sehr verschiedene Leute waren beisammen,

wohlgekleidete junge Männer, gebrechliche dürftige Alte, feine junge Mädchen, Blödsinnige,

Armselige, Taube, Halbblinde, aussen im Vorzimmer noch Kranke mit abschreckenden

Gebrechen. Die Trudel, ein kleines, verwachsenes Personellen mit einem nicht schönen, aber

klaren und verständigen Gesicht [...] sass in der Mitte ihrer vielen Gäste. Nach einem frei

gesprochenen Gebet zog sie aus einem Ziehkästchen ein Bibelkapitel, das sie las. Ihre Erklärung
darüber war einfach, klar und überzeugend [...], keine Spur eines übersteigerten Zustandes

[...]. Sie schloss wieder mit einem freien Gebet, dem ein Gesang der Versammelten folgte; sie

hält jeden Tag vier solche Gebet- und Bibelstunden [...]. Sie ist eine Bauerntochter aus dem

Dorf, war gesund, schlank und gerade bis in ihr zweiundzwanzigstes Jahr. Da verfiel sie in eine

schwere, schmerzhafte Krankheit, brauchte jahrelang Ärzte und Hausmittel - alles umsonst.

Endlich kam ihr in der Tiefe und Stille des Leidens der Gedanke, auf keine Menschenhilfe

mehr zu warten, sondern sich ganz und rückhaltlos im Gebet an Gottes Hilfe zu wenden.

Sie genas, und von da an drängte es sie, wenigstens ihre Hausgenossen und Nachbarn dem

Herrn zuzuführen, der sie so wunderbar gerettet. Sie ist gewiss, dass die Heilkraft, wie sie

der Herr selber ausgeübt und wie sie den Aposteln gegeben war, noch jetzt jedem gläubigen
Gebet gewährt wird [...]. Gewiss gehört Dorothea zu den bedeutenden Menschen, die ihre

eigene Atmosphäre mit sich führen; der Ernst und die Wärme ihres Glaubens teilen sich

unwillkürlich mit, man fühlt sich in eine Welt des Glaubens versetzt.»'

1 Ev. Wochenblatt, 27. 12. 1888, S. 232; vgl. Ottilie Wildermuth's Leben, nach ihren eigenen

Aufzeichnungen zusammengestellt und ergänzt von Agnes Willms und Adelheid Wildermuth, 3. Aull.,
Stuttgart 1906, S. 320 ff.

Die Evangelische Gesellschaft übernahm die 13 Predigtstandorte Zellers sowie dessen

drei Missionare. Die zuständige Kommission wurde zur «Elferkommission» erweitert;
«Dieser elfgliedrigen Kommission wird die gesamte Evangelisationstätigkeit im Kanton
Zürich unterstellt.» Die beratende Versammlung der lokalen Vereinspräsidenten und

der Missionare - die «Brüderkonferenz» - konnte drei dieser elf Mitglieder vorschlagen;

gewählt wurden indes alle vom Zentralkomitee der Evangelischen Gesellschaft.61

Hauptaufgabe der Elferkommission62 war es, die nunmehr fünf Prediger anzustellen,
zu beaufsichtigen und deren Einsatz in den verschiedenen Versammlungen und
Stationen zu planen. Das Werk Zellers in Männedorf wurde nicht mit einbezogen und

blieb gewissermassen dessen Reservat.63

Mit dem Anschluss an die Evangelische Gesellschaft verloren die von Zeller gestifteten
Gemeinschaften etwas von ihrer Selbständigkeit, profitierten aber vom organisatorischen
Können und von der Finanzkraft der Evangelischen Gesellschaft. Diese zahlte die Löhne
der Missionare und baute oder kaufte zum Teil auch Häuser für die Vereine; umgekehrt

87



flössen Beiträge und Spenden der Gläubigen in die Kasse der Elferkommission. Es

blieb aber stets ein - zwischen 25 und 65 Prozent schwankendes - Defizit, das von der

Hauptkasse der Gesellschaft ausgeglichen wurde.
Im Jahrzehnt nach der Fusion bildeten sich allmählich klarere, juristisch freilich

komplizierte Strukturen heraus. Es gab acht rechtlich selbständige, aber vertraglich
gebundene Evangelische Vereine, die alle über ein Vereinshaus für ihre Veranstaltungen
und zum Teil auch über Kapellen verfügten.64 In der Bannmeile eines Vereins befanden
sich Aussenposten, «Stationen», meist in Privatwohnungen oder Bauernhäusern, in denen

ebenfalls Zusammenkünfte - oft nur von wenigen Personen - stattfanden; 1888 waren es

23.65 Überwölbt wurde dieses Netz vom Zweigwerk «Landmission» der Evangelischen
Gesellschaft, das in letzter Instanz dem Zentralkomitee unterstand.

4.2.3. Blüte und Niedergang

Von der Jahrhundertwende an war der Kurs der Landmission auf Konsolidierung, nicht
auf Expansion angelegt. Neue lokale Vereine entstanden nicht, die Zahl der «Aussenposten»

wurde eher reduziert. In den Bezirken Andelfingen, Bülach, Dielsdorf und

Affoltern war die Gesellschaft, wenn man von den Bezirkssektionen absieht, kaum
oder gar nicht präsent. Auch die Mitgliederzahlen der einzelnen Vereine erreichten um
1900 das Maximum. Die Konkurrenz durch die Freikirchen war wesentlich grösser als

in der Stadt. In den lokalen Vereinen selbst war das traditionalistisch-landeskirchliche
Element, das ja letztlich auf den städtischen Obrigkeitsstaat des Ancien Régime
zurückging, schwächer, das pietistisch-freikirchliche Element stärker als an der Spitze
der Gesellschaft. Infolgedessen konzentrierte man sich darauf, die «Frommen auf dem
Lande» bei der Stange zu halten und nicht an die freikirchliche Konkurrenz zu verlieren.66

Die Missionierung der «Gottfernen», die für die Stadtmission zentral war, spielte
kaum eine Rolle.

Immerhin entfalteten die Prediger wie auch die Vereine intensive Aktivitäten. Die
Zahl der Missionare stieg von fünf (1884) auf acht (1927). Wie die Stadtmissionare
kamen sie meist aus der Basler Missionsschule oder der Predigerschule von Chrischona.
Vor allem in der Zwischenkriegszeit fanden sich auch akademisch gebildete Theologen
unter ihnen, doch wechselten diese in der Regel rasch an eine ordentliche Pfarrstelle. Die
Arbeit der Missionare war anstrengend. Im Berichtsjahr 1902/03 absolvierte einer 1629

Einzelgespräche, 141 Predigten, 194 Bibel- und Gebetsstunden, 88 Sonntagsschulstunden

und 73 Spitalbesuche.67 Der Prediger Emil Weltin hielt 1939 129 Gottesdienste und
127 Bibelstunden ab. Dazu kamen 10-15 Hausbesuche pro Woche.68 Die von den
Missionaren abgehaltenen Versammlungen bestanden aus Gebet, Gesang, dem Verlesen eines

Bibelabschnitts und einer Ansprache, die «einfach, biblisch und erbaulich» sein sollte.
Die Kasualien blieben den Ortspfarrern überlassen, das Abendmahl konnte abgehalten
werden, wenn es die Versammlung wünschte und die Elferkommission einverstanden
war.69 Während des Ersten Weltkriegs und danach wurden zudem in einzelnen Gemeinden

«Evangelisationswochen» durchgeführt, gewissermassen eine «geballte Ladung»
christlicher Verkündigung. Anfang und Schluss bildeten sonntägliche Gottesdienste,
an den Nachmittagen der Woche fanden Bibelstunden, an den Abenden Vorträge statt.

88



Dabei wurden auswärtige Prediger oder Pfarrer beigezogen, auch die örtlichen Pfarrer
wirkten zum Teil mit.

Vor allem in den grösseren lokalen Gemeinschaften entwickelte sich ein recht intensives

Vereinsleben mit Sonntagsschulen, Töchter- und Jugendgruppen sowie Chören.
Die Entwicklung der einzelnen Vereine und ihre Rolle innerhalb der jeweiligen
Kirchgemeinde hing stark von der lokalpolitischen Situation ab. Beispielhaft dafür ist Horgen.
Hier wurde 1863 Konrad Wilhelm Kambli, ein Exponent des theologischen Liberalismus,
mit Zweidrittelmehrheit zum Pfarrer gewählt. Der Führer der «positiven» Opposition,
der Färbereibesitzer und spätere Gemeindepräsident Karl Zwald (1837-1926), gründete
daraufhin zusammen mit Samuel Zeller den Evangelischen Verein. Zunächst gab es noch
einen konservativen Pfarrhelfer. Als aber 1875 die Pfarrer von zahlreichen administrativen

Aufgaben entlastet wurden, fand die Mehrheit der Kirchgemeinde, nun genüge eine

einzige Pfarrstelle. Daraufhin hielt der Evangelische Verein seine eigenen Gottesdienste
im Vereinshaus bewusst zeitlich parallel zu den Sonntagspredigten Kamblis ab. Kambli
wurde zwar 1875 sehr deutlich wiedergewählt, verzeichnete aber einen eher schwachen

Gottesdienstbesuch, weil seine liberalen Gefolgsleute schlechtere Kirchgänger waren.
Auf den Weggang Kamblis 1885 folgte ein «gemässigt-positiver» Pfarrer, worauf der

Evangelische Verein seinen Gottesdienst auf den späteren Sonntagnachmittag verlegte.
Nachdem jedoch 1899 ein zweiter und zwar liberaler Pfarrer berufen worden war, hielten
Zwald und seine Anhänger ihren Gottesdienst wieder am Sonntagvormittag - seit 1908

in einer eigenen Kapelle - ab, allerdings nur, wenn der liberale Pfarrer in der Dorfkirche
am Zug war.70 - In Küsnacht löste die Wahl eines liberalen Pfarrers 1890 die Gründung
eines Evangelischen Vereins aus, der ein Jahr später ein eigenes Vereinshaus bezog, hier
am Sonntagvormittag Konkurrenzgottesdienste abhielt und eine eigene Sonntagsschule
führte. Die Liberalen antworteten prompt mit der Gründung einer zweiten Sonntagsschule.

Erst die Wahl eines «positiven» Pfarrers 1916 führte zum «Gefechtsabbruch»;
der Verein forderte seine Mitglieder auf, am Sonntagvormittag den Gottesdienst in der
Ortskirche und am Nachmittag jenen des Vereins zu besuchen. Auch die Sonntagsschulen
wurden zusammengelegt.71

Im Jahr 1937 existierten noch neun evangelische Vereine und elf «Aussenposten».
Fast überall wurde an jedem Sonntag gepredigt, an einigen Aussenposten nur alle
14 Tage. An 14 Orten wurde wöchentlich eine Bibelstunde abgehalten. Weiter zählte

man fünf Sonntagsschulen, fünf Chöre, drei Jungmännervereine, drei Töchtervereine
und drei Missionsvereine. Diese Zahlen dürfen aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass

die Mitgliederzahlen rückläufig waren. Um 1900 hatte man an den Gottesdiensten in
Wädenswil und Horgen manchmal über 200 Teilnehmer gezählt; die 1908 eingeweihte
Kapelle in Horgen bot sogar 600 Personen Platz. Der fleissige Prediger Weltin musste
sich 1939 mit bescheideneren Zahlen zufriedengeben. Zu seinen Gottesdiensten in Stäfa
erschienen 60-100 Personen, in Hombrechtikon 20-30, in Herrliberg 15-25. Seine
Bibelstunden besuchten 5-30 Personen. 80 Prozent seines Publikums bestand aus Frauen.72

Auch in Horgen und Wädenswil kamen zu dieser Zeit kaum je über 100 Personen zur
Predigt seiner Kollegen, anderswo waren es wesentlich weniger. Man betreue «kleine
und kleinste Herden», stellte der Jahresbericht 1936 fest.73

Eine wesentliche Ursache für diesen Rückgang war der Abbau der Gegensätze
zwischen den kirchlichen Institutionen und den evangelischen Vereinen, wie es in Horgen

89



besonders deutlich wurde. Wenn man am Sonntagmorgen die Predigt eines «positiven»
Pfarrers gehört hatte, hatte man nicht unbedingt das Bedürfnis, am Nachmittag zur
Versammlung des evangelischen Vereins zu gehen. Wenn der «positive» Ortspfarrer
Jugendgruppe, Sonntagsschule und Kirchenchor betreute, brauchte der Evangelische
Verein kein eigenes Angebot zu unterhalten. Da die Missionare nicht konfirmierten, gab
es auch keinen Nachwuchs aus KonfirmandenVereinigungen. Je mehr sich die evangelischen

Vereine als Ergänzung und nicht als Kontrapunkt zum offiziellen kirchlichen
Betrieb betrachteten, desto mehr verloren sie an Profil und Anziehungskraft.

Einen drastischen Einschnitt bedeutete die Finanzkrise der Evangelischen Gesellschaft

1935/36. Im Rahmen der Sanierungsmassnahmen wurden innerhalb weniger
Jahre alle Zahlungen an die Landmission eingestellt; einzig die Renten der pensionierten

Missionare und die Arbeitgeberbeiträge an die Pensionskasse der aktiven Prediger
wurden noch von der Verwaltungskasse getragen. Die entsprechende Nachricht wirkte
als Schock. «Unsere Leute können es nicht begreifen, dass unsere Geschäftsleitung es so

weit hat kommen lassen, ohne vorher einmal ein offenes Wort von der misslichen Lage
zu sagen», schrieb Weltin.74 In der Folge musste die Zahl der Prediger von acht (1935)
auf drei (1939) reduziert werden. Dieser Abbau setzte wiederum einen Teufelskreis in

Gang. Die «Frommen auf dem Land» mussten sich fragen, was ihnen die Evangelische
Gesellschaft noch nütze. Die Agonie der Landmission setzte ein. Sie dauerte lange,
denn vielerorts harrte ein schrumpfendes Häuflein kämpferischer Frommer tapfer aus.

1939 löste sich der Evangelische Verein Elgg, spätestens 1947 jener von Küsnacht
auf.75 1952 wechselten die Vereine in Wald und Stäfa zur Chrischona-Mission. 1961

schlössen sich die Überreste des Richterswiler Vereins jenem von Wädenswil an. Die drei

Missionare amteten nun teilweise als Gemeindehelfer der Kirchgemeinden oder erteilten

Religionsunterricht. Das Landkomitee - die ehemalige «Elferkommission» - schrumpfte
auf zwei Mitglieder und verschwand 1973 ganz. Dereinstmals so kämpferische Horgener
Verein zählte 1979 noch 39 Mitglieder und kapitulierte im folgenden Jahr. Herrliberg gab

Anfang der 1990er-Jahre auf, Wetzikon zu Beginn des 21. Jahrhunderts; beide zählten
zuletzt nur noch etwa je ein Dutzend Mitglieder. Einzig der Wädenswiler Verein überlebte

und baute 1950 sogar ein neues Vereinshaus an der Fuhrstrasse. 1990 zählte der
Verein noch 80 Mitglieder. Seit 1992 nennt er sich «Evangelische Gemeinschaft Fuhr-
Wädenswil»; die letzte Bindung an die Evangelische Gesellschaft - die Bezahlung des

Arbeitgeberanteils der Pensionskassenprämien für den Prediger - wurde 2002 aufgelöst.

4.3. Sonntagsschulen

Prominente Mitglieder der Evangelischen Gesellschaft initiierten oder unterstützten

Vereinigungen, welche sich um die Verkündung des protestantischen Glaubens an
besondere Gruppen bemühten. Diese waren aber nie Zweigwerke oder Zweigvereine der

Evangelischen Gesellschaft.
Die Sonntagsschulen für Kleinkinder waren in der Schweiz eine Schöpfung

freikirchlicher und pietistisch-landeskirchlicher Kreise. Die kirchlichen Behörden und

erst recht die laizistische Volksschullehrerschaft stand der Einrichtung bis gegen Ende
des 19. Jahrhunderts ablehnend gegenüber. Die ersten Sonntagsschulen entstanden in

90



England um 1780. In Genf wurde als schweizerische Premiere im Rahmen des «Réveil»
1817 eine Sonntagsschule gegründet, die in der Folge lange von der 1831 entstandenen

«Société Evangélique» getragen wurde.

Im Kanton Zürich entstanden die ersten Sonntagsschulen zunächst eher isoliert um die

Mitte des 19. Jahrhunderts. Erste Initiantinnen waren 1848 die Töchter des konservativen
Pfarrers Otto Werdmüller in Uster, die sich 15 Jahre später der «Freien Kirche Uster»76

anschlössen. Wenig später begann auch Dorothea Trudel, Sonntagsschule zu halten.77

Ende der 1850er-Jahre ergriffen die Methodisten, die mit dieser Institution von England
her vertraut waren, die Initiative und errichteten eine grosse Zahl von Sonntagsschulen.78

Vermutlich spornte die methodistische Konkurrenz die Evangelische Gesellschaft an,
auf diesem Feld aktiv zu werden. Um 1865 begann der Hausvater der in der St.-Anna-
Kapelle79 untergebrachten Anstalt für invalide Kinder, Johann Jakob Reiner, zunächst

mit diesen Sonntagsschule zu halten. Bald kamen auch gesunde Kinder aus dem Quartier
hinzu. Eine zweite Sonntagsschule eröffnete etwa gleichzeitig Cécile Meyer, Tochter
des Stadtrats Meyer-Rahn, an der Trittligasse. Das Patronat über diese übernahm in der

Folge der Grossmünsterpfarrer Ludwig Pestalozzi, Mitglied des Zentralkomitees der

Evangelischen Gesellschaft.
Die Aktivitäten der Evangelischen Gesellschaft wurden um 1869 intensiver, als der

Schweizerische Sonntagsschulverein gegründet wurde, der als Erstes zur Bildung von
kantonalen Sonntagsschulkomitees aufrief. Das «Evangelische Wochenblatt» Hess es

sich nicht nehmen, die Gründung von Sonntagsschulen warm zu empfehlen: «Unser Volk
muss die Bibel wieder lieber gewinnen als die Zeitung, denn was man nicht kennt, liebt
man nicht. Die Hauptaufgabe der Sonntagsschule kann darum keine andere sein, als die

Kinder in den reichen Inhalt der Heiligen Schrift einzuführen. Dies geschieht, indem

man eine Auswahl trifft, die Geschichten in der Bibel gut nachliest und dann dieselben

frei, lebendig, in der Sprache der Bibel, aber in die Mundart der Kinder übersetzt, erzählt

[...]. Noch muss ich eines andern Mittels gedenken, um den Kindern die Sonntagsschule
lieb und wert zu machen und ihnen einen bleibenden Segen zuzuwenden, nämlich die

Übung und Pflege des Gesangs [...]. Darum singe man mit den Kindern viel.»80

Die Evangelische Gesellschaft übernahm die Gründung eines zürcherischen
Sonntagsschulkomitees und delegierte in dieses ein Mitglied des Zentralkomitees, Franz

Meyer-Usteri, der dann auch erster Präsident wurde. Weitere Komiteemitglieder aus

der Evangelischen Gesellschaft waren Adolf Schuhmacher vom Evangelischen Verein
Winterthur (Präsident 1879-1910), Julius Hauser vom Evangelischen Verein Wädens-

wil, Jakob Oberholzer aus Wald und Johann Jakob Reiner von der St.-Anna-Kapelle.
Das Komitee hatte vor allem die Aufgabe, die Tätigkeit der Sonntagsschulen zu

koordinieren und die Sonntagsschullehrer und -lehrerinnen auszubilden, nicht aber

selbst Sonntagsschulen zu gründen. Dies blieb weiterhin den bunt gefächerten lokalen
Initiativen überlassen. Während die Bedeutung der Methodisten allmählich zurückging,
wurden die von der Evangelischen Gesellschaft getragenen Minoritätsgemeinden81 und

Zweigvereine aktiver. Die der Weiterbildung gewidmeten jährlichen Konferenzen der

Sonntagsschullehrkräfte fanden bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts fast ausschliesslich
in der St.-Anna-Kapelle der Evangelischen Gesellschaft statt. Die Monatszeitschrift
«Taube», die seit 1903 von der Evangelischen Gesellschaft herausgegeben wurde,
veröffentlichte regelmässig «Hilfen zur SonntagsschulVorbereitung».

91



Die zunehmende Akzeptanz durch die kirchlichen Behörden gegen Ende des 19.

Jahrhunderts führte dazu, dass im 20. Jahrhundert die von der Kirchgemeinde direkt oder

indirekt getragene Sonntagsschule zur Regel wurde. Das Sonntagsschulnetz wurde damit

flächendeckend; hatte man 1875 4000 Sonntagsschüler gezählt, so waren es 1910 28'000
und 1940 33'000. Der Anteil der von Freikirchen, «positiven Minoritätsgemeinden» und

evangelischen Vereinen geführten Sonntagsschulen an der Gesamtzahl aller Schulen
nahm ab. Auch die publizistische Unterstützung durch die Evangelische Gesellschaft

war nicht mehr nötig. Seit 1915 publizierte der Schweizerische Sonntagsschulverband
seine eigene Zeitschrift «Der Weg zum Kinde».82

4.4. Jungmännervereine und Italiener

Mannigfache Beziehungen bestanden zwischen der Evangelischen Gesellschaft einerseits

und Organisationen, die sich um die Jugend und die italienischen Fremdarbeiter bemühten.

Unter dem Einfluss der Erweckungsbewegung entstand 184983 in Zürich der erste

Jünglingsverein. Sein erster und langjähriger Präsident David Kölliker (1807-1875)
hatte zwei Jahre zuvor den Evangelischen Armenverein gegründet, der sich wenige Jahre

später der Evangelischen Gesellschaft anschloss. In deren Haus am Augustinerhof hatte

Köllikers Verein seit 1866 sein Domizil.
Dem Jünglingsverein gehörte auch Hermann Eidenbenz an. Er war zudem von 1865

bis 1875 Aktuar, 1875 bis 1885 Präsident des «Deutschschweizerischen Jünglingsbundes».
Seit 1874 sass er im Zentralkomitee der Evangelischen Gesellschaft. 1887 begründete er
zusammen mit Edmund Fröhlich, Pfarrer der St.-Anna-Gemeinde,84 den zürcherischen
«Christlichen Verein Junger Männer» (CVJM), der sich dem gleichnamigen 1844 in

London entstandenen Weltbund anschloss. Im Unterschied zum eher nach innen gewandten

Jünglingsverein sah der CVJM seine Aufgabe in aktiver missionarischer Tätigkeit.
Der Zürcher CVJM bezog 1889 ein Haus an der Glärnischstrasse. Dieses wurde jedoch

- die Mitgliederzahl stieg rasch auf 400 an - bald zu klein, worauf der Verein 1900

in den «Augustinerhof» umzog und mit dem bereits dort befindlichen Jünglingsverein
fusionierte. 1911 bezog der CVJM Zürich 1 - es gab in der Stadt mittlerweile weitere

CVJM-Gruppen - das Vereinshaus «Glockenhof» an der Sihlstrasse. Im neu errichteten

Baukomplex befanden sich auch die St.-Anna-Kapelle85 und das Freie Gymnasium, die
beide ebenfalls mit der Evangelischen Gesellschaft verbunden waren.186 Die Beziehungen
zwischen der Gesellschaft und dem CVJM blieben noch lange recht eng. Bereits 1899

hatte ihr Sekretär mit dem CVJM zusammen Lese- und Schreibstuben für Soldaten

initiiert, eine Aufgabe, die in der Folge vom CVJM getragen wurde. Von 1893 bis in die
1920er-Jahre verteilten CVJM-Gruppen an Sonntagen Traktate an «Sonntagsarbeiter»
in Zusammenarbeit mit dem «Gratis-Lesezirkel»87 der Gesellschaft. Der Sekretär des

CVJM, Karl Egli, gehörte dem Zentralkomitee 23 Jahre lang an.88

Kurz nach der Gründung des CVJM bildete sich 1890 ein «Komitee für die Evangelisation

unter den Italienern», dem prominente Mitglieder der Evangelischen Gesellschaft

angehörten: der Theologe Gustav von Schulthess-Rechberg, Theodor Pestalozzi-Ulrich,
Jakob Bremi-Uhlmann sowie Hermann Eidenbenz. Unmittelbarer Anlass dafür war die

Zuwanderung italienischer Arbeitskräfte für den Bau der rechtsufrigen Zürichseebahn.

92



Der Unermüdliche

Hermann Eidenbenz (1834-1907) wurde als Sohn

eines Pfarrers in Ellwangen (Württemberg) geboren.

Im Rahmen seiner kaufmännischen Ausbildung
lernte er in Hamburg Wicherns «Rauhes Haus», in

Genf den «Réveil» kennen. «Gewissens- und

Busskämpfe» prägten ihn. 1860 begründete er in Zürich
eine Handelsfirma und gewann rasch Zugang zu den

protestantisch-konservativen Kreisen. Von 1874

bis zu seinem Tod gehörte er dem Zentralkomitee
der Evangelischen Gesellschaft an und engagierte
sich in zahlreichen Zweigwerken. 1879 wurde er

Schweizer Bürger. Er war Mitbegründer und
zeitweise Präsident des Christlichen Vereins Junger
Männer (CVJM), des Komitees für die Mission

unter den Italienern und des «Blauen Kreuzes»

sowie Vorstandsmitglied des Freien Gymnasiums.
Gemeinsam mit seiner Frau Marie Zwink hatte er zwölf Kinder.1

1 Zur Biografie vgl. Eidenbenz, S. 6 ff.

Man befürchtete, diese würden in ihrer Freizeit ohne Betreuung verwahrlosen. Das

Unternehmen war problematisch, da diese Italiener zumindest auf dem Papier fast alle
katholisch waren; Proselytenmacherei hatte man bis jetzt nicht betrieben.89

Das Komitee nahm Kontakt mit der italienischen Waldenserkirche auf und konnte
1891 einen ersten Waldenserpfarrer anstellen. Es bildete sich ein «Circolo Biblico
Italiano», der sich zeitweise im «Augustinerhof», zeitweise im CVJM-Haus an der
Glärnischstrasse versammelte. Trotz manchen Problemen - die Waldenserpfarrer
lösten sich in ziemlich rascher Folge ab - verfestigte sich der «Circolo» um die
Jahrhundertwende zur «Chiesa Evangelica Italiana»90 mit Predigt, Sonntagsschule und

Konfirmandenunterricht, aber auch mit Bibliothek, Stellenvermittlung, Sparkasse und
einem Angebot an Deutschkursen. Die Finanzierung erfolgte teils über die italienische
Waldenserkirche, teils über das Komitee, das allerdings von der Evangelischen Gesellschaft

eher bescheidene Beiträge (1900: 300 Franken) erhielt. Besonders gross wurde
die «Chiesa» nicht; um 1900 zählte man 40, in den 1930er-Jahren 160 Mitglieder.
Nach dem Tod von Eidenbenz (1907) und Schulthess-Rechberg (1916) bestand nur
noch über Bremi-Uhlmann, der beiden Komitees angehörte, eine lockere personelle
Beziehung zur Evangelischen Gesellschaft. Seit 1937 heisstdie Gemeinschaft «Chiesa

Evangelica di Lingua Italiana». Sie hat gemäss dem Statut von 1942 ihre administrative

Ordnung im Rahmen der zürcherischen Landeskirche, ihre innere gemäss der
italienischen Waldenserkirche. Aus dem «Komitee» wurde 1941 ein Beirat. Sitz der
«Chiesa» ist heute das «Zwingli-Haus» an der Ämtlerstrasse in Zürich-Wiedikon.

Hermann Eidenbenz (Quelle: Archiv
der Evangelischen Gesellschaft)

93



Die spätmittelalterliche St.-Anna-Kapelle kurz vor ihrem Abbruch. (Quelle: Baugeschichtliches
Archiv, Zürich, A. Moser 1911, St. Annagasse)


	Verkündigung und Seelsorge

