Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 78 (2011)

Artikel: Mission und Diakonie : die Geschichte der Evangelischen Gesellschaft
des Kantons Zurichs

Autor: Meyer, Helmut / Schneider, Bernhard

Kapitel: 3: Aufbruch und Entwicklung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1045699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1045699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3. Aufbruch und Entwicklung

3.1. Fiir den richtigen Glauben

Die Evangelische Gesellschaft wollte, ausgehend von einem klaren theologischen
Standort, Mission und Diakonie betreiben, Menschen dem Glauben zufiihren und
ihnen gleichzeitig praktisch helfen. An diesem Auftrag dnderte sich bis gegen 1960
wenig. Danach tritt die Reflexion iiber die Grundlage und den Sinn des eigenen Tuns,
soweit dies sich schriftlich niedergeschlagen hat, eher in den Hintergrund. In der Praxis
gewinnt der diakonische Auftrag grosseres Gewicht als der missionarische.

3.1.1.Eine Welt ohne Gott?

Lapidar stellte Prisident Ewald Walter in seinem Bericht zum Jahr 1992 fest: «Wir
leben in einer vollig sédkularisierten Welt. Alles wird von Gott losgeldst, und man
will in eigener Regie leben. Gott bleibt hochstens noch Privatsache. Jeder bastelt sich
seine eigene Religion zusammen [...].»' Das war fiir die Evangelische Gesellschaft
keine neue Erkenntnis. Schon 130 Jahre zuvor hatte sie festgestellt, dass iiberall «der
Unglaube Fluch und Verderben anrichte», dass «Gérung auf religiésem und poli-
tischem Gebiet» herrsche,? «alles nur die konsequente Frucht der Aussaat unserer sich
so gebildet und weise diinkenden Neuzeit».®> Uniibersehbar seien die Folgen dieser
Gottesferne, moralischer Zerfall mache sich breit: «Es wichst [...] nach und nach ein
Geschlecht heran, welches weder von Gott noch von Christus, weder von Glaube noch
von Sitte etwas weiss. Hort man etwa unsern Nachtldrm und Nachtunfug, so mochte
man sich unter jene schauerlichen Go6tzenfeste Afrikas versetzt fiihlen; liest man von
all den Minnerleichen, Frauenleichen, Kinderleichen, die das ganze Jahr hindurch,
wo man sie nicht vermutet hétte, aufgefunden oder aus dem Wasser gezogen werden,
so sollte man glauben, dass der Gotze Moloch hier zahlreiche Verehrer hitte oder
dass wir nicht an der Limmat, sondern am Ufer des Ganges lebten, wo solche Opfer
den Gottern dargebracht werden.» Aus solchem «viehischen Leben» miisse eine Not
herauswachsen, welche alle frilheren Note iibertreffe: « Wenn die Lust empfangen hat,
so gebiert sie Siinde; die Siinde aber, wenn sie vollendet ist, gebiert den Tod.»* Dass
viele Menschen dies nicht erkennten, mache die Sache nur noch schlimmer: «Sie
meinen wohl noch fiir den Fortschritt gekdmpft zu haben, wenn sie den Einfluss der
christlichen Kirche untergraben, und freuen sich wie Kinder, wenn wieder eine ihrer
Institutionen, von ruchloser Hand angeziindet, in Flammen steht. Sie ahnen gar nicht,
dass sie damit den Weltbrand entziinden, der auch sie verzehrt [...].»°

Die Statistik schien die Entfremdung vieler Menschen vom Glauben zu bestitigen.
Nach der Einfiihrung der obligatorischen Eheschliessung auf dem Zivilstandsamt 1875

37



liess sich nur noch etwas mehr als die Hélfte der Paare kirchlich trauen — um 1900
waren es dann allerdings wieder 80 Prozent. 1877 wurde in der Schweiz jede 16. Ehe
geschieden — aus der Sicht der Gesellschaft eine «ungeheure Zahl».>* Um die Jahr-
hundertwende besuchten noch etwa 10 Prozent aller ziircherischen Protestanten den
sonntiglichen Gottesdienst!’

3.1.2. Vorzeichen des Strafgerichts

Katastrophen aller Art wurden als Folge der menschlichen Siinde, der Entfremdung
von Gott gedeutet, die allerdings die Mdéglichkeit in sich bargen, den Menschen die
Augen zu 6ffnen und sie zu bekehren. Das galt bereits fiir das Revolutionsjahr 1848
— «jene Weckstimme [...], deren Donner die Throne erschiitterte und die Sdulen der
gesellschaftlichen Ordnung niederwarf».® Es galt fiir die Choleraepidemie von 1867,
«die Strafrute Gottes, ja das Schlachtschwert, welches der Herr jetzt iiber uns schwingt»
—die von einem Wuppertaler Verlag herausgegebene Schrift «Die Cholera, eine Stimme
Gottes zu unserem Heil» wurde denn auch von der Gesellschaft mit grossem Erfolg
verkauft.” Es galt fiir die Weltwirtschaftskrise und die Arbeitslosigkeit nach 1930, die
ihre Ursache aus der Sicht der Gesellschaft letztlich darin hatte, dass sich der Mensch
— wie die Turmbauer von Babylon — an die Stelle Gottes gesetzt habe und egoistisch
nach Gewinn strebe, was nun zur «Verdammnis zur Arbeitslosigkeit» fithre.'” Es galt
vor allem fiir die Kriege: «Der [Zweite] Weltkrieg hat uns die Augen gedffnet. Die
Anfilligkeit und Verruchtheit des menschlichen Herzens, das bdse ist von Jugend auf,
liegt offen vor uns.»!! Auch nach dem Kriegsende machte die Evangelische Gesellschaft
Spannungen und Gefahren aus: «Wer nur ein wenig mit offenen Augen und Sinnen
auf das schaut, was heute in der Welt vorgeht, der muss erkennen, dass wir mitten
in einem Kampf stehen, der sich nicht wie in den hinter uns liegenden furchtbaren
Kriegsjahren ausserhalb unserer Landesgrenzen abspielt, von dem vielmehr auch
unser Land, unser Volk ergriffen ist. Es ist der Kampf der Gemeinde Christi gegen
die dimonischen Michte des Satans, der die Herrschaft iiber die Menschheit an sich
reissen will und seit dem Siindenfall die Schwichen der Menschen aufzustacheln und
auszuniitzen weiss. Es ist ein Kampf, in dem jeder, der sich zu Christus bekennt, in
die Reihen gerufen wird, seinen Platz auszufiillen [...].»'* Vergleichsweise niichtern
stellte Prasident Walter Stotz 1976 fest, dass Fortschritt und Entwicklung notwendig
seien, dass sie aber auch negative Folgen wie Umweltprobleme, Bedrohung durch
Vernichtungswaffen, Drogen, Alkoholismus, Kriminalitdt, Verlust des Lebenssinns
und wachsende Selbstmordraten mit sich gebracht hitten.!’

3.1.3. Parteinahme oder Distanz?

Das skeptisch-pessimistische Weltbild bewahrte die Gesellschaft im Wesentlichen
davor, sich auf aktuelle Tendenzen und Zeitstromungen einzulassen und sich poli-
tisch zu engagieren. Allenfalls konnte man in allegorischer Weise daraus Schliisse
auf die eigene Situation ziehen. So mochte man nicht in den Siegesjubel nach dem

38



Die bisweilen apokalyptische Rhetorik der Evangelischen Gesellschaft

«Da steht vor uns, wie ein unabsehbares Heer, alles das, was die Menschen Gott und seinen
Ordnungen entfremdet. Die bose Lust im Menschen selbst und die Verfiihrungsmichte,
welche von aussen seiner habhaft zu werden trachten: das Wirtshaus mit dem geisttdtenden
Kartenspiel und allem dem, was die Sinne abstumpft, unter dem Vorwand, sie zu befriedigen;
die widerchristliche feine und grobe Presse, die den hochmutstrunkenen Weltgeist an Gottes
Stelle setzt und mit dem Stiickwerk der Erforschung einzelner Naturkrifte gross tut gegen
den, der diese Krifte regiert und beherrscht; der sozialistische Hass gegen die Ungleichheit
des irdischen Besitzes und der kalte Mammonsgeist, welcher diesen Hass herausfordert.
Wabhrlich, es kann einen heiss und kalt iiberlaufen, wenn man im Geist diese gewaltigen
Michte geschart sieht und sich vergegenwirtigt, wie wenig es eigentlich bedarf, um den
gesellschaftlichen Kitt und Firnis aufzulosen, der die Welt noch als ein Bild der Ordnung
und des Friedens erscheinen lidsst. Und wo ist denn das Heer, welches wider die Michte der
Finsternis zu Felde ziehen will? Zerstreut in der Welt herum, zerspalten in Konfessionen und
Sekten, von Irrtum und Zweifel in der eigenen Mitte hin- und hergezogen, oft so lissig, so
weltmassig blasiert und so sehr des Muts und der freudigen Zuversicht entbehrend [...].»'

1 Jb. Ev. Ges. 1887/88, S. 54.

Deutsch-Franzosischen Krieg von 1870/71 einstimmen: «Man mag die Erfolge des
letzten Kriegs- und Siegesjahres noch so rithmen, der Krieg ist und bleibt etwas
Entsetzliches.» Immerhin zeige der deutsche Sieg, was Eintracht bewirke — solche
Eintracht wiirde auch der protestantischen Kirche gut tun!'* Der allgemeinen Kriegs-
begeisterung zu Beginn des Ersten Weltkriegs entging die Gesellschaft nicht vdllig:
«Der Krieg entfesselt wilde Leidenschaften. Aber er fordert auch manches Gute an
den Tag, das im Menschen schlummert. Geradezu grossartig war’s, wie das deut-
sche Volk den Krieg aufgenommen hat. Es war, als hidtte es all das Schlimme, das
es in den Jahren des Friedens hatte gross werden lassen, mit einem Mal abschiitteln
konnen. Mit einem Ernst, mit einem Todesmut, der an die Zeit der Befreiungskriege
erinnert, zog es aus. Uberall liessen sich die Truppen einsegnen [...]. Von der so tief
beklagten Kirchenflucht war auf einmal nichts mehr zu merken [...]. Doch auch bei
uns hat der Krieg schon allerlei erfreuliche Friichte gezeitigt. Mit grossem Ernst sind
unsere Truppen eingeriickt.» — Tiefe Ergriffenheit habe sich bei den Feldgottesdiensten
gezeigt.'” Fast schon makaber wirkt heute die Parallelisierung zwischen ménnlicher
Bereitschaft zum Opfertod und weiblicher Bereitschaft zum Diakonissenamt: «Wenn
dann in diesem Weltkrieg Hunderttausende von Miannern willig und freudig ihr jun-
ges Leben hingeben, so erhoffen wir auch unter der Frauenwelt ein neu erwachendes
Interesse fiir die Diakonissensache als einen Beruf, dem die vollige Hingabe fiir den
Herrn des Himmelreiches ebenso selbstverstindlich ist [...].»'® Indessen folgte bald
einmal die Erniichterung. Das Gebet fiir den Sieg des eigenen Volkes sei falsch, man
miisse vielmehr das schreckliche Geschehen als Endzeit, das mogliche Nahen Gottes
betrachten, hielt das «Monatsblatt» im Dezember 1915 fest,'” wihrend die «Taube»

39



in jeder Ausgabe eine «Friedenschronik» verdffentlichte, in welcher Beispiele von
menschlichem Verhalten gegeniiber dem Feind — etwa Verwundeten — festgehalten
wurden. Carl Spittelers Rede «Unser Schweizer Standpunkt» vom 14. Dezember
1914, mit der er sich gegen die Parteinahme fiir die eine oder andere Machtgruppe
wandte, fand hier eine sehr positive Beurteilung.'® Auch die Kriegswirtschaft erfuhr
Kritik: «Gibt es auch heute noch fiir alle, die arbeiten kénnen, Verdienstgelegenheit,
so vergesse man nicht, dass die meiste Arbeit im Dienst des Krieges steht. Es ist diese
Kriegsindustrie nicht anders zu bewerten, als wenn einer sein Leben fristet, indem er
sein eigenes Blut trinkt.»"

Ahnlich wie 1914 vermochte man 1933 der nationalsozialistischen Machtiibernahme
in Deutschland und deren schweizerischen Ausldufern zunichst Positives abzugewin-
nen: «Aus dem heutigen Chaos unserer Tage bricht sich ein elementarer Hunger nach
Ordnung, nach menschlicher und sogar gottlicher Ordnung Bahn [...]. Nur aus solchem,
aus den Tiefen des Volkes selber stammenden Drang lasst es sich verstehen, dass grosse
Nationen sich plétzlich eine ganz <«unmoderne>, geradezu eiserne Ordnung gefallen
lassen, um aus dem Abgrund unseres Kulturbolschewismus zu neuem Lebensaufstieg
zu kommen. Auch in unsern Gauen regt sich unter der Oberflache ein starkes Verlangen
nach Ordnung. Besonders die Jungen wenden sich ab vom Chaos, von der Unordnung,
von der Autoritétslosigkeit und blicken aus nach starker Fiihrung, nach Autoritit und
Ordnung. Mochte ihr Ziel dabei nichts Geringeres werden als jene unverbriichliche
Lebensordnung Gottes [...].»?° Die Einsicht, dass es kaum um die «unverbriichliche
Lebensordnung Gottes» im christlichen Sinn ging, kam jedoch rasch. 1935 solidarisierte
sich die Gesellschaft mit der «Bekennenden Kirche»: «Die Bekenntniskirche in Deutsch-
land hat mit tapferem Glaubensmut gegeniiber all dem Druck des totalitdren Staates an
dem Grundsatz festgehalten, dass die evangelische Kirche, wenn es sich um die Dinge
des Glaubens und des Gewissens handelt, Gott mehr gehorchen muss als den Menschen
[...]. Ob wir eines Tages in dhnliche Kampfesstellung versetzt werden? Wir wissen es
nicht.»?! Politische Programme jeglicher Richtung seien letztlich ohnméchtig: «Je mehr
in unserer dunklen Gegenwart alles Irdische ins Wanken gerit und alle Weltmichte in
ihrer Ohnmacht offenbar werden, desto notiger und wichtiger wird es, dass sich die
Kirche auf den unerschiitterlichen Felsengrund des Evangeliums stelle und aus Gottes
lebensschaffendem Geist die todesiiberwindende Kraft schopfe.»?

3.1.4. Glaube und Bekenntnis

Worin aber bestand dieser Felsengrund? Im Wesentlichen darin, dass das Wesen Gottes
ibernatiirlich ist und der Mensch dieses daher nur durch Offenbarung erkennen kann,
dass der Mensch von der Erbsiinde geprigt ist, aber durch die Gnade mit Gott verséhnt
werden kann, dass die Heilige Schrift Norm und Regel des Glaubens ist.” Jede mensch-
liche religidse Lehre, die der in der Heiligen Schrift enthaltenen Offenbarung, dieser
tibernatiirlichen Wahrheit widersprach, entfernte sich von dieser Gewissheit.?*

Damit der auf Fels errichtete Bau der Kirche nicht einstiirzte, war eine gewisse
Einheit notwendig: «In der Kirche, die der Heiland in Aussicht genommen, muss in den
grossen Fragen des Glaubens Ubereinstimmung herrschen. Ein Gott, vor dem sie knien,

40



ein Himmel, dem sie entgegen sehen, ein Christus, den sie verehren, eine Gnade, der sie
sich getrosten.»* Ahnlich formulierte es Johannes Hirzel: «Die Glaubensgemeinschaft
[...] kann und muss ein gemeinsames Bekenntnis haben, denn eine Gemeinschaft besteht
nur dadurch, dass in sonst verschiedenen Subjekten das gleiche Objekt, ein gemeinsamer
geistiger Besitz, sich findet. Und das Glaubensbekenntnis ist nichts anderes als der bei
den Glaubensgenossen vorhandene, bewusste und von ihnen gegenseitig und der Welt
gegeniiber ausgesprochene Glaubensgehalt. Wo dieser Gehalt nur innerlich verborgen
bliebe, da wire und entstiinde nie eine wirkliche Gemeinschaft. Also ohne Bekenntnis
keine Kirche!»2

Nicht nur die ersten Statuten stellten das Apostolikum ins Zentrum,”” sondern auch
jene von 1874 und 1931 hielten fest, dass die Evangelische Gesellschaft «auf dem Boden
des apostolischen Bekenntnisses» stehe. Dass dies keineswegs nur eine Phrase sei, wurde
immer wieder betont. «Das Bekenntnis ist ein Stahlhelm, an dem man die treue Truppe
erkennt, und betont die Offenbarungstreue gegeniiber allem Relativismus»,?® hiess es
1924, und zwolf Jahre spéter noch martialischer: «Was hilft uns ein Bekenntnis, das im
Landesmuseum aufbewahrt wird? Das Bekenntnis ist wie die Fahne, um die sich die
Truppe schart zum Kampf [...]. Gewiss, Bekenntnis scheidet — soll denn die Wahrheit
vom Irrtum nicht geschieden werden? [...] In Stiirmen brauchen wir ein festes Haus.
Die Kirche aber ist angefochten und steht mitten im Sturm. Entweder bekennt sie und
wird dann vielleicht verfolgt, oder sie bekennt nicht und geht dann unter.»” Erst die
Statutenrevision von 1973 brachte eine Relativierung, indem nun nur noch davon ge-
sprochen wurde, dass die Gesellschaft «im Sinne des apostolischen Glaubensbekenntnis-
ses [...] dem Reiche Gottes zu dienen versuche». In dieser Formulierung iiberstand das
Apostolikum auch die Umwandlung der Gesellschaft von einem Verein in eine Stiftung
(1993).2° Zentral war es aber nicht mehr. Am Ende des 20. Jahrhunderts bildete sich in der
ziircherischen Landeskirche eine Projektgruppe «Reformierte Identitét», die schliesslich
in ein «Projekt Bekenntnis» miindete. Ein liturgischer Bekenntnistext wurde formuliert,
der aus dem Apostolikum und variablen Paraphrasen mit Gegenwartsbezug bestand.*!
Die Evangelische Gesellschaft war an diesem Projekt nicht beteiligt und nahm dazu
eher skeptisch Stellung: «Wiirden wir heute ebenso wie unsere Vorfahren in den 60er
Jahren des letzten Jahrhunderts um die strikte Beibehaltung des Apostolicums streiten?»
Eher nicht, fand man, denn im Apostolikum werde das Herrschende, Richtende zu stark
betont, und zudem sei die aktuelle Stossrichtung «weniger missionarisch als vielmehr
diakonisch», denn «Diakonie sei heute die einzige Sprache, die unsere Zeitgenossen
verstehen».3?

3.1.5.Soziale Frage und soziales Handeln

Religiose Gemeinschaften definieren sich durch Abgrenzung oder durch Grenziiber-
schreitungen, hilt der Ziircher Theologieprofessor Hans Weder fest. So zog sich die
Gruppe um Johannes den Taufer in die Abgeschiedenheit zuriick, wéahrend Jesus und
seine Jiinger bewusst die Menschen aufsuchten.*

Auf die Evangelische Gesellschaft treffen beide Strategien zu. Auf der einen Seite
sammelte sie die iiberzeugten Bekenner des Apostolikums und grenzte sich somit von

41



den iibrigen ab. Anderseits gab sie sich einen missionarischen Auftrag. Ihr konservativ-
pessimistisches Weltbild fiihrte sie nicht zum Fatalismus. Glaube war fiir sie Verpflichtung.
«Wir wissen [...], dass Gott das Seinige nur dann tut, wenn wir Menschen ausrichten,
was er uns befohlen und wofiir er uns die Kréfte verliehen hat [...]. Gottes Segen und
die Arbeit der Menschen greifen wie Zahnrader ineinander ein.»** Die Dankbarkeit fiir
das Opfer Christi erfordere titigen Einsatz: «Denen [...] ihre Verderbnis zum Bewusst-
sein gekommen ist, die erfiillt es mit tiefer Dankbarkeit, dass Christus uns das Leben
erworben hat [...]. Im Sinne des Stifters liegt es, dass Menschen, die diese Segnung
erfahren, Zeugnis dafiir ablegen sollen [...]. Wir bitten an Christi statt: <Lasst euch
versohnen mit Gott.>»*

Diese Botschaft richtete die Evangelische Gesellschaft — zumindest im stidtischen
Bereich — an die Arbeiterschaft. Die Armut vieler Menschen war das zentrale Problem
des 19. Jahrhunderts. Stand zunéchst der ldndliche Pauperismus im Vordergrund, so
verlagerte sich die Armut durch die Industrialisierung und die Migration in der zwei-
ten Jahrhunderthilfte in die Kernstidte und die rasch wachsenden Arbeiterquartiere
— zunidchst noch selbstdndige Gemeinden — der Agglomerationen. Die Evangelische
Gesellschaft, zu deren Zweigwerken® seit 1851 der «Armenverein»*’ und seit 1862 die
«Stadtmission»® gehorten, setzte sich mit dieser Problematik wesentlich friiher als die
offizielle, liberal dominierte Landeskirche auseinander. «Die soziale Frage zu leugnen
ist toricht, sie existiert und hat ihr Recht, zu existieren», erklarte Prasident Georg Ru-
dolf Zimmermann in der Synode. «Téaglich wiederholt sich die Geschichte des reichen
Mannes und des armen Lazarus.»*

Die Evangelische Gesellschaft diagnostizierte drei sich gegenseitig bedingende
Ursachen fiir die Misere:

— Erstens die materielle Armut, bedingt durch niedrige Lohne, Arbeitslosigkeit, Mittel-
losigkeit infolge Krankheit, Unfall oder Alter: «Es ist aber auch bitter, wenn man mit
einer Tasse Tee einen ganzen Tag zubringen muss und weiss, dass man sich am andern
Tag nicht einmal das mehr leisten kann, weil die Kleinmiinze fiir den Gasautomaten
fehlt», stellte man in der Weltwirtschaftskrise fest.*

— Zweitens schlechte soziale Rahmenbedingungen wie Alkoholismus, familiire Kon-
flikte, moralische Haltlosigkeit, ungeniigende Erziehung, elende Wohnverhiltnisse.
«Haufig sind diese Zimmer und Wohngemaicher leicht gebaut, feucht, ungesund. Not
und Elend versédumen sehr oft die erforderliche Ordnung und Reinlichkeit.»*!

— Drittens Unglauben: Die Arbeiter waren kaum in die bestehenden Kirchgemeinden
integriert, hatten wenige religidse Kenntnisse und strebten oft auch nicht nach solchen.
«Wie wire es moglich, eine gesegnete Familie, gesegnete Nachkommen zu sehen, wo
man unter Zank und Streit, gottlosem Wesen und schlechter Kinderzucht dahinlebt,
wo in der Familie nie oder hochst selten von Gott gesprochen wird [...].»*

Die Misere war nach der Meinung der Evangelischen Gesellschaft zumindest teilweise
selbst verschuldet. Uber den Anteil des gesellschaftlichen und jenen des personlichen
Elements war sich die Gesellschaft nicht vollig im Klaren. «Das Grundiibel liegt bei so
vielen Armen im Unglauben und dessen Folgen [...]. In den meisten Fillen zeigt sich
die Armut, welche nicht durch Krankheit hervorgerufen wurde, als selbst verschuldet
[...]», diagnostizierte der Armenverein 1859.** Etwas ausgewogener dagegen 1893:
«Aber abgesehen vom selbstverschuldeten Mangel spielt in vielen hundert Fillen

42



denn doch das Ungliick und Missgeschick eine erschiitternde Rolle. Die grosse Zahl
von alten, gebrechlichen, arbeitsunfiahigen Leuten wie namentlich auch von Witwen
ist der deutlichste Beweis dafiir. Da lasten unverschuldetes Elend, Armut, Krankheit,
Verdienstlosigkeit schwer auf den Gemiitern.»*

Die zunehmende soziale Distanz, die auch in der Bildung gutbiirgerlicher und pro-
letarischer Quartiere zum Ausdruck kam, sowie die politische Lagerbildung zwischen
Biirgertum und Sozialdemokratie zum Klassenkampf hin waren aus der Sicht der
Evangelischen Gesellschaft letztlich ebenfalls Resultate der religiosen Ignoranz und
der dadurch bedingten moralischen Entwurzelung. Beide Seiten trugen daran Schuld,
dass man nun zwischen Skylla und Charybdis, dem «egoistischen Gewihrenlassen und
einer alle Freiheit untergrabenden sozialistischen Lebensansicht»* unterzugehen drohte.
Der entfesselte wirtschaftliche Liberalismus hatte zu Egoismus und Habgier gefiihrt.
Pfarrer Leo von Wyss kritisierte, dass oftmals die Lohne zugunsten hoher Dividenden
gedriickt wiirden und dass die Steuerhinterziehung grassiere; bei der Inventarisation im
Todesfall zeige sich oft, dass die Hilfte des Vermogens nicht versteuert worden sei.*
Der Beifahrer des modernen Kapitalismus — so die Sicht der Evangelischen Gesellschaft
—, der theologische Liberalismus, habe durch seine Relativierung des christlichen Be-
kenntnisses den Weg zum «Mammonismus» frei gemacht — nicht nur im biirgerlichen
Lager, sondern auch auf der proletarischen Gegenseite, die nun folgerichtig ebenfalls
materialistisch argumentiere und rein diesseitsbezogene Forderungen anmelde. Auf
dieser Seite habe man «den fritheren, aller Willkiir raumgebenden Individualismus
einfach durch einen ebenso riicksichtslosen, bloss mit Massen und dem Abstraktum
«Staat> rechnenden Sozialismus ersetzt».*’ Hier setzte nun die Kritik der Gesellschaft
an der Sozialdemokratie ein: Sie leugne Gott — «es rettet uns kein hoheres Wesen»,
hiess es in der «Internationalen» — und sie verwerfe den christlichen Eigentumsbegriff.
«Wir haben es bei der sozialistischen Bewegung mit einem Kampfe nicht nur gegen
das Kapital zu tun, es wird ein Angriff begonnen gegen die Grundlage menschlicher
Gesittung [...]. Mit der Auflosung, mit der Zersetzung aller Familienbande geht der
Aufruhr, der Umsturz aller 6ffentlichen Ordnung Hand in Hand.»*® Da galt es ent-
schieden, «dem Kommunismus der Holle den des Himmels entgegenzusetzen, der
Giitergemeinschaft des Hasses die der Liebe».*

Die Losung der sozialen Frage erfordere Verdnderungen in allen drei Bereichen.
Die materielle Lage konne durch die grossziigige Haltung der Arbeitgeber und die
Barmherzigkeit der Wohlhabenden — wofiir manche Anhinger der Gesellschaft ein gu-
tes Beispiel abgaben™® — verbessert werden. «Nicht in der Abschaffung des Eigentums
und nicht in der Ausgleichung des Besitzes liegt die wahre Losung der sozialen Frage.
Das Eigentum ist eine geheiligte Sache [...]. Die Losung liegt vielmehr darin, dass der
Besitzende sein irdisches Gut als ein ihm von Gott anvertrautes Mittel verwendet, um
in seinen armen Briidern Gott zu dienen [...].»"!

Die sozialen Misssténde erforderten soziale Hilfe, Zuspruch, Beratung und gesetz-
liche Regelungen. Prisident Georg Rudolf Zimmermann befiirwortete das Fabrikgesetz
von 1877.52 Eine Verbesserung der Berufs-, aber auch der Frauenbildung sei notig:
«Die Erziehung und Ausbildung des weiblichen Geschlechts der d&rmeren Klassen
fiir das Leben und die Familie liegt bei uns tief darnieder, woran auch Staat, Kirche
und Schule ihre Schuld tragen.»** Auch im Bereich des Wohnungsbaus miissten neue

43



Wege beschritten werden: «Eine grosse Wohltat fiir die Armen wire es, wenn Mittel
und Wege gefunden werden konnten, [...] billigere Wohnungen zu beschaffen.»

All das bleibe aber Stiickwerk, wenn es nicht mit dem christlichen Apostolat ver-
bunden sei, wenn es nicht gelinge, die Menschen zum christlichen Glauben und den
daraus abgeleiteten moralischen Werten zuriickzufiithren. «Da wird mit schweren Opfern
das dussere Wohl des Volkes zu heben gesucht, man iibersieht aber oder versteht nicht,
wie das Volk innerlich Halt und Trost verliert, indem es mehr und mehr seines Gottes
vergisst und sich dem Irdischen zuwendet [...]. Eine moderne Gottvergessenheit und
ein Materialismus bahnt sich an, der [...] strafbar ist und ernste Gerichte befiirchten
lasst.»> Innerer Gesinnungswandel war fiir die Evangelische Gesellschaft wichtiger als
die dussere Wirtschaftsordnung.’® Als Wunderwaffe gegen den Klassenkampf galt ihr
dabei die «innere Mission».

3.2. Kristallisationskern oder Splittergruppe

Wie sah die Evangelische Gesellschaft ihr Verhéltnis zur Landeskirche? — 1926 wurde
in der Minorititsgemeinde Ziirich Unterstrass®’ ein neuer Pfarrer eingesetzt. Wohl nicht
jedermann verstand zu diesem Zeitpunkt, warum es neben der landeskirchlichen Ge-
meinde Unterstrass noch eine besondere, zwar landeskirchlich anerkannte, aber von der
Evangelischen Gesellschaft getragene «Minorititsgemeinde» brauchte. Der damalige
Vizeprisident Theophil Zimmermann erklérte es: Wir sind eine «ecclesiola in ecclesia»,
ein «Kirchlein in der Kirche.’® Diese Selbstbezeichnung entstammt dem Pietismus und
umschreibt die auf personlicher Frommigkeit beruhende Gemeinschaftsbildung innerhalb
der Institution Kirche. Eine solche «ecclesiola» kann gewissermassen als Kerngemein-
schaft die Verwirklichung der kirchlichen Aufgaben unterstiitzen. Sie kann aber auch
zur Cliquenbildung und Separation fiihren.*

Die Griinder der Evangelischen Gesellschaft wollten in ihrem Selbstverstdndnis
keine neue Glaubensgemeinschaft stiften, sondern — in ihrem Geist — die Wirksam-
keit der Kirche unterstiitzen und ergdnzen.® Die Landeskirche sollte «bliihender und
fruchtbarer, vor dem Unglauben wie vor dem Sektenwesen behiitet werden».5' Es
ging allein darum, «Gottes Wort und den Glauben daran als das alleinige Heilmittel
fiir die offenen und verhiillten Schiaden und Gebresten unseres Volkes darzutun und
seine segensvollen Wirkungen zu férdern» .®* Ahnlich deutete Zimmermann bei seiner
Ansprache die Aufgabe der Gesellschaft, die wo immer moglich mit der Landeskirche
zusammenarbeite. Anders sahen es Kritiker wie Alexander Schweizer. Die politisch
Geschlagenen des konservativen Intermezzos 1839/45 wiirden nun ihr Heil in einer
kirchlichen Sonderorganisation suchen: «Die Septemberzeit war im Behordenor-
ganismus gefallen, lebte aber fort in engeren und weiteren Kreisen der Kirche und
gewann in der genannten, moglichst alle christliche Wohltitigkeit an sich ziehenden
[Evangelischen] Gesellschaft einen Mittelpunkt, wodurch [...] die Zukunft der Lan-
deskirche gefihrdet wurde .»%



3.2.1. Der Weg in die Opposition

Politisch stand die Evangelische Gesellschaft von Anfang an im Gegensatz zur liberalen
Mehrheitsregierung. Das @nderte sich auch nicht mit der demokratischen Bewegung, die
1869 zu einem volligen Machtwechsel fithrte. Die Demokraten waren nimlich womdg-
lich noch kirchenferner als die gestiirzten Liberalen. Manche forderten die vollstindige
Trennung von Kirche und Staat; ein neues Unterrichtsgesetz, das dann allerdings vom
Volk abgelehnt wurde, sah die Abschaffung des Religionsunterrichts vor.** Resigniert
stellte die Gesellschaft fest, dass man sowohl Liberale wie Demokraten gegen sich
habe.®> Auch im politisch geprigten Kirchenrat gab es eine liberale Mehrheit.* In der
Pfarrersynode dominierten zunéchst noch die Konservativen, doch gewannen auch hier
die liberalen Krifte zunehmend Auftrieb. 1850 wurde Alois Emanuel Biedermann an die
theologische Fakultit der Universitét Ziirich berufen und bald — neben Schweizer — zu
deren fithrendem Kopf. 1858 griff Pfarrer Hans Kaspar Locher, Mitglied des Zentral-
komitees der Evangelischen Gesellschaft, Biedermann in der Synode an, er leugne in
seinem Gymnasialunterricht, den er neben seiner Tatigkeit an der Universitit erteilte,
die Auferstehung. Eine direkte Wirkung hatte dies nicht, doch organisierten sich nun
die liberalen Anhinger Biedermanns im «Verein fiir freie Theologie», wihrend auf der
Gegenseite der «Synodalverein der positiven Pfarrer» entstand.®’

Zu einem Katalysator der Auseinandersetzung wurde der «Fall Vogelin». Fried-
rich Salomon Vogelin (1837-1888) wurde 1862 Vikar in Uster. Wenig spiter starb
sein vorgesetzter Pfarrer, sodass er zum Verweser aufriickte und als Kandidat fiir das
Pfarramt im Vordergrund stand. Seine Predigten, die bald einmal in Buchform erschie-
nen, erregten rasch Aufsehen. Jesus Christus sei ein Mensch und nicht Gottes Sohn
gewesen, er habe keine Wunder getan, er sei nicht auferstanden und auch nicht zum
Himmel aufgefahren. Die Heilige Schrift, die solches berichte, sei Menschenwerk .
Infolgedessen regte sich in Uster Opposition gegen seine Wahl. Vogelin hatte indessen
die politischen Behorden, die Kirchenpflege, die grosse Mehrheit der Stimmbiirger
und auch die lokale Presse hinter sich: «Was uns aber [...] vor allem fiir ihn einnimmt,
das ist der freie religidse Standpunkt, auf dem er, dem Rufe der Zeit folgend, mit
rihmlichem Mute sich bewegt, das ist die Lehre des ungefilschten Christentums, die
er predigt, schlicht und wahr und frei von Satzungen und Zutaten der Menschen. In
ihr finden wir wiedererkannt die Herrschaft der Vernunft, die uns als géttliche Leuchte
gegeben, die Macht der Wahrheit, die wir iiber alles setzen [...] mit einem Wort, das
reine Evangelium des Friedens [...].»% 1864 wurde Vogelin mit 863 gegen 145 Stimmen
gewihlt. Eine Eingabe der unterlegenen Gegner und ein Protest der Evangelischen
Gesellschaft beim Kirchenrat niitzten nichts. Dieser stellte lediglich fest, die Wahl sei
gesetzmissig erfolgt. Die konservativen Pfarrer liessen im Januar 1865 eine 6ffentliche
Protesterkldrung folgen: Vogelin habe mit seinen Predigten das Ordinationsgeliibde
verletzt, in welchem ein angehender Pfarrer gelobte, «das Wort Gottes, Gesetz und
Evangelien nach den Grundsdtzen der evangelisch-reformierten Kirche gemiss den
heiligen Schriften [...] treu und lauter zu predigen».” Das Schreiben, offenbar im
Wesentlichen von Georg Rudolf Zimmermann verfasst, wurde von 78 Pfarrern unter-
zeichnet, darunter allen Theologen der Evangelischen Gesellschaft. Pfarrer Hans Rudolf
Wolfensberger verlangte in der Synode vom Kirchenrat disziplinarische Massnahmen

45



gegen Vogelin. Dagegen solidarisierten sich die Liberalen mit diesem. Ihr Exponent
Heinrich Lang stellte fest, Jesus habe keine Glaubensbekenntnisse gefordert und keine
Dogmen formuliert. Biedermann warf den Protestierenden vor, dass sie die «sinnliche
Auffassung der christlichen Glaubenswahrheiten» verwechselten mit der «rein geis-
tigen Auffassung derselben». Auch Antistes Finsler lehnte Wolfensbergers Antrag ab,
wohl vor allem deshalb, weil er angesichts der Machtverhiltnisse im Kirchenrat und in
Uster vollig aussichtslos war. Darauf resignierten die Konservativen; Wolfensbergers
Vorschlag erhielt nur zehn Stimmen. Vogelin blieb indessen nur bis 1870 Pfarrer in
Uster. Danach wechselte er auf einen Lehrstuhl fiir Kunst- und Kulturgeschichte der
Universitét Ziirich und wurde demokratischer Nationalrat.”

Auf den «Fall Vogelin» folgte als Hohepunkt der Polarisierung zwischen liberalen
und konservativen Kirchenménnern der Streit um die Rolle des apostolischen Glau-
bensbekenntnisses’ in der Abendmahls- und in der Taufliturgie. Sein Obligatorium in
diesem Bereich war seit Ende der 1830er-Jahre umstritten.”® Die Liberalen bekdmpften
es, weil es mit dem modernen Weltbild nicht in Einklang zu bringen sei. Zudem wider-
spreche es der Autonomie der einzelnen Kirchgemeinde. Fiir die Konservativen war es
hingegen die Basis, welche die Kirche iiberhaupt noch zusammenhielt. «Dass dieses
Bekenntnis das Morgenland und Abendland, die katholische und evangelische Kirche
auf einem und demselben Grund verbindet und die rechte Union fiir alle Christglaubigen
ausmacht, ldasst mich umso unverriicklicher an diesem Gemeingut festhalten», liess
Hans Kaspar Grob einen fiktiven Gespriachspartner sagen.”* Allerdings musste man
sich fragen, wie man nach dem «Fall Vogelin» ein Obligatorium noch durchsetzen
konnte. 1864 lud der Grosse Rat den Kirchenrat — beides liberal dominierte Gremien
— ein, die gegenwirtige Liturgie zu «erweitern». Diese Aufgabe fiel der Synode zu.
Was die iibergeordneten Instanzen von ihr erwarteten, war von vornherein klar. Die
Synode entschied sich daher 1868 fiir ein liturgisches «Doppelformular» — eines mit
Apostolikum, eines ohne —, aus welchem der Pfarrer auswéhlen konnte. Vergebens
hatten die Konservativen unter der Fiihrung Georg Rudolf Zimmermanns dagegen
angekampft. Der Entscheid erfolgte mit 68 zu 55 Stimmen; den Ausschlag gaben die
Vermittler’® unter Antistes Finsler. Damit war die Idee, die Einheit der Kirche durch
die Einheit des Bekenntnisses und der Liturgie zu bewahren, gescheitert. Dieser Pro-
zess vollzog sich etwa zur gleichen Zeit in den meisten protestantischen Kantonen.
Der Trend zur Individualisierung zeigte sich auch hier. Die Taufliturgie enthielt nun
zwei Formulare, eines mit und eines ohne Apostolikum, ebenso jene fiir das Abend-
mahl.” Das «Kirchenbuch fiir die Evangelische Landeskirche» von 1916/23 bot sogar
17 verschiedene Taufformulare und elf Abendmahlsformulare an, wobei nur in dreien
beziehungsweise einem das apostolische Glaubensbekenntnis enthalten war.”” Es war
nun vor allem Sache der Kirchgemeinden, die theologischen Auffassungen ihrer Pfarrer
und Pfarrkandidaten zu hinterfragen und dementsprechend ihre Wahl zu treffen. In
der Folge bildeten sich auch unter den Laien in den einzelnen Gemeinden «liberale»
und «positive» Gruppierungen.’

Die prekdre Lage der Konservativen innerhalb der Kirche zeigte auch die Zu-
sammensetzung des Lehrkorpers der theologischen Fakultiat der Universitét Ziirich.
In der Zeit nach dem «Ziirichputsch»’ waren die konservativen Johann Heinrich
August Ebrard (1844) und Johann Peter Lange (1840) berufen worden; vor allem

46



Ebrard beeinflusste einige spitere Exponenten der Evangelischen Gesellschaft stark.*
Indessen ging Ebrard 1847 nach Erlangen, Lange 1854 nach Bonn. Langes Nachfolger
Konstantin Schlottmann blieb ebenfalls nur bis 1859. Von da an war die Fakultét —
abgesehen von einigen reinen Philologen — fest in der Hand der Liberalen und des
«Vermittlers» Alexander Schweizer.®! Betriibt stellte die Evangelische Gesellschaft
fest, «dass es den Studierenden unserer Tage auf dem Wege, den sie durchzumachen
haben, schwer fillt, zu dem freudigen Glauben durchzudringen, welcher den Inhalt
und die Kraft ihrer Verkiindigung bilden soll».®

3.2.2. Zitadelle des Glaubens

Der verlorene Kampf um das Apostolikum war fiir die Evangelische Gesellschaft kein
Anlass, ihre Uberzeugung aufzugeben. Zur Abstimmung iiber die kirchliche Liturgie
in der Synode erklirte sie: «Es kommt in der Kirche und in Glaubenssachen nicht auf
Majoritit und Minoritét, iiberhaupt nicht auf menschliche Abstimmung an, sondern auf
Wahrheit und zwar auf die Wahrheit der heiligen Schrift.»* Von dieser Wahrheit wolle
nun allerdings die Mehrheit nicht nur im Staat, sondern selbst in der Kirche nichts mehr
wissen: «Denn die Gleichgiiltigkeit und Halbheit steht auf Kanzeln, sie lehrt in Schulen,
sie herrscht in Ratsséilen, sie spricht das Urteil aus dem Mund der Richter, sie fiihrt
das Wort in den Gesellschaften der hoheren Stidnde, in den Vereinen der Arbeiter und
Handwerker [...].» Diesen Gleichgiiltigen sei es egal, «ob der neue Unglaube gepre-
digt wird» .* So lautete die Devise der Evangelischen Gesellschaft in einer Kirche, die
zum blossen «Sprechsaal verschiedener Gruppen» geworden sei: «Die Evangelischen
selber tun am besten, als solche sich in ihrer Burg wohl zu befestigen, sich einstweilen
geistlich gut verproviantieren zu lassen und dafiir zu bitten, dass in dieser Stadt Gottes
seine Briinnlein immer reicher fliessen.»® Von da aus konnte man die Minderheiten
unterstiitzen, «die an Orten, wo der ungeschwichte Bibelglaube keinen Zugang zu den
Kanzeln hat, sich oft selbst nicht helfen konnen, sondern auf Hilfe angewiesen sind».¢
Dieser Kampf miisse innerhalb, nicht ausserhalb der Kirche gefiihrt werden: «Wir
hoffen, es werde noch mancher aus dem Zaubernetze der Reformerei und des falschen
Liberalismus, durch die seligmachende Wirkung des Wortes Gottes, sich retten lassen
und niichtern werden, wenn er einmal den Taumelkelch zeitgeistiger Weisheit bis auf
die Hefe geleert hat.»®

Noch bis zur Jahrhundertwende befand sich die Evangelische Gesellschaft in einer
ausgesprochenen Oppositionsrolle. Gleichzeitig erreichten ihre Aktivititen ihren Ho-
hepunkt: der Ausbau zu einer kantonalen Vereinigung mit einem Netz regionaler und
lokaler Gruppen, die Schaffung gldubiger Minorititsgemeinden, die Entwicklung der
Stadtmission, die Griindung evangelischer Privatschulen, die stindige Vergrdsserung
der Kranken- und Diakonissenanstalt und die Einrichtung christlicher Herbergen und
Hospize. Weniger erfolgreich war der Kampf gegen den Liberalismus an der theo-
logischen Fakultit iiber die Finanzierung von Privatdozenturen, womit die Hoffnung
verbunden war, diese wiirden mit der Zeit zu Professoren aufsteigen. PD Karl Friedrich
Held (1830-1870) verzeichnete zwar rhetorische Erfolge, ging aber nach vierjdhriger
Tatigkeit 1864 nach Breslau. Sein Nachfolger Ernst Worner (1829-1875) blieb zwar

47



bis zu seinem Tod, doch wurde seine Beférderung von der Regierung konsequent
abgelehnt. Die Privatdozenten Conrad von Orelli, der nach ganz kurzer Zeit 1873
nach Basel berufen wurde, und Jakob von Bergen, der nach drei Jahren 1879 resig-
nierte, gaben bloss kurze Gastspiele. Johann Martin Usteri, ein Bruder des spiteren
Prasidenten der Evangelischen Gesellschaft Eduard Usteri, habilitierte sich 1885 in
Ziirich, folgte aber 1889 einem Ruf nach Erlangen.®

Zu der anderen grossen und wachsenden religiosen Minderheit in Ziirich, den
Katholiken, gab es bis zum Beginn der 1960er-Jahre kaum Beziehungen. Schliesslich
wollte die Evangelische Gesellschaft das Erbe der Reformatoren hochhalten. Immerhin
tadelte man das kulturkéimpferische Vorgehen der Berner Regierung gegen die katho-
lischen Jurassier®” und lobte in einem Nachruf Papst Pius IX. bei allen Vorbehalten:
«Seine Haltung grundstiirzenden revolutioniren Irrlehren gegeniiber war imponierend
und gross.»” Die dogmatische Geschlossenheit und Einheit der rémisch-katholischen
Kirche im Unterschied zur offeneren, aber auch zerrissenen protestantischen iibte
offenbar auf einige Angehorige der Evangelischen Gesellschaft eine gewisse Faszi-
nation aus. Uber den Grossmiinsterpfarrer Ludwig Pestalozzi, neben Georg Rudolf
Zimmermann der fiihrende Theologe der Gesellschaft, hiess es in einem Nachruf: «Er
stand mit beiden Fiissen auf dem Boden des apostolischen Glaubensbekenntnisses
und fiihlte sich innerlich viel mehr eins mit den Gliedern anderer Kirchen, die dieses
Bekenntnis auch aufrecht erhalten, als mit solchen Gliedern der eigenen Kirche, die
es preisgeben. Fiir die katholische Kirche hatte er eine gewisse Ehrfurcht.»®' In die-
sem Sinn war es wohl kein Zufall, dass es im Umfeld der Spitzen der Evangelischen
Gesellschaft zu Aufsehen erregenden Konversionen kam: Jakob Emil Usteri, ein Sohn
des ersten Pridsidenten Hans Kaspar Usteri-Oeri, wurde Jesuit, Rudolf Zimmermann,
ein Sohn des vierten Présidenten Georg Rudolf Zimmermann, wurde Karmeliter. Auch
ein Bruder und ein Schwager des fiinften Priasidenten Eduard Usteri-Pestalozzi, nim-
lich Franz Theodor Usteri und Emil Pestalozzi, wurden katholisch, ebenso Paul Carl
Eduard von Orelli, Bruder des in Basel lehrenden konservativen Conrad von Orelli.
Alle drei heirateten in angesehene Familien der katholischen Schweiz (Pfyffer von
Altishofen, Schuler, von Reding).

3.2.3. Ausgleich und Umgruppierung

Zu einer gewissen Beruhigung in den kirchlichen Auseinandersetzungen kam es nach
der Jahrhundertwende. Eine Ursache dafiir war die Synodalreform von 1895.%2 Die Wahl
der Synodalen durch das Volk erhdhte zwar den Organisationsgrad der verschiedenen
Richtungen noch einmal — auf konservativer Seite entstanden der «Evangelische Pfarr-
verein», in dessen Vorstand vor allem Vertreter der Evangelischen Gesellschaft sassen,
die «Positiv-Evangelische Vereinigung des Kantons Ziirich» sowie eine gleichnamige
Organisation in der Stadt Ziirich®® —, zeigte aber auch eine Erstarkung des «positiven»
Elements. Nach der Synodalwahl von 1899 standen 64 «Positive» 75 Reformern und
Vermittlern gegeniiber.** Da die Synode neu fiinf und nicht mehr nur zwei Kirchen-
rite wiahlte, kamen nun auch mehr «Positive» in die kirchliche Exekutive, darunter
manche Exponenten der Evangelischen Gesellschaft.”> Der Kantonsrat, der nur noch

48



zwel Kirchenrite bestimmen konnte, zeigte sich grossziigig und delegierte 1908 einen
konservativ-fraktionslosen Aussenseiter, nimlich Eduard Usteri-Pestalozzi, Prasident
der Evangelischen Gesellschaft.

Sowohl unter den Pfarrern wie unter den Laien bildete sich neben den Liberalen
und den «Positiven» eine dritte Gruppe, die «Religids-Sozialen». Ihre Vertreter kamen
teils aus dem liberalen Lager — etwa Leonhard Ragaz —, teils aus dem «positiven» wie
Hermann Kutter, dessen aufsehenerregendes Buch «Sie miissen» in der «Taube»®® recht
wohlwollend besprochen wurde.?” Die Gruppe strebte konkrete wirtschaftliche und ge-
sellschaftliche Reformen an; fiir sie war Jesus vor allem ein Sozialreformer. Sie stand
der Sozialdemokratie nahe; einige Pfarrer waren auch Parteimitglieder.”® Das fiihrte zu
neuen Allianzen. Als 1897 in Ziirich-Aussersihl eine Pfarrstelle frei wurde, einigten sich
«Positive» und Liberale, dass nach Jahren absoluter freisinniger Dominanz nun auch
einmal die Ersteren zum Zug kommen sollten. Die Religios-Sozialen durchkreuzten
indessen den Kompromiss: in einer Kampfwahl setzten sie ihren Kandidaten mit 1900
gegen 1600 Stimmen durch. Dies war fiir die Evangelische Gesellschaft umso drgerlicher,
als der Sieger Paul Pfliiger hiess, Sohn eines Stadtmissionars der Evangelischen Gesell-
schaft und streng pietistisch erzogen.”® Mit der Zeit biirgerte sich indessen vor allem in
den grosseren Kirchgemeinden bei der Besetzung der Pfarrstellen eine Art freiwilliger
Proporz zwischen den drei Gruppierungen ein. Als Aussersihl wenig spiter wegen des
raschen Bevolkerungswachstums eine vierte Pfarrstelle erhielt, wurde der «positive»
Kandidat oppositionslos gewihlt. Vor allem aber verlor die Etikettierung als «Liberale»
oder «Positive» fiir die jiingere Pfarrergeneration an Bedeutung.'®

In die gleiche Richtung wiesen Verinderungen an der theologischen Fakultit der
Universitdt. Die einseitige liberale Dominanz hatte zur Abnahme der Studentenzahl
gefiihrt. «Ohne alle Zweifel muss der Besuch einer Fakultét, die gar keinen Vertreter
der sogenannt glaubigen Richtung hat, abnehmen, weil unter den Eltern, die ihre S6hne
Theologie studieren lassen, heutzutage fast nur noch konservativ gesinnte sich finden
und andere Fakultiten vorziehen», stellte Alexander Schweizer fest.'°’ Nach dem
Tod Biedermanns (1885) forderten die «positiven» Pfarrer in einer Eingabe die Wahl
Theodor Hirings. Diese erfolgte denn auch, doch zog es den Gewihlten schon 1889
weiter nach Gottingen.'” Mit seinem Nachfolger Gustav von Schulthess-Rechberg,
Sohn des gleichnamigen Bankiers,'”® iibernahm ein Reprisentant der Evangelischen
Gesellschaft den Lehrstuhl fiir systematische Theologie. Er stand «auf dem rechten
Fliigel der Theologie, auf dem er stehen wollte und auch vollauf seinen Mann stand»,
hiess es in einem Nachruf.'® Auch seine Nachfolger Konrad von Orelli (1917-1922)
und der Neutestamentler Gottlob Schrenk (1923-1949) entstammten dem Umfeld der
Evangelischen Gesellschaft.! Allerdings nutzten diese ihre Moglichkeiten, im Sinn der
Evangelischen Gesellschaft zu wirken, nur beschrédnkt. Gustav von Schulthess-Rechberg
war zwar kirchenpolitisch sehr aktiv, publizierte aber, obwohl Ordinarius fiir systema-
tische Theologie, vor allem iiber kirchengeschichtliche Themen. Vom Neutestamentler
Gottlob Schrenk, Sohn eines in Bern und Deutschland aktiven Evangelisten, ging keine
grosse Breitenwirkung aus.

Nach dem Ersten Weltkrieg wurde das akademische theologische Feld durch das
Aufkommen der «dialektischen Theologie» Karl Barths und Emil Brunners griindlich
umgepfliigt. Beide konnen keineswegs einfach dem Kreis der Evangelischen Gesell-

49



schaft zugeordnet werden, wiesen aber Affinititen zu dieser auf. Die Evangelische
Gesellschaft jedenfalls fiihlte sich durch diese neue Richtung in ihrer Grundhaltung
bestétigt. Karl Barth kam von der religiés-sozialen Gruppe her, von der er sich 1917
trennte. Zwar hielt er von missionarischen Aktivitidten und vom Pietismus — etwa im
«Romerbrief» (1919) — nicht allzu viel.'% Seine Kritik galt aber primér dem liberalen
«Kulturprotestantismus». Nicht ganz grundlos bezeichneten die Liberalen Barths
Theologie als Neoorthodoxie. Wenn Barth den Glauben an Gott als reinen Offenba-
rungsglauben bezeichnete, der mit Gefiihl oder Vernunft nichts zu tun habe, sondern
«senkrecht von oben» komme und «im Gehorsam entgegen genommen werden miisse»,
so deckte sich das durchaus mit den Auffassungen der Gesellschaft, zumal das Symbol
«senkrecht von oben» erstmals von Friedrich Ziindel, dem Pfarrer des Evangelischen
Vereins Winterthur, gepriagt worden war.'”” Wenn Barths alter Ego Eduard Thurneysen'®
festhielt, «Aufstieg, Fortschritt, Kultur, Bildung zédhlen nicht»,'” so deckte sich dies
mit dem eher pessimistischen Weltbild der Gesellschaft.!"® Seinem Wort «Das gelobte
Land liegt jenseits unserer Fleischtopfe»'!'! konnte sie sich ebenfalls anschliessen. Ganz
im Einklang mit der Evangelischen Gesellschaft hielt Barth das protestantische Chris-
tentum fiir «bekenntnisschwach», bedauerte das Fehlen einer Ordinationsverpflichtung
auf ein «bestimmtes reformatorisches Bekenntnis» und legte mehrmals das apostolische
Glaubensbekenntnis aus.!'?

Eng waren auch die Beziehungen zu Emil Brunner, der zunédchst mit Barth ein theo-
logisches Dioskurenpaar bildete, bevor sich ihre Wege ab der Mitte der 1930er-Jahre
trennten. Brunner stammte aus einer pietistischen Familie, sein Vater hatte das Evange-
lische Lehrerseminar in Ziirich-Unterstrass absolviert und war lange Lehrer an der Freien
Evangelischen Schule Winterthur gewesen, wo er auch im Vorstand des Evangelischen
Vereins mitgewirkt hatte. Wie Barth ging Brunner vom religiésen Sozialismus aus —
Hermann Kutter hatte ihn konfirmiert, Leonhard Ragaz beeinflusst —, wie dieser war er
gegen den theologischen Liberalismus und fiir das Christentum als Offenbarungsglauben:
«Ich hoffe, dass wenigstens eines mir gelungen ist, der Uberzeugung klaren Ausdruck zu
geben, dass Religion, religidoses Leben niemals durch philosophische Spekulation ersetzt
werden konnen.»''? Oder: «Im christlichen Glauben handelt es sich nicht [...] bloss um
die geschichtliche Gestaltung einer sittlich-religiosen Idee, sondern um die Offenbarung
gottlichen Geheimnisses, und nicht um die geschichtliche Fortentwicklung eines ge-
schichtlichen Impulses, sondern um die lebendige Gegenwart des himmlischen Konigs
Christus.»''* Es erstaunt nicht, dass die Habilitation Brunners 1921 an der Universitét
Ziirich gegen liberalen Widerstand, aber mit der Unterstiitzung des konservativen Kon-
rad von Orelli erfolgte. Als es 1923/24 um das Ordinariat fiir systematische Theologie
ging, setzten sich die «positiven» Pfarrer mit Erfolg fiir seine Wahl ein. Brunner trat
verschiedentlich als Redner bei Veranstaltungen der Evangelischen Gesellschaft auf und
gehorte als Mitglied der Synode (1937-1953) der «positiven» Fraktion an.

Erfreut stellte die Evangelische Gesellschaft fest, dass die «neue Theologie» mit
dem Offenbarungsgehalt der Heiligen Schrift, der Gottessohnschaft Jesu und der Auf-
erstehung wieder Ernst mache und nun auch in die Pfarramter vordringe.'"® Tatséchlich
verschmolzen «positive» und dialektische Theologie weitgehend; die kiinftigen «posi-
tiven» Pfarrer waren Barth- oder Brunner-Schiiler.''® Brauchte es unter diesen Umstéinden
die Evangelische Gesellschaft noch?

50



3.2.4. Zuriick zur Kerngruppe?

Hatte die Evangelische Gesellschaft im 19. Jahrhundert in einem Spannungsverhiéltnis
zu den offiziellen Organen der Kirche und zu den Mehrheiten in den Kirchgemeinden
gestanden, so bahnte sich nach dem Ersten Weltkrieg eine Zusammenarbeit an. Einer-
seits anerkannte die Landeskirche die von der Gesellschaft erbrachten Leistungen:
«Die Evangelische Gesellschaft hat seit Jahren auf dem Boden der Landeskirche dem
Gemeinschaftsbediirfnis der <Stillen im Lande> und dem Verlangen nach einer neuen
Art der Wortverkiindigung, nach Evangelisation, wirklich Rechnung zu tragen ver-
sucht, damit das nicht den Freikirchen und Sekten liberlassen bleibe. Heute muss auch
die Kirche zugeben, dass die Innere Mission dafiir nicht zu tadeln sei, im Gegenteil
Dank und Anerkennung verdiene.»!!'” Anderseits schien es sinnvoller, mit der Kirche
zu arbeiten als neben ihr. Die lokalen evangelischen Vereine sollten lebendige Teile
der jeweiligen Kirchgemeinden sein und mit den Amtstrdgern zusammenarbeiten, er-
munterte das «Monatsblatt».""® Vielerorts kam es zu einer Zusammenarbeit zwischen
dem Ortspfarrer und dem Prediger der Evangelischen Gesellschaft, viele Mitglieder der
Gesellschaft liessen sich in die lokale Kirchenpflege wihlen.!"” Der siebente Prisident
der Gesellschaft, Wilhelm Spondlin, war gleichzeitig Prisident der Kirchgemeinde
Ziirich-Oberstrass.'?

Auf den Kanzeln predigten «positive» Pfarrer. Manche Aufgaben, in denen die
Evangelische Gesellschaft Vorarbeit geleistet hatte, wurden mittlerweile von staatlichen
oder kirchlichen Organen ausgefiihrt. Die Sonntagsschulen, im 19. Jahrhundert noch
als suspekt-pietistische Unternehmungen von Aussenseitern beargwéhnt, waren mittler-
weile in den meisten Kirchgemeinden selbstverstindlich. Fast jeder Pfarrer unterhielt
mittlerweile seine Vereinigung ehemaliger Konfirmanden. Hatte da die Evangelische
Gesellschaft noch einen Auftrag zu erfiillen? Anzeichen von Resignation waren nicht zu
ibersehen. «Die Evangelische Gesellschaft befindet sich seit Jahren auf dem Riickzug.
Eine Stellung nach der anderen wird aufgegeben, aber das Verhiltnis zwischen den
gestellten Aufgaben und den verfiigbaren Kriften gestaltete sich nicht giinstiger, son-
dern nur noch schlimmer. Die Front wurde verkiirzt und zuriickverlegt, aber die Zahl,
der Mut und die Mittel der Gesellschaftsmitglieder schwanden noch mehr und noch
rascher.»'?! Man sah sich als «die Generation der Epigonen, der Lahmgewordenen, der
Desinteressierten [...]. Es ist nicht mehr die Front der Bewegung, sondern die erstarrte
Front, nicht mehr Eroberung, sondern Bewahrung, nicht mehr Offensive, sondern De-
fensive.»'?? Hatte sie dadurch, dass die meisten der von ihr gesetzten Pflanzen nun zu
selbstandigen Baumen geworden waren, ihre historische Aufgabe erfiillt, wie Gottlob
Schrenk an den Jubildumsfeierlichkeiten 1947 antonte?'

Die Gesetlschaft sah dies anders. Einmal war sie nach wie vor Trigerin caritativer
Werke. Zudem aber war in ihrer Sicht die Landeskirche als Volkskirche ein Verband
verschiedenartigster Menschen, von denen die meisten nur eine sehr lockere Bezie-
hung zu ihr hatten. Von einem verbindlichen Bekenntnis konnte keine Rede sein.'*
Ein Zusammenschluss von Christen innerhalb der Landeskirche, die das Wort Gottes
wirklich ernst nahmen, war daher nétiger denn je: «Es ist immer noch notwendig, dass
die freie Verkiindigung in Wort und Schrift ohne kirchlichen Auftrag aus Liebeseifer
und Zeugengeist oder aus Gewissensdrang und Erbarmen mit der geistlichen Verwahr-

51



losung und Unwissenheit unseres Volkes ihren Weg gehe [...]. Halten wir darum nur
zuversichtlich an unserem Auftrag fest, die rettende Botschaft von Jesus Christus in
unser Volk hineinzutragen.»'?

Am theologischen Horizont waren ebenso alte Herausforderungen noch da und neue
kiindigten sich an. «Auch ist der Freisinn in der Kirche durchaus nicht iiberwunden,
sondern steht als Gefahr immer noch am Horizont», erklarte Pfarrer Wilhelm Bernoulli im
Biiro des Zentralkomitees 1943.'¢ Mit dem Freisinn hatte Bernoulli auch die historisch-
philologische Bibelkritik und die vergleichenden Religionswissenschaften im Visier. In
einer zunéchst internen, dann leicht veridndert verdffentlichten Programmschrift holte
er mit zwei Mitarbeitern zu einem Rundumschlag aus. Es sei zu beklagen, «dass in-
mitten der Landeskirche Jesu Christi Herrschaft und Gottheit nicht nur bekannt, sondern
auch bestritten wird, dass Gottes Wort nicht als einzige Grundlage und Richtschnur fiir
Verkiindigung, Lehre und Leitung gilt, und dass die menschliche Vernunft dieselben
Rechte beansprucht wie der Gehorsam des Glaubens.» So komme es dann dazu, dass
etwa die Auferstehung Christi mit dem agyptischen Osiris-Mythos parallelisiert werde.
In Abgrenzung zu solchem Relativismus gewihre die Evangelische Gesellschaft «unter
ihren Mitgliedern und bei ihren Zusammenkiinften, in ihren Werken und Zweigen, dem
Irrtum keine Gleichberechtigung neben der Wahrheit».'*” Damit war man zur Vorstellung
des gldaubigen Kerns in einem Meer von Unglauben zuriickgekehrt: «Die Landeskirche
[...] hat keinen Herrn mehr. Das Bekenntnis zum biblischen Christus ist preisgegeben
[...]. Unsere Kirche schiitzt auch die Verleugnung Christi und deckt auch dieses Zeugnis
mit ihrer Autoritit.»'® Wenn Bernoulli und seine Mitstreiter allerdings gehofft hatten,
«[d]ie Minoritdtsgemeinden, Kapellen und Vereinshiduser unserer Gesellschaft werden
auch in Zukunft ihre grosse Bedeutung fiir unsere Kirche und unser Volk haben»,'”
so hatten sie sich geirrt. Die Zukunft der Gesellschaft lag nicht in den theologischen
Debatten, sondern in der christlichen Sozialarbeit.

3.3. Die Organisation der Gesellschaft
3.3.1. Ein Verein entwickelt Strukturen

Von 1847 bis 1993 war die Evangelische Gesellschaft rechtlich ein Verein, der Aufgabe
und innere Organisation statutarisch festzuhalten hatte. Beides verdnderte sich trotz
verschiedener Statutenrevisionen wenig. Grundlage der Gesellschaft war das apos-
tolische Glaubensbekenntnis.'*® Ihr Ziel bestand darin, den «evangelischen Glauben
und evangelisches Leben im Kanton Ziirich zu férdern» (1847), «das Reich Gottes
zu fordern» (1874 und 1931), «dem Reich Gottes zu dienen» (1973) oder «Gott [zu]
dienen» (1983). Differenzierter wurde die Beziehung zur Landeskirche umschrie-
ben. Hiess es 1847 noch, dass man «im Einklang mit der Kirche» arbeiten wolle,
konstatierte man 1874, als man sich klar in der Opposition befand, man tue dies «im
Anschluss an die bestehende Kirche und, soweit dies nicht méglich ist, in evangelisch
freier Weise». Nachdem sich die Beziehungen verbessert hatten, hielt man 1931 und
bei allen spéteren Revisionen fest, dass man «selbstdndig, aber im Anschluss an die
Landeskirche» titig sei.!!

52



Blick in den Hof des Hauses Augustiner-
hof 2, von 1866 bis 1971 Sitz der Evan-
gelischen Gesellschaft. 1900 bis 1911 war
das Haus auch Sitz des Christlichen Vereins
junger Manner. (Quelle: Baugeschichtliches
Archiv Ziirich, Ziirich, 13.79100-c)

Organe der Gesellschaft waren zunichst die Mitgliederversammlung und das von
dieser gewihlte Zentralkomitee (ab 1973: «Zentralvorstand»), in welchem es neben
Beisitzern einen Prisidenten, einen Vizeprésidenten, einen Aktuar und einen Quéstor
gab. Alle Komiteemitglieder arbeiteten neben- und ehrenamtlich; erst 1971 fiihrte man
Entschiadigungen ein.'*? Das Zentralkomitee trat im 19. Jahrhundert im Jahr etwa zwolf
Mal zusammen, zwischen 1900 und 1930 sechs bis neun Mal. 1931 wurde innerhalb
des Zentralkomitees ein vier- bis achtkdpfiges Biiro (ab 1973: «leitender Ausschuss»)
gebildet. Dieses war nun fiir die eigentliche Geschéftsfithrung zustindig und tagte
etwa monatlich, wihrend das Zentralkomitee iiber die Vorschldge des Biiros entschied
und nur noch zwei- bis viermal im Jahr zusammenkam. Erst nach langen Diskussio-
nen leistete sich die Gesellschaft 1898 ein vollamtliches Sekretariat; Sekretar war bis
1961 immer ein Pfarrer.'*? Bis Mitte der 1860er-Jahre traf sich das Zentralkomitee im
Haus eines Mitglieds. Mit dem Kauf eines Teils des ehemaligen Augustinerklosters
1866, aus dem soeben die Universitit in die neu erbaute Eidgendssische Technische
Hochschule umgezogen war, kam man im Augustinerhof 2 zu einem Gesellschaftssitz.
Dieser wurde 1971 in ein neu errichtetes Biirohaus an der Brauerstrasse 60, 1978 an
die Haringstrasse 20 verlegt.

Im Verlauf ihrer Geschichte griindete die Gesellschaft eine grosse Zahl verschieden-
artigster «Werke». Rechtlich unterschied man zwischen Zweigwerken, Zweigvereinen
und selbstdandigen Unternehmungen.

Die Zweigwerke waren Besitz der Gesellschaft und juristisch unselbstindig. Ihre
Leitung erfolgte durch Kommissionen (ab 1931 «Vorstdnde»), die vom Zentralkomitee
eingesetzt wurden, wobei meistens eines oder mehrere Mitglieder des Zentralkomitees

53



darin Einsitz nahmen. Die Zweigwerke fiihrten eine eigene Kasse und lieferten eine
eigene Jahresrechnung ab; die Zentrale spielte ihnen gegeniiber gewissermassen die
Rolle einer Holding-Gesellschaft, welche auch die Defizite einzelner Werke ausglich.
Der Umfang der Zweigwerke war sehr unterschiedlich; einzelnen Kommissionen,
von denen nur wenig Wirkung ausging, stand die Kranken- und Diakonissenanstalt
Neumiinster gegeniiber, deren Umsatz viel grosser war als jener der «Hauptkasse» des
Zentralkomitees. Die Zweigvereine waren juristisch selbstéindig, jedoch durch Vertrige
mit der Gesellschaft verbunden. Zu ihnen gehorten die zahlreichen evangelischen Orts-
vereine, die Bezirkssektionen und ein Teil der Minoritatsgemeinden.'** Die Vereinsmit-
glieder konnten, mussten aber nicht Mitglieder der Evangelischen Gesellschaft sein.
Einige Zweigvereine, wie etwa der «Evangelische Armenverein», hatten allerdings nur
formal Vereinscharakter und unterschieden sich faktisch nicht von den Zweigwerken.
Schliesslich gab es Unternehmungen, die von Anfang an vollig selbstdndig waren und
in den Jahresberichten der Gesellschaft nicht auftauchten, bei deren Griindung jedoch
Exponenten der Evangelischen Gesellschaft massgebend mitwirkten und die mit die-
ser personell iiber lingere Zeit hindurch eng verflochten blieben. Dazu gehdrten etwa
samtliche evangelischen Privatschulen.'**

3.3.2. Von einer stddtischen zu einer kantonalen Gesellschaft

Schon bei ihrer Griindung erklirte die Evangelische Gesellschaft das ganze Kantons-
gebiet zu ihrem Aktionsfeld. Thre Exponenten lebten zunéchst aber in der Stadt oder
in deren Néhe. Vor allem die Pfarrer in den Landgemeinden boten indessen eine gute
Basis fiir ein kantonsweites Netz. 1865 zihlte die Gesellschaft 164 Mitglieder — davon
72 Pfarrer. Von diesen wohnten 57 im Bezirk Ziirich, 92 in den iibrigen Bezirken und 15
ausserhalb des Kantons. In der Mitte der 1860er-Jahre begann der Aufbau von Bezirks-
vereinen; die Mitglieder solcher Vereine waren automatisch Mitglieder der Gesellschaft.
1874 gab es bereits sieben Bezirksvereine."*® Diese hielten in der Regel zwei bis vier
Versammlungen pro Jahr ab, an welchen vor allem Vortrige und Diskussionen geboten
wurden. Man zihlte dabei jeweils etwa 30-50 Teilnehmer. Die Entwicklung stagnierte
allerdings bereits am Ende des 19. Jahrhunderts, als noch fiinf Bezirksvereine'* exis-
tierten. Nach dem Ersten Weltkrieg setzte ein Abwirtstrend ein. In einer Zeit, in der
das landeskirchliche Leben aktiver geworden war und die «Positiven» keineswegs mehr
im kirchlichen Abseits lebten, bestand immer weniger ein Bediirfnis, sich in einem
besonderen Bezirksverein zu engagieren.'”® Man begniigte sich nun mit einer einzigen
Zusammenkunft im Jahr. Schliesslich 16ste sich eine Bezirkssektion nach der anderen
auf, als letzte jene von Horgen 1956.!%

Auf ein eher unerwartetes Hindernis stiess die kantonsweite Ausdehnung der Gesell-
schaft nach 1870. 1871 organisierten sich die verschiedenen theologischen Lager auch
auf gesamteidgendssischer Ebene. Die Liberalen bildeten den «Schweizerischen Verein
fiir freies Christentum», die Vermittler die «Schweizerisch-kirchliche Gesellschaft» und
die Konservativen den «Schweizerischen evangelisch-kirchlichen Verein». Dieser ging
unverziiglich daran, kantonale Sektionen zu bilden. Das Naheliegendste wire gewesen,
wenn die Evangelische Gesellschaft diese Rolle iibernommen hitte. Dazu kam es zunéchst

54



jedoch nicht, weil die Gesellschaft bei manchen Frommen auf dem Land als zu stidtisch
und zu landeskirchennah galt. Infolgedessen entschloss man sich zu einem merkwiir-
digen Provisorium, dessen Ausgang allerdings abzusehen war. Neben der Evangelischen
Gesellschaft entstand ein nominell selbstidndiger «Evangelisch-kirchlicher Verein»,
dessen Fiithrung jedoch das um einen Vertreter der Landschaft erweiterte bestehende
Zentralkomitee iibernahm. Mit Jakob Goldschmid war dort Winterthur bereits seit 1869
vertreten. Der neue Verein entwickelte unter diesen Umsténden nie ein Eigenleben, zumal
er kaum eigene Geldmittel besass.'* Immerhin sammelte er gegen 300 Mitglieder, von
denen allerdings fast 200 bereits der Evangelischen Gesellschaft angehorten. Nach der
zweijahrigen Probezeit wurde fusioniert, faktisch ging der Verein in der Gesellschaft
auf. Diese nannte sich von da an «Evangelische Gesellschaft des Kantons Ziirich» (statt
«in Ziirich») und {ibernahm damit 1874 gleichzeitig die Funktion einer kantonalen Sek-
tion des Schweizerischen Evangelisch-kirchlichen Vereins. Was zunichst als Hindernis
erschienen war, wurde zum Hilfsmittel fiir die kantonsweite Expansion.'*!

3.3.3. Die Mitglieder

Hatte die Evangelische Gesellschaft 1865, vor der Vereinigung mit dem kurzlebigen
«Evangelisch-kirchlichen Verein» 164 Mitglieder gezihlt, so waren es nun 245.'%? 1895
hatte man 601 Mitglieder, davon 67 Pfarrer. Ein Viertel davon lebte im Bezirk Ziirich,
je ein Sechstel in den Bezirken Winterthur-Andelfingen, Pféiffikon-Uster-Hinwil und
Horgen.'** 1899 war die Mitgliederzahl auf 662 angestiegen. Nachdem seit 1903 auch
Frauen der Gesellschaft beitreten durften, stieg die Mitgliederzahl bis 1910 auf 730.'*
In der Folge wurde die Mitgliederkontrolle offenkundig vernachléssigt. 1936 hatte man
4000 Adressen in der Kartei, doch waren nur 400 Mitgliederbeitrige eingegangen. Darauf
offerierte man allen noch Lebenden die drei Moglichkeiten, Mitglied zu bleiben, einem
«Freundeskreis» ohne Beitragsverpflichtung anzugehoren oder ganz auszutreten. In der
Folge entschieden sich 900 fiir die Mitgliedschaft, wihrend 600 lieber «Freunde» sein
wollten. In den folgenden Jahrzehnten bis 1973 sank die Mitgliederzahl auf 630, doch
befanden sich unter diesen offenbar wieder viele Karteileichen. Eine erneute Umfrage
ergab namlich, dass nur noch 300 Mitglieder und weitere 100 «Freunde» sein wollten.
1989 war die Mitgliederzahl auf 200 gesunken.'®

Im Budget der Gesellschaft spielte der obligatorische Mitgliederbeitrag keine grosse
Rolle. Bis 1921 bezahlten die Mitglieder 1 Franken pro Jahr, danach bis 1973 2 Fran-
ken. Erst in der Schlussphase des Daseins als Verein wurde er auf 5 Franken (1973),
10 Franken (1986) und 20 Franken (1992) erhht. Auch sonst erwartete man von einem
Mitglied, sofern es nicht in Kommissionen mitarbeiten wollte, nicht besonders viel:
«Die Evangelische Gesellschaft als Verein fiir innere Mission hat einen vorwiegend
praktischen Zweck, mehr zur Wirkung nach aussen als zur gegenseitigen Wirksamkeit
ihrer Mitglieder aufeinander [...]. Die Mitglieder [...] haben ausser dem allgemeinen
christlichen Glaubensbekenntnis weiter gar nichts Besonderes miteinander gemein als
eben eine bestimmte Teilnahme fiir jenen Zweck. Fiir diesen wird aber unmittelbar
nur gearbeitet von einem Komitee, mit viel Geschick und Aufopferung, grossenteils
in geschiftlicher Weise [...].»'* Die ganze Arbeitslast liege beim Zentralkomitee und

55



den Kommissionen, stellte 25 Jahre spiter Theophil Zimmermann fest: «Aber die
600 Mitglieder [...]?7 Ach, die stehen leider zum grossen, grossen Teil in keiner anderen
Verbindung zum Zentralkomitee als in der, dass sie die ihnen jahrlich zugesandte Karte
mit der Nachnahme des Mitgliederbeitrags giitigst nicht refiisieren.»'¥’

Nach den Statuten war zwar die jadhrliche Mitgliederversammlung die oberste
Instanz. Sie genehmigte den Jahresbericht und die Jahresrechnung sowie Statutenéinde-
rungen, Vertrdge und andere wichtige Geschifte. Ferner wihlte sie die Mitglieder des
Zentralkomitees auf eine Amtszeit von zwei Jahren sowie separat den Prasidenten.'*
Wiederwahl war moglich. Die faktische Machtverteilung war anders. Wer im Komi-
tee bleiben wollte, wurde wieder gewihlt; Ab- oder Kampfwahlen gab es nicht. Trat
jemand zuriick oder starb, dann suchte das Zentralkomitee selbst einen Nachfolger.
Nach der Statutenrevision von 1931 wurde diese Aufgabe vom Biiro iibernommen.
An der Mitgliederversammlung, an der — eine Konstante in der Geschichte der Ge-
sellschaft — 50—100 Personen teilnahmen, wurden die Geschéfte meist diskussionslos
behandelt: «Alle zwei Jahre sind Wahlen zu treffen, die sich schnell erledigen. Die
Rechnungen sind auch bald abgenommen.»'*’ 1884 genehmigte die Mitgliederver-
sammlung beispielsweise den Vertrag iiber den Zusammenschluss mit der Midnnedorfer
Versammlung Samuel Zellers,'”® obwohl der Text den Teilnehmern gar nicht vorlag.
Mehr als die Geschifte interessierte in der Regel der anschliessende Vortrag. An dem
am Nachmittag folgenden «Jahresfest», das auch befreundeten Nichtmitgliedern und
Ehefrauen offen stand, konnten sich dann durchaus 200 oder 300 Personen einfinden,
besonders wenn man dazu von der Hausherrin Bertha Rieter-Bodmer in den Rieterpark
in Ziirich-Enge eingeladen wurde.

3.3.4. Das Zentralkomitee

Zumindest bis zur Statutenrevision von 1931 war das Zentralkomitee das weitaus wich-
tigste Organ der Evangelischen Gesellschaft. In seiner Zusammensetzung kommen daher
auch die soziale Struktur und die geistige Ausrichtung der Gesellschaft zum Ausdruck.

Bei der Griindung 1847 zihlte das Zentralkomitee neun Mitglieder, ein Jahr spiter
waren es elf. Ende der 1860er-Jahre begann ein Erweiterungsprozess, der Mitte der
1870er-Jahre mit der Fixierung auf 15 Mitglieder abgeschlossen wurde. Dabei blieb
es, von einer kurzfristigen Vergrosserung in den 1930er-Jahren abgesehen, bis 1973.
Wer ins Komitee gelangte, blieb in der Regel lange drin. Die zwischen 1847 und 1885
gewihlten Mitglieder harrten im Durchschnitt tiber 17 Jahre aus, die zwischen 1886
und 1965 erkorenen 16 Jahre. Einzelne brachten es auf iiber 40 Jahre. Erst bei den nach
1965 Gewihlten und bis 2006 Zuriicktretenden reduzierte sich die Verweildauer auf
durchschnittlich acht Jahre.

Zwischen 1847 und 1994 hatte die Gesellschaft zehn Prasidenten, die im Durch-
schnitt ihr Amt fast 15 Jahre ausiibten. Oft blieben die Mitglieder bis zu ihrem Tod im
Komitee, selbst wenn sie krank oder gar — wie Heinrich Pestalozzi-Bodmer — erblindet
waren. Zwischen 1847 und 1925 schieden 30 Mitglieder durch den Tod aus, 28 zu
Lebzeiten, meist wegen hohen Alters oder — vor allem bei Pfarrern — eines Wechsels in
eine Gemeinde ausserhalb des Kantons Ziirich. Danach wurde der Weggang durch Tod

56



Spiritus Rector der Gesellschaft

Diethelm Hofmeister (1814-1893) entstammte
einer altziircherischen Familie. Er studierte Theo-
logie, iibte aber nie den Beruf eines Pfarrers aus,
sondern machte eine Karriere in der stidtischen
Verwaltung. Er war Bezirksrat und prasidierte
zwischen 1861 und 1874 die stadtische Schulpfle-
ge. Der Junggeselle war wohl Hauptverfasser des
Aufrufs zur Neugriindung der Gesellschaft 1846
und diente bis 1884 als Aktuar des Zentralkomi-
tees. Zudem war er in zahlreichen Zweigwerken
der Gesellschaft titig. 1870—1893 prisidierte er
die Kranken- und Diakonissenanstalt. Ausserhalb
der Gesellschaft war er in der Leitung der Erzie-
hungsanstalt «Friedheim» bei Bubikon sowie in = Diethelm Hofmeister. (Quelle: Archiv
der Blinden- und Taubstummenanstalt Ziirich titig.  der Evangelischen Gesellschaft)

Nach zahlreichen Zeugnissen war er der eigentliche

Spiritus Rector der Gesellschaft, in dessen Hénden alle Fiden zusammenliefen. Hofmeister
verband diplomatische Formen mit Autoritit: «Es war das Regiment eines feinsinnigen,
human denkenden und christlich fiihlenden Mannes, aber es war ein Regiment.»!

1 Ritter S. 9. Zur Stellung Hofmeisters auch: Jb. Krankenasyl 1892/93, S. 5 f.; Kappeler S. 20;
Pestalozzi, S. 23; Ev. Wochenblatt vom 6. 11. 1884, S. 5 f., und vom 11. 5. 1893, S. 78: «Man
warf ihm vor, dass er seinen Willen immer durchsetzen wollte [...]. Meistens hatte er Recht.»
Dagegen war der dritte Priisident, Johann Jakob Hess (1872-1876) offenbar eher ein Mann des
Ausgleichs. Vgl. Hess, Diakon, S. 55 ff.

allmihlich zum Ausnahmefall; zwischen 1926 und 2006 starben 17 Komiteemitglieder
wihrend ihrer Amtszeit, wahrend 96 zuriicktraten. Der lange Verbleib fiihrte dazu, dass
das Durchschnittsalter im Zentralkomitee recht hoch war. Betrug es 1850 noch 48 Jahre,
so waren es 1880 56 Jahre, 1910 59 Jahre und 1930 iiber 60 Jahre."'

Das Zentralkomitee setzte sich aus Laien und Pfarrern zusammen. Die Pfarrer stellten
zwischen 1850 und 1950 jeweils vier bis sieben Mitglieder, bildeten also immer eine
starke Minderheit. Dann ging die Zahl ihrer Vertreter bis auf einen einzigen (1970)
zuriick, stieg dann aber bis 1990 wieder auf sechs an. Bis 1880 stammte die Mehrzahl
der Pfarrherren im Komitee aus altziircherischen Familien, danach ging deren Anteil
allméhlich zuriick. Fiinf der zehn Prisidenten zwischen 1847 und 1994 waren Pfarrer.
Bei den Laien lésst sich bis in die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg — als die Agglo-
merationsbildung einsetzte — weiter zwischen Vertretern der Stadt und solchen der
Landschaft unter Einschluss von Winterthur differenzieren. Als Folge der beschriebenen
kantonsweiten Vernetzung stieg die Zahl der Komiteemitglieder aus der Landschaft von
einem (1850) auf zwei (1870-1900) und dann auf vier bis fiinf an. Man war offenbar

57



58

Sechs Generationen —
eine engagierte konservative Pfarrerdynastie

Der Sohn des Kriamers Hans Rudolf Zimmermann,
Rudolf (1744—1797) wurde Pfarrer in Regensdorf.
Sein Sohn Hans Rudolf (1792-1867) studierte
ebenfalls Theologie und versah verschiedene
Pfarrstellen, zuletzt jene am stidtischen Waisen-
haus. Er war konservativ; bei der Neugriindung
der Evangelischen Gesellschaft 1847 soll ihm das
Prisidium angetragen worden sein, das er aber
ablehnte. Sein Sohn Georg Rudolf (1825-1900)
wurde 1852 Pfarrer am Fraumiinster und 1854
Mitglied des Zentralkomitees der Evangelischen
Gesellschaft, in dem er bis 1899 blieb, von 1876
bis 1893 als Priisident. Er war massgeblich an der ~ Georg Rudolf Zimmermann.
Griindung der Kranken- und Diakonissenanstalt  (Quelle: Baumgarter, S. 397)
Neumiinster beteiligt und hatte von 1893 bis 1899

deren Prisidium inne. In der Synode war er der Wortfiihrer der Konservativen; «innere Kédmpfe,

wie die meisten Theologen sie durchfechten miissen, scheinen ihm génzlich ferne geblieben
zu sein», schrieben seine Sohne.' Sein Ende war nicht ohne Tragik. Er realisierte offenbar
nicht, dass er alterte, seine Predigten an Schwung verloren und wegen seines Hustens auch
schwer verstidndlich waren. Obwohl selbst seine Familie ihm den Riicktritt nahelegte, be-
warb er sich als 73-Jahriger erneut fiir das Fraumiinsterpfarramt und erlebte die Demiitigung
einer Abwahl. Von seinen S6hnen wurden Arnold (1872-1951) und Theophil (1861-1939)
ebenfalls Pfarrer, wihrend ein dritter Sohn, Rudolf (1859-1937) einen Konfessionswechsel
vollzog und Karmeliterpriester wurde. Arnold war kurze Zeit Mitglied des Zentralkomitees
der Evangelischen Gesellschaft und wurde dann Prisident des Schweizerischen Evange-
lisch-kirchlichen Vereins. Theophil gehorte dem Zentralkomitee von 1904 bis 1937 an und
war von 1931 bis 1936 Prisident der Gesellschaft. Seine S6hne Hans Martin (1895-1980)
und Rudolf (1893-1955) wurden ebenfalls Pfarrer, der eine in der Diaspora in Altdorf, der
andere in Biilach, wo er der letzte Prisident des dortigen Bezirksvereins der Evangelischen
Gesellschaft war. Nach dem Riicktritt seines Vaters wurde er angefragt, ob er die Nachfolge
im Zentralkomitee iibernehmen wolle, doch lehnte er wegen Arbeitsiiberlastung ab. Rudolfs
Sohn Hansjiirg (1920-1983) wurde ebenfalls Pfarrer und leitete jahrzehntelang die Stadt-
mission Winterthur; in seinen letzten drei Lebensjahren war er Mitglied des Vorstands der
Evangelischen Gesellschaft.

1 Zimmermann, Piographie, S. 105



bestrebt, vor allem die wichtigsten Stiitzpunkte auf der Landschaft dadurch an sich zu
binden.!*? Zeitweise waren auch der Christliche Verein Junger Manner (CVIM) und
die theologische Fakultdt der Universitdt — durch den Kirchenhistoriker Fritz Blanke
1935-1958 — im Zentralkomitee vertreten.

Das dominierende Element unter den Laien bildeten wihrend langer Zeit die Vertreter
des konservativen altziircherischen Biirgertums, etwa der Usteri, Pestalozzi, Rahn, von
Schulthess-Rechberg, Spondlin, Hirzel und Mousson. In diese Kreise integriert wurden
auch einzelne Zugezogene, wie der vielseitige gebiirtige Wiirttemberger Hermann Fi-
denbenz oder der ebenfalls aus Wiirttemberg stammende Buchhindler Christian Hohr,
der Anna Barbara Hirzel geheiratet hatte. Zwischen 1850 und 1900 stellten sie — ohne
die genannten Zuziiger — immer mindestens vier, zeitweise sogar sieben Mitglieder. Zu-
sammen mit den Pfarrern altziircherischer Herkunft hatten sie so eine sichere Mehrheit.
Noch deutlicher zeigt sich ihre Dominanz bei den Delegierten des Zentralkomitees in
den zahlreichen Zweigwerken, wo sie eine gewisse Kontrollfunktion ausiibten. Im Jahr
1900 waren 17 von 31 Delegiertenstellen in der Hand von Angehorigen alter Ziircher
Geschlechter, 7 von sonstigen Laien — wobei der rastlose Hermann Eidenbenz allein 5
versah — und 7 von Pfarrern. Zehn Jahre spiter waren von 27 Delegiertenstellen noch
12 in altziircherischer Hand. Besonders gut vertreten war «Alt-Ziirich» im wichtigsten
Zweigwerk, in der Kranken- und Diakonissenanstalt Neumiinster. Nach dem Ersten
Weltkrieg nahm die Prdsenz der alten Ziircher Familien im Zentralkomitee deutlich
ab; nach dem Tod des langjidhrigen Prisidenten Eduard Usteri-Pestalozzi 1928 hielten
allein noch Wilhelm Spondlin (1929-1965, Prasident 1936-1953) und Emil Eidenbenz-
Pestalozzi (1930-1948) das Banner aufrecht.

3.3.5. Ein Netzwerk von Verwandten

Als Eduard Usteri-Pestalozzi, Ururenkel von Johann Caspar Lavater und Urenkel des
Antistes Georg Gessner 1884 in das Zentralkomitee eintrat, waren ihm die meisten
Gesichter wohl vertraut. Da war sein Onkel Pfarrer Hans Kaspar Georg Usteri-Zwingli,
ein Spezialist fiir Bibeliibersetzung, da war auch sein Schwiegervater, der Seidenin-
dustrielle Heinrich Pestalozzi-Bodmer. Wenige Jahre vorher wire er einem weiteren
Onkel, Notar Franz Meyer-Usteri, begegnet. Und schliesslich war ihm bewusst, dass
sein Grossvater, Stadtrat Martin Usteri-Gessner, zu den Griindern der Evangelischen
Gesellschaft gehort hatte.

Der Schwiegervater war nicht der einzige Pestalozzi. Aus einem anderen Zweig
(«Miinsterhof») stammte der Eisenhéndler Rudolf Pestalozzi-Wiser, wihrend Jahr-
zehnten Prisident des Armenvereins der Gesellschaft. Sein Sohn Ludwig, Pfarrer am
Grossmiinster, war ein Neffe von Pfarrer Johann Jakob Hess-Wiser, dem dritten Prisi-
denten der Gesellschaft, hatte die Tochter Julie des konservativen Pfarrers Hans Rudolf
Wolfensberger geheiratet und gehorte dem Zentralkomitee seit 1869 an. Ludwigs Bruder
Friedrich Otto Pestalozzi-Junghans war Kaufmann und konservativer Politiker, daneben
jahrzehntelang Prisident des «Gratis-Lesezirkels»'*® und spiter auch des Armenvereins.
Er wurde zum Doppelschwager des langjihrigen Komiteemitglieds Hermann Eidenbenz,
dessen Tochter seinen Sohn und dessen Sohn Emil — spiter ebenfalls im Zentralkomitee

59



—seine Tochter heiratete. Als Eduard Usteri 1899 auch das Priasidium der Kranken- und
Diakonissenanstalt Neumiinster iibernahm, arbeitete er eng mit den dortigen Quéstoren
Konrad Emil Pestalozzi-Escher und dessen Nachfolger Hermann Pestalozzi-Schulthess
zusammen.'>*

Vor Konrad Emil Pestalozzi hatte dort Rudolf Emanuel Heinrich Mousson-von May
jahrzehntelang die Kasse verwaltet.'”> Auch diese Familie war Eduard Usteri vertraut.
Dessen Vater, Johann Emanuel Heinrich Mousson, war in der Zeit des konservativen
Intermezzos 1839-1845 Regierungsrat, spéter Stadtrat und Stadtprésident gewesen und
hatte zu den Griindern der Evangelischen Gesellschaft gehort. Mit Anna von May heiratete
sein Sohn Rudolf Heinrich eine Erbin der Maschinenfabrik Escher-Wyss. Deren Griinder,
Hans Kaspar Escher, hatte neben einer Enkelin — Tochter eines vor ihm verstorbenen
Sohnes — zwei Tochter hinterlassen. Die eine, Mathilde Escher, blieb unverheiratet und
wurde zu einer grossen Gonnerin der Evangelischen Gesellschaft, die andere, Anna
Barbara, heiratete den Berner Patrizier Anton von May, dessen Schwiegersohn Rudolf
Heinrich Mousson wurde. Mousson-von May gehorte dem Zentralkomitee nur kurze
Zeit an. Sein Sohn Heinrich («Henri») wurde Regierungsrat und prisidierte nach seinem
Riicktritt die Kranken- und Diakonissenanstalt Neumiinster, die 1930/31 zur selbstén-
digen Stiftung wurde.'*®* Mousson-von Mays Neffe Adolf Mousson schliesslich wurde
Pfarrer an der von der Evangelischen Gesellschaft unterhaltenen St.-Anna-Gemeinde'”’
und amtete danach bis zu seinem Tod als Gesellschaftssekretidr. Sein Bruder Conrad
Georg heiratete Julie Eidenbenz, eine Tochter von Hermann Eidenbenz.

Adolf Mousson war mit Nelly Rahn verheiratet. Auch David Rahn hatte zu den
Griindern der Evangelischen Gesellschaft gehort. Sein Neffe, der Vater von Adolfs
Frau, der Bankier Louis Rahn-Bérlocher, war jahrzehntelang Quéstor der Evangelischen
Gesellschaft. Nellys Bruder, Pfarrer Louis Rahn-Schlipfer, wurde Direktor der Kranken-
und Diakonissenanstalt und gehorte dem Zentralkomitee ebenfalls einige Jahre lang an.

Der Evangelischen Gesellschaft nahe standen auch die Familien von Schulthess-
Rechberg und Spondlin. Gustav Anton von Schulthess-Rechberg, zunédchst Bankier
und spiter Borsenmakler, gehorte dem Zentralkomitee 15 Jahre lang an und war an der
Griindung zahlreicher Zweigwerke sehr aktiv beteiligt. Einer seiner Sohne, Gustav,
wurde Theologieprofessor an der Universitét Ziirich sowie Kirchenrat und arbeitete als
konservativer Exponent eng mit dem Zentralkomitee zusammen, dem er jedoch nicht
angehorte. Eine Schwester Gustavs war mit dem in Basel wirkenden Theologen Conrad
von Orelli verheiratet, der lange Zeit Prisident des Schweizerischen evangelisch-kirch-
lichen Vereins war. Ihr Sohn Konrad wurde Nachfolger seines Onkels an der Universitat
Ziirich, trat nach einigen Jahren zuriick und ging ins Pfarramt; er sass 42 Jahre lang
im Zentralkomitee. Gustavs Sohn Georges, ebenfalls Theologe, libernahm spiter von
Heinrich («Henri») Mousson das Stiftungsprisidium der Kranken- und Diakonissen-
anstalt Neumiinster. Hans Heinrich Spondlin spielte vor allem bei der Griindung des
Evangelischen Lehrerseminars eine wichtige Rolle. Sein Sohn Rudolf wurde Mitglied
des Zentralkomitees, ebenso sein Enkel Wilhelm, der schliesslich in schwierigen Zei-
ten'® das Prisidium iibernahm.'®®

Die verwandtschaftlichen Beziehungen bilden zu einem grossen Teil das gesell-
schaftliche Netzwerk der Gesellschaft bis zur Zwischenkriegszeit ab. Da gab es die
Pfarrer, die gewissermassen fiir den «geistlichen Uberbau» zustindig waren und die

60



Ein vielseitiger und einflussreicher Prdsident

Eduard Usteri-Pestalozzi «im Neuenhof» (1851—
1928) machte eine Karriere in der Bank Leu & Co.,
deren Verwaltungsratsprésident er von 1900 bis 1920
war. In dieser Eigenschaft gehorte er den Verwal-
tungsriten verschiedener weiterer Unternehmungen
an. Seine politische Karriere als Konservativer
fithrte ihn in den Grossen Stadtrat (Legislative;
1885-1918) und in den Kantonsrat (1890-1917),
seine kirchenpolitische 1895 in die Synode und 1908
in den Kirchenrat. Er kommandierte das Infanteriere-
giment 23, weshalb er allgemein als «Oberst Usteri»
angesprochen wurde. Im gesellschaftlichen Bereich
war er Mitglied der Gesellschaft der Schildner zum
Schneggen sowie von 1887 bis 1917 Zunftmeister = Eduard Usteri-Pestalozzi.

der Gerber und Schuhmacher. Daneben beteiligte  (Quelle: Archiv der Evangelischen

er sich an zahlreichen karitativen Werken wie  Gesellschaft)

der Mathilde Escher-Stiftung und der Anstalt fiir

Epileptische. 1884 wurde er Mitglied des Zentralkomitees der Evangelischen Gesellschaft,
1893 iibernahm er das Prisidium und behielt es bis zu seinem Tod. Er leitete auch mehrere
Zweigwerke, vor allem ab 1899 die Kranken- und Diakonissenanstalt. Er galt als traditions-
bewusster, glaubiger Protestant, aber nicht als Frommler. Aus seiner Privatschatulle stopfte er
manche Locher in den Kassen der Gesellschaft. — Das Leben des tatkréftigen Mannes verlief
nicht ohne Tragik. Seine Ehe mit Anna Maria Pestalozzi blieb kinderlos. Sein Haus musste
auf sein Ableben hin 1920 dem Schweizerischen Bankverein verkauft werden, da die Bank
Leu ein Sanierungsfall geworden war. Nach Usteris Tod diente das Haus dem Bankverein
als Dependance, bis es 1953 dem heutigen Neubau (UBS am Paradeplatz) weichen musste.
Obwohl Usteri in seinen letzten Lebensjahren schwer krank war, konnte oder wollte er keine
Nachfolger einarbeiten. Nach seinem Tod blieb das Prisidium drei Jahre lang verwaist.'

1 Zur Biografie: Mousson, Usteri, S. 4 ff.; Usteri, Stammbuch, Nr. 120; vgl. ferner Usteri, Familie,
S. 351 ff.

meisten Beitrige fiir das «Evangelische Wochenblatt» und andere Periodika'® liefer-
ten. Da gab es die Kaufleute und Bankiers, welche die finanziellen Fragen regelten,
die Buchhaltung iibernahmen und auch mit eigenen Geldzuwendungen nicht kargten.
Da gab es die Politiker, die zwar keine Subventionen vermittelten, aber doch die
Anliegen der Gesellschaft — etwa Schulgriindungen — beforderten. Und schliesslich
gab es die begiiterten ledigen Frauen und Witwen, die als grossziigige Gonnerinnen
in Erscheinung traten.

61



3.3.6. Vom Verein zur Stiftung

1935 eskalierte in der Gesellschaft eine seit Langem schwelende Finanzkrise.'®! Diese
erforderte die Aufgabe einer Reihe von Zweigwerken, einen Personalabbau im Bereich
der Stadt- und der Landmission sowie eine Zentralisierung der Organisation. Erstmals in
ihrer Geschichte erhielt die Gesellschaft einen kaufméannischen Verwalter, der den Sekretir
Pfarrer Alex Binder entlastete.'®> An die Stelle der einzelnen Kassen der Zweigwerke
trat eine zentrale Buchhaltung. Nach dem Tod Binders 1961 ging die Verwaltung ganz
in die Hdande kaufménnisch ausgebildeter Laien iiber. Innerhalb des Zentralkomitees
wurde nun die Hauptarbeit vom «Biiro» verrichtet.

1973 erfolgte erneut eine Statutenrevision. Aus dem Biiro wurde nun ein achtkop-
figer «leitender Ausschuss», aus dem Zentralkomitee ein «Vorstand». In diesen wurde
der bisher untergeordnete Vorstand der Stadtmission integriert, sodass man nun auf
28 Mitglieder kam. Dies war offenbar zu viel, sodass man in den folgenden Jahren frei
gewordene Sitze nicht mehr besetzte. Eine neue Statutenrevision 1983 legte die Zahl
der Vorstandsmitglieder nicht fest. Neben dem Verwalter, dem Leiter und zwei weiteren
Vertretern der Stadtmission gehdrten dem Vorstand zwei Delegierte der ziircherischen
Landeskirche von Amts wegen an. Das liess sich auch begriinden: Ohne kirchliche
Subventionen hitte die Gesellschaft ihre Werke, vor allem die Stadtmission, langst nicht
mehr unterhalten konnen. In den folgenden Jahren ging die Zahl der Vorstandsmitglieder
wieder auf 16 zuriick.

Immer mehr stellte sich die Frage, ob die Rechtsform eines Vereins fiir ein Gebilde,
das iiber bedeutende Vermogenswerte verfiigte, seine karitativen Leistungen trotzdem
nicht mehr allein aus eigener Kraft erbringen konnte und zudem kaum ein eigentliches
Vereinsleben fiihrte, angemessen sei. Die sinkende Mitgliederzahl und die geringe
Beteiligung an den Mitgliederversammlungen konnten zudem eine «unfreundliche
Ubernahme» durch eine kleine Gruppe ermdglichen. Diese Gefahr drohte real von
evangelikalen Kreisen um 1990. Zahlreiche Neuanmeldungen von Angehorigen der
«Evangelisch-kirchlichen Vereinigung von Stadt und Kanton Ziirich» (EKVZ) trafen bei
der Evangelischen Gesellschaft ein. Der leitende Ausschuss sistierte die Neuaufnahmen
und schlug die Umwandlung der Gesellschaft in eine Stiftung vor. An einer turbulenten
Mitgliederversammlung im Sommer 1992 wurde dieser Antrag jedoch knapp abgelehnt.
Darauf erfolgte ein Kompromiss. Die Gesellschaft brachte ihr Vermégen im Wesent-
lichen in die «Stiftung Evangelische Gesellschaft» ein. Daneben existierte parallel der
«Verein Evangelische Gesellschaft», der ein Kapital von 50’000 Franken erhielt, vier
Stiftungsrite wihlen durfte und im Ubrigen die Bemiihungen der Stiftung unterstiitzen
sollte. Diese Losung wurde Ende 1992 von einer zweiten Mitgliederversammlung an-
genommen. 1993 erfolgte die Stiftungsgriindung. Harry Bertschinger, der die Stiftung
von 1995 bis 2006 prisidierte, begriindet die Umwandlung im Jahr 1993'3 mit dem
Ziel, die strategische Ausrichtung der Gesellschaft zu erhalten: «Das Schicksal der Ge-
sellschaft stand auf Messers Schneide, da evangelikale Kreise sie gerne iibernommen
hitten. Dies hitte die Zielsetzung der Gesellschaft, die christliche Botschaft mehr durch
Taten als durch Worte zu vermitteln, vermutlich radikal veridndert. Mein Vorginger als
Prisident der Evangelischen Gesellschaft, Ewald Walter, und Hans-Rudolf Riifenacht,
der Leiter der Stadtmission, haben das geschickt so gesteuert, dass die <«unfreundliche>

62



Ubernahme vermieden werden konnte.»'® Tatsichlich wire es einer einzelnen, straff
gefiihrten Organisation moglich gewesen, die eigenen Mitglieder zur Mitgliedschaft in
der Evangelischen Gesellschaft anzuhalten und gezielt fiir eine Generalversammlung
aufzubieten. Interessant ist dabei, dass der Verein Evangelische Gesellschaft, der als
Kompromiss bis 1999 neben der Stiftung beibehalten wurde, keine eigenen Aktivititen
entwickelte, was den Eindruck bestirkt, dass die «Evangelisch-kirchliche Vereinigung
von Stadt und Kanton Ziirich» primédr am Vermdgen der Evangelischen Gesellschaft
interessiert war.

Die Stiftungsstatuten von 1993, die durch eine Revision 2008 keine wesentlichen
Anderungen erfuhren, halten die folgenden Aufgaben fest: «Gott und den Menschen
zu dienen», «missionarische und diakonische Aufgaben» zu erfiillen, «aktive Missions-
arbeit» und «aktive Sozialarbeit» zu leisten. In der Gegenwart gehoren dem Stiftungsrat
elf Mitglieder an, darunter ex officio ein Vertreter des Kirchenrats und ein solcher der
stadtziircherischen Kirchgemeinden. Im Ubrigen erginzt sich der Stiftungsrat bei Va-
kanzen selbst.

3.4. Frauen und die Evangelische Gesellschaft

1871 verdffentlichte das «Evangelische Wochenblatt» einen Artikel «Uber die Frauen-
emanzipation».'® Die darin entwickelten Uberlegungen folgten einem dualistischen
Geschlechtermodell, entsprachen wohl dem biirgerlichen Weltbild und waren nicht
sonderlich originell. Grundsitzlich finde «die Stérke des Kopfes beim Manne [...] durch
die Stdrke des Herzens bei der Frau eine Ausgleichung». Dementsprechend bestehe die
Emanzipation der Frau darin, dass sie sich ihren Wesensziigen gemiss entwickeln und sich
einsetzen konne. Das sei einmal die «Beteiligung an den Diensten des Gottesreiches»,
etwa als Diakonisse, oder auch die Tétigkeit als Elementarlehrerin. Vor der Ausbeutung
durch die Industrie miisse die Frau geschiitzt werden. Anderseits habe nun einmal Gott
Adam eine Gehilfin, nicht eine Konkurrentin gegeben, deren Burg das Haus und nicht
die Offentlichkeit sei.

Wenn man — etwas pauschal und anachronistisch — Menschen im Umfeld der Evan-
gelischen Gesellschaft in «Fiithrungspersonal», «mittlere Kader» und «Fussvolk» gliedert,
so waren die Frauen im 19. Jahrhundert im Fussvolk gut, im mittleren Kader partiell
und in der Fiihrung nicht vertreten. Ausserhalb dieser Ordnung standen die solventen
Gonnerinnen. Zum Fussvolk gehorten die Frauen, welche in den Minoritdtsgemeinden
und evangelischen Vereinen mitmachten, ebenso die Diakonissen, die nicht nur im Spital
Neumiinster, sondern auch an vielen anderen Stellen tétig waren. Diesen bot sich damit
die Moglichkeit einer allerdings sehr anstrengenden beruflichen Entfaltung ausserhalb
der Familie.'® Zum «Fussvolk» konnen iiberdies die Frauen gerechnet werden, die fiir
den Armenverein nihten und strickten.!®’Im «mittleren Kader» wurden Frauen dort
eingesetzt, wo es galt, «spezifisch weibliche» Aufgaben, die einen Bezug zur Erziehung
oder zur Hausarbeit hatten, zu bewiltigen. Manche der Zweigwerke und zugewandten
Organisationen hatten entsprechende «Damenkomitees». So war das Damenkomitee der
Kranken- und Diakonissenanstalt zusammen mit der Oberschwester fiir die Infrastruktur
der Gebidude zustdndig, das Damenkomitee des Armenvereins organisierte und koor-

63



dinierte Nédh- und Strickarbeiten. In den einzelnen evangelischen Schulen iiberwachten
entsprechende weibliche Gremien den Handarbeits- und Haushaltunterricht. Haufig
sassen die Gatten dieser Frauen im entsprechenden Vorstand. Auch die Sonntagsschulen
im Umfeld der Gesellschaft wurden iiberwiegend von Frauen gefiihrt. Dagegen konn-
ten wihrend des ganzen 19. Jahrhunderts Frauen nicht Mitglieder der Evangelischen
Gesellschaft sein und somit auch keine Fithrungsfunktionen im Zentralkomitee oder in
einem Zweigwerksvorstand iibernehmen.

Ab 1903 konnten Frauen der Evangelischen Gesellschaft als Mitglieder beitreten.
1921 erhielten sie das Stimmrecht. Die 1920er-Jahre brachten eine allerdings bescheidene
«Feminisierung» der Gesellschaft. Das Damenkomitee der Kranken- und Diakonis-
senanstalt wurde kollektiv in deren Vorstand aufgenommen. Als diese 1930/31 in eine
selbstindige Stiftung umgewandelt wurde, waren von den 25 Stiftungsratsmitgliedern
elf Frauen, von den elf Mitgliedern des Ausschusses fiinf. Auch in den Vorstinden
anderer Zweigwerke tauchten nun Frauen auf, etwa in der Stadtmission oder beim
«Gratis-Lesezirkel». 1929 waren von den 175 Personen, die in irgendeinem Gremium
der Gesellschaft mitwirkten, 26 Frauen.

Die eigentliche politische und gesellschaftliche Emanzipation der Frau fand in der
Schweiz in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts statt. Diese wurde von der Evan-
gelischen Gesellschaft nur noch verhalten nachvollzogen — faktisch vor allem in ihren
mittlerweile selbstindig gewordenen «Werken». Der Frauenanteil wuchs vor allem in der
Stadtmission, in der Verwaltung und in den Spezialkommissionen. Das Zentralkomitee
selbst blieb dagegen noch lange eine Minnerdomine, in die mit der Diakonisse Elsa
Bolli erst 1957 eine Frau aufgenommen wurde. Bis zur Umstrukturierung 1973 blieb
es bei der weiblichen Einervertretung, danach wurde die Verteilung der Sitze auf die
beiden Geschlechter allméhlich ausgeglichener. Seit 2006 fiihrt — nach elf Prisidenten
— eine Présidentin die Gesellschaft.

Eine wichtige Rolle fiir die Gesellschaft spielten begiiterte Génnerinnen. Zu
ihnen gehorten Mathilde Escher (1808-1875)'%® und deren Nichte Bertha von May
(1842-1924), die unverheiratete Schwigerin von Rudolf Heinrich Mousson-von May,
welche weitgehend die Nachfolge ihrer Tante iibernahm und enge Beziehungen zu Bad
Boll unterhielt, einem wiirttembergischen Zentrum der Erweckungsbewegung.'®® Die
beiden Tochter von Martin Escher-Hess, dem Begriinder der «Spanisch-Brotli-Bahn»,
Pauline Luise Escher und Sophie Wilhelmina Elisa Schindler-Escher, iibergaben der
Gesellschaft Bauland an der Kronenstrasse, auf welchem die Kirche der Minoritits-
gemeinde Unterstrass errichtet wurde.'”” Auch deren Schwester Anna («Nanny») Stockar-
Escher gehorte zu den grossziigigen Geberinnen der Gesellschaft.!” Sie unterstiitzte
die Kranken- und Diakonissenanstalt sowie das Lehrerseminar Unterstrass. Ferner
leistete sie einen bedeutenden Beitrag bei der Griindung der Anstalt fiir Epileptische,
die mit der Evangelischen Gesellschaft allerdings nur in losem Zusammenhang stand.
Anna Grob-Zundel, die Witwe des in Niederlandisch-Indien reich gewordenen Karl
Fiirchtegott Grob-Zundel, und ihre beiden Téchter Anna und Margrith schenkten der
Kranken- und Diakonissenanstalt 1910 ihre Villa «Patumbah» an der Zollikerstrasse
mitsamt dem zugehorigen Park. Schliesslich verschrieb Hedwig Witkowsky 1956 ihr
Haus Limmatquai 112 der Evangelischen Gesellschaft.



Die Gonnerin

Anna Dorothea Grob-Zundel (1847-1930) war
die Tochter des Konditors Johannes Zundel und
der Dorothea Reinacher. Die Zundel waren seit
1501 Ziircher Biirger. 1881 heiratete Anna Carl
Fiirchtegott Grob (1830-1893). Er entstammte einer
Ziircher Familie, die 1636 eingebiirgert worden war.
Carl Grob wanderte 1869 nach Sumatra aus und
begriindete dort eine Tabakplantage. 1879 kehrte
er nach Ziirich zuriick, behielt die Plantage aber
noch zehn Jahre. Sein Vermogen belief sich 1890
auf iiber 2 Millionen Franken. 1883—1885 liess er
auf einem Grundstiick von 13’000 Quadratmetern
zu einem Preis von {iber 500°000 Franken die Villa
«Patumbah» (malaiisch: «ersehntes Land») errich-  Anna Dorothea Grob-Zundel

ten. Nach Grobs Tod lebten Anna und ihre beiden ~ (1847-1930)

Tochter zunédchst in der Villa. 1910 schenkten sie

diese der Evangelischen Gesellschaft unter der Bedingung, dass sie einem gemeinniitzigen
Zweck diene. Die Evangelische Gesellschaft wies sie der Kranken- und Diakonissenanstalt
zu, die darin 1912 ein Erholungsheim er6ffnete. Spiter diente die Liegenschaft als Alters-
heim, 1977 wurde sie fiir 3,1 Millionen Franken an die Stadt Ziirich verkauft. Wihrend die
dltere Tochter Margrit (1881-1924) friih starb, widmete sich die jiingere Anna (1883-1966)
ihr ganzes Leben lang der Wohltitigkeit, so zugunsten der Kranken- und Diakonissenanstalt
und der Lepra-Mission.'

1 Vgl. die Dokumentation von Adrian Kn&pfli, 2008.

3.5. Ein Wirtschaftsunternehmen
3.5.1. Der Weg zur Prosperitdt (1847-1914)

Die Evangelische Gesellschaft wollte nie ein gewinnbringendes Unternehmen, sondern
ein Missionswerk sein. Dazu brauchte es auf die Dauer eine gesunde finanzielle Basis.

Die Finanzverwaltung der Evangelischen Gesellschaft bestand aus einer zentral
verwalteten «Hauptkasse» und den Kassen der einzelnen Zweigwerke. Jede dieser
Kassen hatte einen Quistor und eine eigene Jahresrechnung. Eine Ubersicht iiber die
wirtschaftliche Entwicklung der Gesellschaft ldsst sich gewinnen, indem man die Um-
sdtze und Vermogenswerte aller Kassen addiert, also die Evangelische Gesellschaft als
«Holding» rekonstruiert. Die Zweigvereine mussten finanziell auf eigenen Fiissen stehen
und kénnen darum nicht einbezogen werden.

Der jéhrliche Umsatz dieser «Holding» stieg zwischen 1847 und 1910 von 6300 Fran-
ken auf 626’000 Franken, nominal also um das 100-Fache, bei der Beriicksichtigung eines

65



Teuerungsfaktors von 1,5 um das 65-Fache.'” Die Einnahmen der «Holding» bestanden
aus Spenden, den Erlosen der einzelnen Zweigwerke und Zinsen. Die Ausgaben setzten
sich aus dem Aufwand der einzelnen Zweigwerke, den Kosten fiir die Infrastruktur und
den Passivzinsen zusammen.

Spenden aller Art — Legate, Schenkungen, Kollekten — spielten im wirtschaft-
lichen Leben der Gesellschaft eine zentrale Rolle, sehr im Unterschied zu den
bescheidenen Mitgliederbeitrigen. Sie flossen teils in die Hauptkasse, iiberwiegend
aber in jene einzelner Zweigwerke. Gesamthaft stieg der jahrliche Spendenzufluss
von 17°000 Franken (1852/53) auf 155’000 Franken (1881/82) und blieb dann bis
1910/11 etwa auf diesem Niveau. Der Anteil der Spenden an den Gesamteinnahmen
betrug 1852/53 iiber 80 Prozent, 1881/82 40 Prozent, 1910/11 noch 24 Prozent. Das
hing damit zusammen, dass das bedeutendste Zweigwerk, die Kranken- und Diako-
nissenanstalt Neumiinster, aus seinen Tatigkeiten einen wachsenden jdhrlichen Erlos
erwirtschaftete; 1910/11 betrug dieser 400’000 Franken. Hinzu kamen die Ertrige
der Hospize und Herbergen.'”

Die Aufgabe der Hauptkasse bestand vor allem darin, die Defizite einzelner Zweig-
werke auszugleichen. Ihre Einnahmen, bestehend aus Spenden und Vermégensertriigen,
beliefen sich 1861/62 auf 8000 Franken, 1910/11 auf 43’000 Franken; der Anteil der
Vermogensertriage stieg in der gleichen Zeit von 19 Prozent auf 69 Prozent. Bis 1880/81
dienten immer etwa 80 Prozent der Ausgaben zur Defizitdeckung von Zweigwerken,
danach ging dieser Anteil bis 1910/11 auf knapp 50 Prozent zuriick. Dagegen stieg
der Aufwand fiir die Infrastruktur allméhlich von 12 Prozent (1861/62) auf 21 Prozent
(1910/11) an. Grund war vor allem die Anstellung eines vollamtlichen Verwalters.

Die Bilanz der «Holding» durfte sich durchaus sehen lassen. 1890/91 standen Aktiven
von 1,66 Millionen Franken Passiven von 0,56 Millionen Franken gegeniiber, 1910/11
Aktiven von 3,8 Millionen Franken Passiven von 1,5 Millionen Franken, was ein Rein-
vermdgen von 2,3 Millionen Franken ergab. Dem wiirden unter Beriicksichtigung der
Geldentwertung'” heute etwa 25-30 Millionen Franken entsprechen. Von den Aktiven
entfielen 2,65 Millionen Franken auf Liegenschaften, vor allem auf die gastronomischen
Betriebe'” und die Gebiaude der Kranken- und Diakonissenanstalt.

3.5.2. Abgleiten in die Krise

Im Juli 1936 hatte der Kassier der «Stadtmission» noch 3400 Franken in der Kasse,
jener des Zweigwerks «Landmission» 2600 Franken. Mit den Lohnzahlungen war man
im Riickstand. «Wenn wir nicht unsere Gesellschaftsmitarbeiter mit ihren Familien im
kommenden Monat in grosse Not bringen wollen, sollten wir bis Ende des laufenden
Monats die fehlende Summe von 13’700 Franken erhalten.»'’® Von wem? Kaum von
der Hauptkasse, denn dort herrschte ebenfalls gihnende Leere! Die Evangelische
Gesellschaft stand vor dem finanziellen Kollaps. Wie war es dazu gekommen?
Anzeichen finanzieller Probleme zeigten sich bereits in den 1920er-Jahren.
Als Folge des Ersten Weltkriegs hatte sich der Wert des Schweizer Frankens etwa
halbiert. 1920/21 erhielt die «Holding Evangelische Gesellschaft» Spenden von
210’000 Franken, 1929/30 solche von 221’000 Franken. Das war nominal mehr als

66



vor dem Krieg, real aber weniger. Der Umsatz wuchs im gleichen Zeitraum von
1,3 Millionen Franken auf 1,7 Millionen Franken. Das war vor allem der Kranken-
und Diakonissenanstalt geschuldet, die indessen ihren Betrieb nicht mehr ganz aus
ihren Einnahmen finanzieren konnte, sondern staatliche Subventionen beanspruchte.
Einige andere Zweigwerke waren in erhohtem Mass auf Zuschiisse aus der Hauptkasse
angewiesen. Hatte diese 1920/21 noch 23’000 Franken an die Zweigwerke weiter-
geleitet, so waren es 1929/30 bereits 47°000 Franken. Das wiederum riss ein Loch
in die Hauptkasse. 1920/21 hatte diese ein Defizit von 9000 Franken ausgewiesen,
1929/30 waren es 20°000 Franken.

Die Bilanz von 1929/30 wies einige Merkwiirdigkeiten auf. Hatte man 1920/21 die
Aktiven mit 3,8 Millionen Franken beziffert, wovon 2,7 Millionen Franken auf Lie-
genschaften entfielen, so kam man 1929/30 auf 6,2 Millionen Franken, zu denen die
Liegenschaften 5.4 Millionen Franken beitrugen. Effektiv besass man allerdings nur eine
Liegenschaft mehr."”” Die Liegenschaften wurden einfach wesentlich hher bewertet. Die
Passiven waren von 1,5 Millionen Franken auf 1,7 Millionen Franken angewachsen. Der
Aufwand fiir die Infrastruktur hatte sich von 9000 Franken auf 19’000 Franken erhoht.
Neben den Hypotheken verzeichnete die Hauptkasse unklar «diverse Passiven» von
84’000 Franken, wihrend sich unter den Aktiven «Guthaben bei Gesellschaftszweigen»
von 53’000 Franken fanden. Hier handelte es sich offenbar um Darlehen, deren Riick-
zahlung angesichts der Defizite der Zweigwerke ungewiss war. Kurz: die Hauptkasse
wie einzelne Zweigwerke waren mittlerweile betrichtlich verschuldet.

Das Berichtsjahr 1929/30 markiert insofern einen Wendepunkt in der Geschichte
der Gesellschaft, als unmittelbar danach das wichtigste Zweigwerk, die Kranken- und
Diakonissenanstalt, zur selbstindigen Stiftung wurde.'” Das hatte zwar keinen Einfluss
auf die Einnahmen und Ausgaben der Hauptkasse oder der iibrigen Zweigwerke, weil die
Anstalt weder Mittel abgefiihrt noch solche bezogen hatte. Die Ausgliederung verénderte
aber die Bilanz: die Aktiven verminderten sich um 4,9 Millionen Franken (vor allem
die Liegenschaften der Anstalt), die Passiven um 0,7 Millionen Franken. Nun standen
Aktiven im Wert von 1,3 Millionen Franken Passiven von 1 Million Franken gegeniiber;
das Reinvermogen war also auf 0,3 Millionen Franken geschrumpft.

In den folgenden Jahren wurde die Finanzlage der Gesellschaft katastrophal. Zwar
nahm der Spendenfluss zur «Holding» trotz Wirtschaftskrise nicht ab. Er betrug —
ohne die Kranken- und Diakonissenanstalt — 1929/30 134’000 Franken und 1934/35
128’000 Franken. Die Beitrige an die Hauptkasse sanken in dieser Zeit allerdings von
42’000 Franken auf 28’000 Franken. Umso mehr stiegen deren Ausgaben. Ihr Defizit
betrug pro Jahr zwischen 40’000 Franken und 70’000 Franken. Die Ausgaben waren nun
doppelt so hoch wie die Einnahmen. Die hoch defizitiren Zweigwerke «Stadtmission»
und «Landmission» wurden pro Jahr mit 20’000 beziehungsweise 30’000 Franken
subventioniert. Ein weiterer Sanierungsfall war die Buchhandlung.'” Die laufenden
Ausgaben konnten nur noch durch eine Zunahme der Verschuldung einerseits durch
die Erhohung der Hypotheken, anderseits die Verpfandung von Wertschriften und die
Aufnahme weiterer Darlehen gedeckt werden. So wurde beispielsweise die Hypothek
auf dem Hospiz «Augustinerhof» von 350’000 Franken schliesslich auf 700’000 Fran-
ken erhoht. Die «diversen Passiven» — ohne Hypotheken — der Hauptkasse wuchsen
von 73’000 Franken auf 287°000 Franken.

67



Die eigentliche Ursache der Finanzmisere war der zu hohe Personalbestand der
Stadt- und der Landmission. Hinzu kam der Aufwand fiir die Missionare im Ruhe-
stand, der friiher sehr gering gewesen war, da die Missionare meist im Amt gestorben
waren. Die verantwortlichen Kassiere der betroffenen Zweigwerke zihlten einfach auf
das Geld aus der Hauptkasse, das indessen nur noch auf Pump sprudelte. Damit kam
eine Schuldenspirale in Gang, die rasch eine Eigengesetzlichkeit entwickelte. 1934
erreichte die jdhrliche Zinsbelastung der Hauptkasse 18’000 Franken — fast die Hilfte
der Jahreseinnahmen —, jene der Zweigwerke, vor allem der gastronomischen Betriebe,
28’000 Franken. 1936 bezifferten sich die Aktiven auf 2,3 Millionen Franken, wovon
1,7 Millionen Franken auf die Liegenschaften entfielen. Die Passiven betrugen ebenfalls
2,3 Millionen Franken, darunter die hypothekarische Verschuldung von 1,86 Millionen
Franken. Das Reinvermogen war auf Null geschrumpft.

Fiir das Desaster gab es letztlich vier Ursachen: die Weltwirtschaftskrise, die un-
geniigende Organisation des Finanzwesens, die Fithrungsverhiltnisse im Zentralkomitee
und der fehlende Wille zur strukturellen Reform. Die Weltwirtschaftskrise bewirkte,
dass die Ertrige der Vermogenswerte niedrig waren, die gastronomischen Betriebe
wenig Gewinn abwarfen, neuer Kredit nur schwer zu erhalten war und angesichts der
niedrigen Preise kaum Aussicht bestand, durch einen Verkauf von Liegenschaften die
fliissigen Mittel zu vergrossern. Das Gutachten eines privaten Blicherexperten stellte
im Bereich des Finanzwesens der Gesellschaft fehlenden Uberblick, Zersplitterung
und ungeniigende Revisionen fest. Im Ganzen zeige sich ein «erschreckendes Bild
des Ungeniigens, charakteristisch fiir eine Periode der sukzessiven Aushélung und
des Niedergangs». Es seien «grobe Fehler» gemacht, wenn auch keine «untreuen
Handlungen» vorgenommen worden.'

Bereits in seinen letzten Amtsjahren hatte der erkrankte Priasident Usteri-Pestalozzi
Miihe gehabt, die verschiedenen Werke in der Gesellschaft einigermassen zu koordi-
nieren.'®" Nach seinem Tod 1928 suchte man fast drei Jahre lang nach einem neuen
Prisidenten. Schliesslich liess sich der bisherige Vizeprisident Theophil Zimmermann
iiberreden, die Biirde auf sich zu nehmen, obwohl er auch schon 70 Jahre alt war. Se-
kretdr war seit 1930 Pfarrer Adolf Mousson, damals 61 Jahre alt. Er hatte zuvor lange
die Minorititsgemeinde St. Anna'® geleitet, die jedoch wegen des starken Mitglieder-
schwunds aufgehoben wurde. Nun hielt er noch alle zwei Wochen eine Predigt in der
St.-Anna-Kapelle, erteilte Religionsunterricht und betreute daneben die Verwaltung
der Gesellschaft. Weder Zimmermann noch er waren der 6konomischen Fiihrung der
Gesellschaft gewachsen. Das Zentralkomitee bemerkte die schwierige Finanzlage zwar
ab 1933, doch hoffte es einfach auf den Erfolg von Spendenaufrufen. Im Ubrigen
folgte es dem Rat des Quistors Johannes Zingg, der die Lésung in der Erhohung der
Hypotheken sah. «Die Ausgaben wachsen, die Einnahmen gehen zuriick, wir werden
vor einer ganz leeren Kasse stehen», konstatierte das Komitee 1933 einigermassen
ratlos.!® Das Zuriickschrecken vor einschneidenden Massnahmen hatte seine Griinde
auch im Selbstverstindnis der Gesellschaft. Sparmassnahmen bedeuteten Abbau an
den «Werken fiir das Reich Gottes», eine Reduktion des Auftrags, den die Gesellschaft
von Gott erhalten zu haben glaubte. Abbau fiihrte zu Entlassungen in einer Zeit der
tiefsten Depression. War das christlich? Und konnte eine Evangelische Gesellschaft,
die derart abbaute, noch auf Spenden hoffen?'®

68



Der Retter

Dr. iur. Wilhelm Spondlin (1885-1965) besuchte
das Freie Gymnasium in Ziirich und — zusammen
mit Karl Barth — das Lerber-Gymnasium in Bern.
1919-1950 war er Jugendanwalt des Kantons
Ziirich. 1925-1942 prisidierte er die Kirchge-
meinde Oberstrass, 1933-1955 war er Mitglied des
Kirchenrats. Daneben gehorte er der Gesellschaft
der Schildner zum Schneggen an und war Zunft-
meister der Zunft der Gerber und Schuhmacher
(1923-1944). 1929 trat Spondlin in das Zentral-
komitee ein und iibernahm 1936 das Prisidium,
das er bis 1953 innehatte. Komiteemitglied blieb
er bis zu seinem Tod. «Ohne sein Durchhalten
hiitte die Evangelische Gesellschaft die Krise nicht ~ Wilhelm Spondlin.

iiberstanden», schrieb sein Sohn.! (Quelle: Ziircher Taschenbuch 1967,

S. 136)

1 Spondlin, S. 146.

3.5.3. Aufbruch zur Sanierung

«Wir haben die Uberzeugung, dass, wer wirklich auf Gott vertraut, mit dem ihm von
Gott anvertrauten Gelde sorgféltiger umzugehen habe als irgendein anderer Mensch»,
hiess es im Jahresbericht 1934/35.'® Damit wurde angedeutet, dass nur eine rigorose
Sanierung die Gesellschaft retten konnte.

Eine grundlegende Sanierung setzte personelle Verdnderungen voraus. Neuer
Prasident wurde 1936 der Jurist Wilhelm Spondlin. An die Stelle des verstorbenen
Sekretirs Mousson trat Pfarrer Walter Hoch. Er legte die Lage schonungslos offen und
leitete die ersten Sanierungsmassnahmen ein. Nachdem er zwei Jahre lang gewisser-
massen als «Mann fiirs Grobe» gewirkt und sich dadurch verschiedenenorts unbeliebt
gemacht hatte, wechselte er in ein Pfarramt, gehorte aber dem Zentralvorstand weiter
an. Seine Stelle wurde 1937 von einem Duo besetzt. Geschiftsfithrer wurde Pfarrer
Alex Binder, der daneben die Lukas-Minorititsgemeinde'8¢ betreute; als eigentlicher
Verwalter amtete Christian Gasser-Vogeli.

Zur Sanierung gehorte eine Zentralisierung der Verwaltung. Das gesamte Rech-
nungswesen sowie der Zahlungsverkehr oblagen nun dem Sekretariat, das auch die
Buchfiihrung der einzelnen Zweigwerke besorgte. Einige Zweigwerke wurden aufge-
geben. Fiir die iibrigen galt der Grundsatz, dass jedes Zweigwerk seinen Betrieb selbst
finanzieren miisse, wihrend die «Verwaltungskasse» fiir die Infrastruktur und den
Schuldendienst zustiandig sein sollte. Dieses Prinzip konnte nicht vollstiandig realisiert
werden, doch gingen die Zuwendungen an die Zweigwerke nun stark zuriick. Hatten

69



diese 1934/35 noch 51°000 Franken erhalten, so waren es 1939 12’000 Franken und
1950 noch 9000 Franken.

Die dringend bendétigten fliissigen Mittel sollten zunéchst durch einen Spenden-
aufruf mobilisiert werden. Dies gelang fiirs Erste. Im Jahr, da die Wirtschaftskrise in
der Schweiz ihren Hohepunkt erreichte, trafen 114’000 Franken ein, die eine Hilfte
bei der Verwaltungskasse, die andere bei den Zweigwerken. In der Folge gingen die
jahrlichen Zuwendungen an die Verwaltungskasse stark zuriick; 1950 betrugen sie noch
7000 Franken. Als einmaliger Gliicksfall erwies sich dagegen 1945 ein Legat iiber
200°000 Franken. Den Zweigwerken ging es nicht viel besser; die Stadtmission sam-
melte 1950 noch 10’000 Franken, nachdem es 30 Jahre zuvor doppelt so viel gewesen
war. Die Befiirchtung, dass weniger Tatigkeiten zu einer Reduktion des Spendenflusses
fithren konnten, bewahrheitete sich.

Weitere Mittel beschaffte sich die Gesellschaft durch den Verkauf von sechs Vereins-
hdusern auf der Landschaft sowie von zwei wenig rentablen Gastronomiebetrieben. Die
iibrigen drei — «Augustinerhof», «Seilerhof» und Geigergasse — erwiesen sich dagegen
vor allem nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs als wichtigste Geldquelle. Mit ihren
Reingewinnen konnten das noch bestehende Defizit der Verwaltungskasse ausgeglichen
und die Schulden reduziert werden.

«Die dunkelste Stunde ist dicht vor Tagesanbruch», hiess es im Jahresbericht 1935.'%
So schnell ging die Sanierung freilich nicht. Infolge der reduzierten Titigkeit ging der
Gesamtumsatz des Unternehmens von 300’000 Franken (1934/35) auf 169’000 Franken
(1946) zuriick und stieg dann wieder langsam. Das Defizit der Verwaltungskasse konnte
von 50’000 Franken (1934/35) auf 13’000 Franken (1939) und 7000 Franken (1950)
vermindert werden. Die hypothekarische Belastung der Liegenschaften ging von 1,7 Mil-
lionen Franken (1936) auf 1,3 Millionen Franken (1946) zuriick. 1950 wies die Bilanz
wieder ein Reinvermodgen von 300’000 Franken aus; hinzu kamen Reserven in gleicher
Hohe. Die Aktiven betrugen 2,1 Millionen Franken, wobei auf die Liegenschaften auf
1,5 Millionen Franken entfielen. Das Ende des Tunnels war erreicht.

3.5.4. Von der Gastronomin zur Liegenschaftsbesitzerin

Der wirtschaftliche Aufschwung der 1950er- und 60er-Jahre wirkte sich positiv auf die
Finanzlage der Evangelischen Gesellschaft aus.'® Hatte die Jahresrechnung von 1950
einen Umsatz von 185’000 Franken ausgewiesen, so waren es 1960 400’000 Franken
und 1970 1 Millionen Franken. Die giinstige Wirtschaftsentwicklung bewirkte, dass die
gastronomischen Betriebe — vor allem der «Augustinerhof» und der «Seilerhof» — die
Verwaltungskasse mit Uberschiissen von 118’000 Franken (1955), 160’000 Franken
(1960) und 185’000 Franken (1970) alimentierten. Diese ihrerseits hatte wachsende
Infrastrukturkosten zu tragen (1955: 28’000 Franken. 1970: 179’000 Franken). Vor
allem bendétigten die Zweigwerke, besonders die Stadtmission, mehr Unterstiitzung.
Hatten diese 1955 24’000 Franken erhalten, so waren es 1960 36’000 Franken und 1970
215’000 Franken. Die Gastronomie sorgte also fiir eine ausgeglichene Rechnung. Die
Frage war, wie lange sie das noch tun konnte. Die beiden Hospize waren Altbauten.
Zwar hatte man sie mehrfach renoviert, doch stellte sich die Frage, ob sie auf die Dauer

70



An der Stelle der Lukas-Kapelle errichtete die Evangelische Gesellschaft 1969 das Geschifts-
haus Brauerstrasse 60, in welches eine Kapelle fiir die Lukas-Gemeinde integriert ist. (Quelle:
Baugeschichtliches Archiv, Ziirich, 1989, 48936-18)

den Anspriichen der Giste geniigen konnten. Hinzu kamen die steigenden Lohnkosten.
Je langer, je mehr bestand ihr Wert weniger in ihren Ertrigen, sondern vielmehr in ihrer
giinstigen Lage im Stadtzentrum, wo die Bodenpreise rapid in die Hohe schnellten.

Liegenschaftsbesitzerin war die Evangelische Gesellschaft seit Langem. Das Inventar
umfasste 1936 den Gesellschaftssitz am Augustinerhof, fiinf gastgewerbliche Betriebe —
«Augustinerhof», «Seilerhof», die «<Herbergen zur Heimat» in Ziirich (Geigergasse) und
in Winterthur sowie das «Meta Heusser-Ferienheim» in Hirzel —, drei Kapellen — St. Anna
an der St. Annagasse, St. Lukas an der Brauerstrasse, die Minoritédtskirche Unterstrass
an der Kronenstrasse —, drei Wohnhiuser in der Stadt und sechs Vereinshéduser auf der
Landschaft. Die Letzteren wurden zwischen 1938 und 1942 alle verkauft."® Von den
Wohnhéusern lag eines neben der «Herberge zur Heimat» an der Geigergasse'”” und
diente als Ausbaureserve, das zweite war das Zentrum der Stadtmission,'?! das dritte
wurde ebenfalls verkauft.'"”? Verkauft wurden auch die «Herberge zur Heimat» in Win-
terthur (1946) und das «Meta Heusser-Ferienheim» in Hirzel (1942). Die Lukas-Kapelle
in Aussersihl und die Kirche in Unterstrass waren fiir die mittlerweile geschrumpften
Minorititsgemeinden viel zu gross. 1965 wurde die Letztere verkauft. Auf dem Terrain
der Ersteren trat die Gesellschaft selbst als Bauherrin auf. Die Lukas-Kapelle wurde
abgebrochen und an ihrer Stelle 1968 ein Geschiftshaus errichtet, welches wihrend der
1970er-Jahre auch als Gesellschaftssitz diente.'?

71



Der verbliebene Grundstiickbesitz gewann indessen standig an Wert. Das galt auch fiir
das Haus Limmatquai 112, das der Gesellschaft von der Besitzerin Hedwig Witkowsky
1956 auf ihr Ableben (1965) hin geschenkt worden war. Die wichtigste Frage war aber
die nach dem Schicksal des Hospizes «Augustinerhof» und des daneben liegenden Ge-
sellschaftssitzes. In der unmittelbaren Nachbarschaft lag das expandierende Bankhaus
Julius Bir. In den 1960er-Jahren diskutierte Pldne, das Areal mit der Bank gemeinsam
neu zu iiberbauen oder das Terrain neu aufzuteilen, zerschlugen sich. 1969/71 kaufte die
Bank das Hospiz und das Vereinshaus «Augustinerhof» der Evangelischen Gesellschaft
fiir 15 Millionen Franken ab und iiberbaute das gesamte Areal weitgehend neu.

In den 1950er-Jahren wurde die Evangelische Gesellschaft zudem Grundbesitzerin
im Tessin. Nach der Verselbstindigung der Kranken- und Diakonissenanstalt 1930/31
hatte sich die Frage gestellt, ob und wie die Evangelische Gesellschaft sich weiterhin im
Bereich des Gesundheitswesens betitigen konne. 1933 griindete sie einen selbstédndigen
«Verein Evangelische Heilstitte fiir Tuberkulése im Tessin», der eine Heilstitte fiir
Minderbemittelte «in evangelischem Geist» betreiben sollte. Den Vorsitz iibernahm der
damalige Vizeprisident und spatere Priasident der Gesellschaft, Wilhelm Spondlin; alle
Mitglieder des Zentralkomitees wurden Vereinsmitglieder. Auf dem Gebiet der Gemeinde
Minusio bei Locarno wurde ein Areal von 26’000 Quadratmetern fiir 37°000 Franken
gekauft. Indessen war die Gunst der Zeit nicht auf der Seite des Projekts. Wihrend der
Wirtschaftskrise und wihrend des Zweiten Weltkriegs fehlte das Geld fiir die Realisierung.
Als sich die Wirtschaftslage verbesserte, bestand kaum mehr ein Bedarf fiir eine neue
Tuberkulose-Heilstétte. Der Verein wurde 1956 liquidiert, sein Vermdgen, hauptséch-
lich das Gelidnde in Minusio, fiel an die Evangelische Gesellschaft. Im Rahmen einer
gewissen Aufbruchsstimmung, fiir die auch eine informelle Theologengruppe namens
«offener Ring» besorgt war,'* plante die Gesellschaft in Minusio in den 1960er-Jahren
den Bau eines evangelischen Tagungs- und Ferienzentrums und arrondierte das Terrain
durch den Ankauf zusitzlicher Parzellen. Diesem Projekt kam aber die Raumplanung in
die Quere. Das Areal kam nicht in die Bauzone zu liegen und eine Sondergenehmigung
war nicht zu erhalten. Die Gesellschaft blieb daher Besitzerin eines Grundstiicks, mit
dem sie kaum etwas anzufangen wusste, das sie aber bis in die Gegenwart auch nicht
verkaufen konnte.

Nach 1970 waren die Ertridge der Liegenschaften fiir die Gesellschaft so bestimmend
wie es zwischen 1935 und 1970 die Uberschiisse der Gastronomie gewesen waren. 1977
wurde mit dem «Seilerhof» das letzte Hospiz aufgegeben und in ein neues Verwaltungs-
zentrum der Gesellschaft und ihrer Zweigwerke umgewandelt. Als Gastronomiebetrieb
blieb die «Herberge zur Heimat», deren Betrieb aber nicht auf Gewinn ausgerichtet war.
Dafiir kamen neue Liegenschaften hinzu. In den 1970er-Jahren kaufte die Gesellschaft
drei Wohnhéuser'®® mit unterschiedlichem Verwendungszweck, ein Schulhaus'® sowie
das Geschiftshaus Limmatquai 114. 1978 erhielt sie als Geschenk ein Haus in Ennenda
im Kanton Glarus. 1978/81 errichtete die Gesellschaft an der Stelle ihrer Liegenschaf-
ten Limmatquai 112 und 114'”" ein neues Geschiftshaus, wobei die alten Fassaden der
Vorgangerbauten weitgehend rekonstruiert wurden. Zudem konnte die Gesellschaft
dank der Einnahmen aus dem Verkauf des «Augustinerhofs» Reserven anlegen. 1980
wies die Bilanz Aktiven von 17,9 Millionen Franken auf, von denen 9,4 Millionen
Franken auf die Liegenschaften und 7.4 Millionen Franken auf Bankguthaben und

72



Wertschriften entfielen. Die Passiven betrugen 17,6 Millionen Franken, doch waren
darunter 14,5 Millionen Franken Riickstellungen. Hatten die Ertrige der Liegenschaften
1970 erst 9000 Franken in die Kasse gespiilt, so waren es 1980 202’000 Franken, 1989
405’000 Franken und 2000 618’000 Franken.

Gebraucht wurde dieses Geld einerseits fiir die wachsenden Infrastrukturkosten, die
von 179°000 Franken (1970) auf 311’000 Franken (2000) kletterten. Der Lowenanteil
ging jedoch an die Zweigwerke, praktisch ausschliesslich an die Arbeitsbereiche der
Stadtmission. 1970 waren es 215’000 Franken und 2002 sogar 0,5 Millionen Franken.
Das war mehr als die Liegenschaften abwarfen; man musste auf die Riickstellungen
zuriickgreifen. Im Jahr 2000 waren die Aktiven auf 12,3 Millionen Franken zuriick-
gegangen. Die Liegenschaften wurden mit 10,1 Millionen Franken bewertet; an
Bankguthaben und Wertschriften waren 1,35 Millionen Franken vorhanden. Innerhalb
der Passiven von 12,0 Millionen Franken hatten die Hypotheken von 2,0 Millionen
Franken (1980) auf 3,6 Millionen Franken zugenommen; fiir Riickstellungen und
besondere Fonds waren noch 7,3 Millionen Franken vorhanden. Von einer Situation
wie in den 1930er-Jahren war man noch weit entfernt, doch musste die Gesellschaft
darauf achten, dass ihre Spendefreudigkeit nicht mit der Liquiditit kollidierte.

73



Stade-L. Mitermacht-Missin

Arbeitszweig der Evangelischen Gesellschaft des Kantons Ziirich-

(Landeskirchlicher Verein fiir Innere Mission)

Beistand, Rat und Hilfe, oder haben Sie Bediirfnis
nach einer Aussprache mit Menschen, welche die
Licht- und Schattenseiten des Lebens kennen und
fiir menschliche Note Verstindnis haben, dann bitte,

Kommen Sie

in dieser Nacht noch, oder wenn Sie wollen zu
einer andern Zeit des Tages oder der Nacht zu uns.

Sie finden

uns immer bereit, lhnen zu dienen, in einer fiir
Sie unverbindlichen Weise.

|

- Bureau: Sprechstunden :

Schiifzengasse 24 Sonntag und Mittwoch, nachts 11—1 Uhr.
beim Hauptbahnhof Dienstag und Freitag, morgens 10—1 Uhkr.

Plakat der Strassen- und Mitternachtsmission in den 1920er-Jahren. (Quelle:
Archiv der Evangelischen Gesellschaft)



	Aufbruch und Entwicklung

