Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 78 (2011)

Artikel: Mission und Diakonie : die Geschichte der Evangelischen Gesellschaft
des Kantons Zurichs

Autor: Meyer, Helmut / Schneider, Bernhard

Kapitel: 2: Umfeld und Entstehung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1045699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1045699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2. Umfeld und Entstehung

In einer 1865 erschienenen Schrift stellte ein anonymer «alter Landpfarrer» fest, innerhalb
des ziircherischen Protestantismus gebe es zur Zeit zwei «durchaus unvereinbare, total
verschiedene Religionen». Am besten wiirde man daher die ziircherische Landeskirche
in zwei Kirchen aufteilen!' Tatsidchlich konnte man von zwei theologischen Lagern,
dem «liberalen» und dem «konservativ-positiven», sprechen sowie von einer schwachen
«verbindenden Briicke».

2.1. Theologische und kirchenpolitische Positionenen

Die geistigen Grundlagen der liberalen Theologie lieferten der Philosoph Georg Friedrich
Wilhelm Hegel und der Theologe David Friedrich Strauss, dessen missgliickte Berufung
nach Ziirich 1839 den «Ziirichputsch» ausloste. Die liberalen Theologen bezeichneten
sich selbst als «freisinnig» oder «Reformer»; die Bezeichnung «liberal» setzte sich erst
gegen Ende des 19. Jahrhunderts durch. Ihr wichtigster schweizerischer Repriasentant
war Alois Emanuel Biedermann (1819-1885).

Fiir die liberalen Theologen war Gott keine transzendente, iibernatiirliche Macht,
sondern der weltimmanente, lenkende und leitende Geist, dessen Wirksamkeit sich
in der menschlichen Erkenntnis manifestierte. Religion sei daher nicht zu trennen
von der Entwicklung der Philosophie und der Wissenschaften. Inhalt des Glaubens
miisse daher ein geistiges Verhiltnis zu Gott, nicht ein Fiir-wahr-Halten geschicht-
licher Ereignisse sein. In den Lebensberichten und Aussagen der Religionsstifter und
Propheten widerspiegelten sich die Vorstellungen, die geistige Entwicklung ihrer Zeit.
Ihre Bedeutung liege nicht in ihrem Lebenslauf und ihren Werken, sondern in ihrer
Rolle als Ideentrdger. Das gelte auch fiir Jesus Christus: «Das Erlosende ist nicht
die Person Jesu, sondern das neue religiose Moment, das mit ihm ins menschliche
Selbstbewusstsein eintrat, die Versohnung und konkrete Einheit des Menschlichen
und Géttlichen.»?

Aus diesem Grund war es nach liberaler Auffassung falsch, an religiosen Vorstel-
lungen vergangener Zeiten, an Dogmen, die im Widerspruch zu modernen Erkenntnis-
sen standen, festzuhalten: «Jeder Rest von iibernatiirlicher Welt, der um der Religion
willen beibehalten wird, ist ein Splitter im Fleisch der menschlichen Erkenntnis und
damit ein Stachel, den die Wissenschaft gegen die Religion empfindet und der so lange
empfunden werden muss, bis er vollends entfernt ist.»*> Wenn die Kirche diesen Rat
nicht befolge, handle sie nicht nur falsch, sondern manovriere sich ins Abseits, verliere
die Gefolgschaft vor allem der Gebildeten und bringe sich in einen Gegensatz zu den
politischen Leitideen der Zeit: «Freiheit des Denkens iiber die Religion ist [...] das
einzig Gesunde und Verniinftige in der menschlichen Gesellschaft, das sich darum auch

25



allem Widerspruch einer geltenden Lehre zum Trotz in dem Grade Bahn bricht, als die
Vernunft in der Gesellschaft zur Geltung kommt.»*

Innerhalb der ziircherischen Geistlichkeit gewann der theologische Liberalismus
seit der Jahrhundertmitte zunehmend Anhinger. In den 1860er-Jahren waren Liberale
und Konservative zahlenmaéssig etwa gleich stark. Seit dem definitiven Durchbruch
des politischen Liberalismus erfreuten sich die liberalen Pfarrer der Protektion durch
die politischen Eliten: «Sie hatten ihre Freunde und Beschiitzer in der Regierung, bald
ebenso Vertreter im Kirchenrat [...]. Bald waren diese Leute vortrefflich platziert [...].
Alle zentralen Stellungen, auch in Schule und Kirche, wurden in ihrem Sinn besetzt.»’
Die theologische Fakultét der Universitat wurde von den Liberalen — neben den «Ver-
mittlern» — dominiert.

Gegen den theologischen Liberalismus formierte sich mit der Evangelischen Gesell-
schaft konservativer Widerstand. Er basierte auf orthodoxen und pietistischen Elemen-
ten. Die Konservativen bezeichneten sich selbst meist als «evangelisch», «gldubig»,
«biblisch» oder — vor allem spiter — «positiv», Letzteres im doppelten Sinn des Wortes:
einerseits, weil fiir sie die biblischen Wahrheiten als positive, gesicherte Tatsachen
galten, anderseits, um sich von den liberalen Theologen, die gelegentlich polemisch
als die «Negativen» bezeichnet wurden, positiv abzugrenzen.®

Aus der reformiert-orthodoxen Wurzel stammt die Forderung nach einem verbind-
lichen Bekenntnis. Glaubens- und Gewissensfreiheit sei innerhalb der Kirche nicht
moglich, wenn diese im Gegensatz zur biblischen Wahrheit stehe: «Gegen die Tendenz
der neuphilosophischen Schule, die Kirche in philosophische und theologische Schulen
aufzulosen und alle, wie weit sie sich auch von der geoffenbarten Wahrheit sich entfer-
nen mochten, als gleichberechtigte Teile und Glieder der christlichen Kirche geltend
zu machen, muss entschiedene Einsprache erhoben werden. Die Wahrheit muss fiir uns
nicht erst gesucht und gefunden werden, sie ist in Jesu Christo uns gegeben, und wer sein
Evangelium, wie es in den heiligen Schriften uns geoffenbart ist, nicht gldubig annimmt
[...], der kann auch nicht als wahres Glied [...] in der Kirche Jesu Christi anerkannt
werden.»’ Gott sei ein personlicher, transzendenter Gott, der iiber seiner Schopfung
stehe und daher auch in diese eingreifen konne. Gotteserkenntnis beruhe nicht auf der
Vernunft, sondern auf Offenbarung: «Es gibt [...] eine iibernatiirliche Wahrheit, die wir
durch die Offenbarung Gottes selbst erhalten und vermittelst des Glaubens erkennen
und uns aneignen.»® Die zuverldssige Grundlage der Offenbarung sei die Bibel, die
Norm fiir Leben und Glauben: «Wir protestieren als Protestanten gegen jede mensch-
liche religiose Lehre, und so auch gegen die Lehre der modernen Theologen, die sich
der Heiligen Schrift nicht mehr unterwerfen, und halten uns als Reformierte ganz rein
an die Heilige Schrift, dem wahren, echten und unverfialschten Worte Gottes.»” Damit
sei nicht ein Buchstabenglaube gemeint: «Wenn wir aber vom Wort Gottes reden, so
meinen wir nicht, dass es aus Wortern Gottes bestehe, eine Sammlung von Orakeln
sei [...], sondern verstehen darunter eine organische Geschichte der Heilsoffenbarung
[...] in den mannigfachsten Formen iiberliefert.»'® Der liberalen Forderung, die Kirche
miisse mit der Zeit gehen, setzten die Konservativen die Notwendigkeit der Kontinuitét
und die Einmaligkeit der Erlosungstat Christi entgegen. An der Erbsiinde wie an der
Erldsung gab es nichts zu riitteln. Der pietistischen Tradition entstammte das Anliegen,
moglichst vielen Menschen die Augen einerseits fiir ihre Siinden, anderseits fiir die

26



Eine typisch liberale Predigt: Albert Biichi bei der Einweihung der Kirche St. Jakob
in Aussersihl (1901)

«Es sei diese Kirche eine Stitte jenes Geistes, der nicht in Formen und Formeln das Heil
erkennt, sondern in der Gesinnung, und der iiber die gottesdienstlichen Gebriduche den
Gottesdienst des Lebens stellt. Sie sei ein Zeuge jenes Geistes, der nicht Gewissen und
Gemiiter knechten will, sondern zu religiéser Selbstindigkeit und zu christlicher Freiheit
fiihrt. Sie sei ein Zeuge jenes Geistes, der tief in Gott gegriindet, Gottes Walten nicht bloss
in engem Kireise fiihlt, sondern es erkennt, wo Wahrheit und Gerechtigkeit besteht. Sie sei
eine Stitte jenes evangelisch-protestantischen Geistes, der Verstandnis hat fiir die Entwick-
lung der verschiedenen Geistesgebiete und der Interesse an der Erhohung und Erweiterung
einer allseitigen harmonischen Volksbildung nimmt [...] und der nicht argwohnisch auf das
Forschen und Suchen der Wissenschaft blickt, sondern auch in ihren gesicherten Resultaten
das Walten und die Offenbarung gottlichen Geistes erkennt.»!

1 Biichi, S. 12 f.

mogliche Erlésung durch den Glauben zu 6ffnen. Man wollte Frommigkeit, Erbauung
und zugleich irdische Hilfe vermitteln, «Reich-Gottes-Arbeit» leisten.

Aus konservativer Sicht fiihrte die liberale Theologie letztlich zur religiésen Belie-
bigkeit: «Wenn zum Beispiel am Ostersonntag gepredigt wird «Christus ist auferstanden>
und am Ostermontag <Er ist nicht auferstanden> — so wird das wenig erbauen!»'' Die
Folge seien zunehmende religiose Gleichgiiltigkeit, Materialismus und Entfremdung von
der Kirche. — Politisch standen die Konservativen seit 1844/45 definitiv im Gegenwind.
Konservative Krifte spielten nun nur noch innerhalb der Stadt Ziirich eine Rolle, und
dies auch nur bis 1893, als durch die Eingemeindung zahlreicher Vorortsgemeinden
«Gross-Ziirich» entstand, das nun primér durch den liberal-sozialdemokratischen Ant-
agonismus geprigt war. Auf der Landschaft bestimmten Liberale und Demokraten, die
beide in der Regel eher Distanz zur Kirche hielten, das Geschehen.

Wie bei Lessings Ringparabel konnte man sich fragen, ob vielleicht nicht beide
theologischen Parteien ein Kornchen christlicher Wahrheit gefunden haben kénnten.
Davon ging die «Vermittlungstheologie» aus, deren wichtigste Repriasentanten in Ziirich
der Theologieprofessor Alexander Schweizer (1808-1881) und der langjahrige Antistes
Georg Finsler (1819-1899) waren.

Fiir Schweizer, ein Schiiler Schleiermachers, ging es nicht darum, um jeden Preis
Gegensitze zu iibertiinchen und Kompromisse zu finden. Fiir ihn war der Gegensatz
zwischen Verstandeserkenntnis und Offenbarung kontriér, nicht kontradiktorisch. «Ver-
mittlung» war fiir ihn nicht einfach ein «Treffen in der Mitte», sondern die Anerkennung
beider Elemente. Glaube bedarf einerseits eines religiosen Grundgefiihls, einer unmittel-
bar erlebten Gottesbeziehung, anderseits der rationalen Reflexion. Der Protestantismus
vollziehe die Vers6hnung von Glaube und Wissen, er «verbindet objektiv-geschichtliche
Erkenntnis Christi mit subjektiven Empfindungswerten».'> War nicht Christus selbst
auch ein «Mittler» zwischen dem transzendenten Gott und unserer eigenen Welt, fragte

27



Georg Finsler und folgerte daraus: «Diese [vermittelnde] Richtung erkennt die Uber-
weltlichkeit Gottes, sein Unterschiedensein von der Welt an, aber auf der andern Seite
auch seine Innerweltlichkeit; die Vermittlung erscheint als Lebensmitteilung Gottes an
die Welt [...].»"

Besonderen Erfolg hatten diese Vermittlungsbemiihungen auf der Ebene der
theologischen Diskussion nicht. «Es ist nicht zu leugnen, dass die beiden Parteien
der Reformer und der Positiven einander ausschliessen und sich nie zu gegenseitiger
Anerkennung entschliessen, weil dies nur dadurch geschehen kénnte, dass jede ihre
Grundprinzipien aufgeben miisste. Ebenso wenig ist es moglich, dass die Positiven
den Reformern zugestehen werden: <Ihr seid gleichwohl im Verband der christlichen
Kirche> [...]», konstatierte die konservative Seite,'* Einige Jahre spiter hiess es:
«Gerade darum aber, weil wir mit unserem religiosen Glauben uns nicht in die Mitte
unserer tatsdchlich vorhandenen Parteien stellen konnen, nehmen wir auf kirchenpo-
litischem Boden eine andere Stellung als die Vermittler ein, kommen auch bei guten
Vorsitzen nicht iiber eine kiihle Achtung der Reformer hinaus.»'> Umgekehrt liess
die liberale Seite verlauten: «Gott hat sich nie und nirgends kundgegeben auf dem
iibernatiirlichen Weg einer wunderbaren Offenbarung [...], sondern er offenbarte sich
stets durch die natiirlichen Mittel der physischen und sittlichen Welt, und der Mensch
vernimmt diese fortlaufende Offenbarung durch die natiirlichen Organe der Vernunft
und des Gewissens.»'6

Aus konservativer Sicht war Alexander Schweizer schlicht ein Liberaler. Umgekehrt
lehnte Schweizer Fraktionsbildungen innerhalb der Kirche ab, weil sie die Einheit der
Kirche zu sprengen drohten. So war ihm besonders die Evangelische Gesellschaft ein
Dorn im Auge; «evangelisch», meinte er, kdnne nur eine Bezeichnung fiir die gesamte
Kirche, nicht fiir eine Gruppe sein. Angemessener schien ihm der Name «Piusverein
der reformierten Schweiz» — eine Anspielung auf eine konservativ-ultramontane
katholische Vereinigung.'” 1860 warf Schweizer der Evangelischen Gesellschaft
«Ausbeutung der frommen Mildtitigkeit» und «klug ausgesonnene Geschiftigkeit»
vor.'® Wesentlich besser war das Verhiltnis der Konservativen zu Finsler. «Personlich
war er positiver und konservativer, als es schien, aber er glaubte, der Zeitstrémung
mehr Rechnung tragen zu miissen als andere», hiess es in einem Nachruf." Sich mit
Finsler gut zu stellen war auch sinnvoll, denn er war iiber seine Mutter Anna Finsler-
Gessner mit mehreren Exponenten der Evangelischen Gesellschaft verwandt und
zudem ein méchtiger Mann. Zwar war die Gruppe der Vermittler in der ziircherischen
Pfarrersynode die kleinste, doch spielte sie angesichts des ziemlich ausgeglichenen
Verhiltnisses zwischen Liberalen und «Positiven» die Rolle des Ziingleins an der
Waage. So wurde Finsler 1866 Antistes und 1895, anlésslich einer Reorganisation,
Prasident des Kirchenrats; daneben sass er wiahrend iiber 20 Jahren im kantonalen
Parlament. Gegen liberale Attacken auf die Evangelische Gesellschaft nahm er diese
in Schutz, indem er darauf hinwies, dass auch Konservative vom liberalen Grundrecht
auf Vereinsfreiheit Gebrauch machen diirften.?® Eine inhaltliche Annéherung zwischen
den Parteien brachten die Vermittler nicht zustande, doch trugen sie wesentlich dazu
bei, die Einheit der Kirche wenigstens auf organisatorischer Ebene zu bewahren.

28



Eine typische «positive» Predigt: Georg Rudolf Zimmermann, Predigt an der Glockenweihe
des Fraumiinsters (1874)

«Das heilige Gotteswort demiitigt und reinigt uns von allem nichtigen Selbstvertrauen, es
weist uns aber an den Herrn, in welchem unsere Stérke ist, es ldsst unser Herz an die gebahn-
ten Strassen denken, an den Weg, welchen Jesus Christus uns durch sein Leben, Leiden und
Sterben gedffnet hat, dass wir durch ihn Gott nahen diirfen, durch ihn Vergebung der Siinden
und Vergebung mit Gott haben, durch ihn der uns ganz und gar umringenden Versuchung
entgehen und sie iiberwinden konnen [...]. Und wenn wir auch durch ein Jammertal wandern
miissten, so fehlt es uns da nicht an siissen Ruhepunkten und erfrischenden Springquellen,
welche das miide Herz erlaben [...]; der im Gotteshaus und Gotteswort gesammelte Vorrat
halt auch fiir solche Zeiten vor, die Gnade des Herrn Jesu Christi bleibt uns nah, der fiir uns
teure Gestorbene ist auch der Auferstandene [...]. Das [...] ist der Sinn des Gotteshauses
und der ununterbrochenen Gemeinschaft mit dem Herrn und seinen Erlésten. Wir mochten
der Probe nicht rufen, was aus dem Staatswesen, dem Gemeindeleben, dem Familiengliick,
was aus den Einzelnen und dem Ganzen wiirde ohne diese Segnungen und Wohltaten des
Gotteshauses und der Gottesgemeinschaft. Ist das Licht auf dem Leuchtturm erloschen, so
wird das Schiff mit seiner ganzen Mannschaft auf die Klippen geworfen und geht unter;
wird dieser schiitzende Damm gebrochen, so hilt nichts mehr die iiberflutenden Wogen des
Verderbens zuriick. Und jeder Einzelne, der sein bestes Gut und Erbteil, die Berufung zum
ewigen Leben durch Jesum Christum verwirft, der endet in Nacht und Grauen [...].»!

1 Zimmermann, Glockenweihe, S. 11 f.

2.2. Von der Staatskirche zur staatlichen Anstalt

Die Entstehung und Entwicklung der Evangelischen Gesellschaft vollzog sich in einer
Zeit des politischen und kirchenpolitischen Umbruchs, der um 1830 begann und 1870
im Wesentlichen abgeschlossen war.?!

Die liberale Umwilzung von 1830 ersetzte das Christentum als ideologische
Grundlage des Staats durch die Grundrechte wie Glaubensfreiheit, Pressefreiheit,
Vereinsfreiheit et cetera. Der neue Staat war im Ganzen ein laizistischer Staat. Viele
Angehdrige der neuen politischen Eliten hatten ein eher distanziertes Verhiltnis zur
Kirche. Die protestantische Kirche wurde nun aber nicht etwa zu einem privaten Verein,
sondern — vergleichbar mit der neu geschaffenen Schule — zu einer staatlichen An-
stalt, die einen Staatsauftrag zu erfiillen hatte. Sie unterstand letztlich den politischen
Instanzen: «Die Kirche befordert die Wohlfahrt des Staates», hielt das Kirchengesetz
von 1831 fest. Gleichzeitig wuchs die Selbstdndigkeit der einzelnen Kirchgemeinden
gegeniiber der kirchlichen Zentralgewalt.

Diese Zentralgewalt der «vom Staat anerkannten Landesreligion nach dem evan-
gelisch-reformierten Lehrbegriff» bestand nach dem Kirchengesetz aus der Synode und
dem Kirchenrat. Die Synode umfasste alle im Kanton Ziirich titigen Geistlichen, etwa

29



130-160 Personen. Sie war zustindig fiir die innere Organisation der Kirche, vor allem
die Liturgie und die Seelsorge. Ferner wihlte sie 9 von 14 Mitgliedern des Kirchenrats.
Allerdings mussten sowohl ihre Beschliisse wie auch ihre Wahlen vom Grossen Rat,
dem kantonalen Parlament, bestédtigt werden. Fiinf Kirchenrite wurden vom Grossen
Rat gewihlt, wobei die Wahl meistens auf Laien fiel. Der Kirchenrat war die kirchliche
Verwaltungs- und Aufsichtsbehorde. Er war zustédndig fiir die Ordination der Geistlichen
aufgrund ihrer Examina, konnte bei disziplinarischen Verstossen der Gemeindepfarrer
intervenieren und setzte Vikare ein. Bei all dem unterstand er der Aufsicht der kantonalen
Exekutive, des Regierungsrats. Prisidiert wurden der Kirchenrat wie die Synode vom
Antistes, der aufgrund eines Dreiervorschlags der Synode vom Grossen Rat gewahlt
wurde. Kirchenrat und Antistes unterstanden alle sechs Jahre der Wiederwahl.? Fiir die
Wahl der Gemeindepfarrer unterbreitete der Kirchenrat der Gemeinde einen Dreier-
vorschlag, aus welchem diese auswihlen konnte.

Das auf den «Ziirichputsch» folgende konservative Intermezzo (1839-1844/45)
anderte an dieser Ordnung nichts. Dagegen wurden nach der zweiten liberalen Macht-
ergreifung die politische Aufsicht und die laizistischen Elemente verstirkt. Nach
einem Verfassungsgesetz von 1849/50 wurde die Zahl der Kirchenrite (ohne Antistes)
auf sechs reduziert, wobei vier vom Grossen Rat und nur noch zwei von der Synode
gewihlt wurden. Die Gemeinden erhielten bei der Pfarrerwahl vollige Selbstindigkeit;
der Gewihlte musste allerdings ordiniert sein. Dem Kirchengesetz von 1861 zufolge
hatte der Grosse Rat nun nicht mehr nur Synodalbeschliisse zu genehmigen, sondern
konnte auch die Initiative in kirchlichen Angelegenheiten ergreifen. Sowohl er wie der
Regierungsrat erhielten gegeniiber der Synode ein Antragsrecht. Ausdriicklich stellte
die vorberatende Grossratskommission fest: «Die Kirche steht nicht ausser oder neben
dem Staat als eine von ihm losgetrennte und unabhéngige Institution, sondern sie wird
betrachtet als eine zum Staat gehorende, demselben untergeordnete, von ihm geleitete
[...] Anstalt.»* Dementsprechend machten die staatlichen Instanzen von ihren politischen
Moglichkeiten durchaus Gebrauch. Sehr deutlich zeigte sich dies im Jahr 1849, als die
Wiederwahl des Antistes Johann Jakob Fiissli anstand. Obwohl dessen Amtsfiihrung un-
tadelig war, wihlte ihn der Grosse Rat ab, weil er zehn Jahre zuvor gegen die Berufung
des liberalen Theologen David Friedrich Strauss an die Universitét aufgetreten war. Aus
dem Dreiervorschlag der Synode fiir seine Nachfolge erkor das Parlament den an dritter
Stelle stehenden, wenig profilierten Hans Heinrich Brunner, der bis 1866 amtieren sollte.

Die demokratische Verfassung von 1869 verstirkte den schon 1830 festgehaltenen
Grundsatz der Glaubensfreiheit. Sie verbot ausdriicklich jeglichen Zwang «gegen Ge-
meinden, Genossenschaften und Einzelne». Das galt auch fiir die zentralen kirchlichen
Institutionen. Von konservativer Seite wurde festgestellt, dass nun jeder predigen kon-
ne, was er wolle.”* Allerdings musste er dabei aufpassen, bei seiner Gemeinde keinen
Anstoss zu erregen, denn diese hatte nun das Recht, ihren Pfarrer nach Ablauf seiner
sechsjahrigen Amtsdauer abzuwihlen.

Mehr Autonomie erhielt die ziircherische Landeskirche im Zusammenhang mit einer
weiteren Verstirkung des Laienelements 1895. Die Mitglieder der Synode wurden nun
bezirksweise vom Volk gewihlt. Von den schliesslich Gewahlten waren zwei Drittel
Geistliche. Am Krifteverhiltnis zwischen den theologischen Richtungen énderte sich
dadurch nicht viel; von den 1899 gewihlten Synodalen galten 64 als «Positive», 75 als

30



«Reformer» oder «Vermittler». Die Synodalbeschliisse unterlagen nun nicht mehr der
Genehmigung des Kantonsrats — wie die Legislative seit 1869 hiess —, durften aller-
dings die Glaubens- und Gewissensfreiheit nicht verletzen. Die Synode wihlte jetzt
fiinf Kirchenrite, der Kantonsrat noch zwei. Das Amt des Antistes wurde aufgeteilt:
der Kirchenrat wihlte nun seinen Prasidenten selbst, die Synode den ihrigen. Dem
Kantonsrat blieb die Oberaufsicht. Abgeschlossen wurde diese Entwicklung 1963, als
ein neues Kirchengesetz die Wahl der Kirchenréate ganz der Synode iibertrug.

Die theologischen Differenzen einerseits, die verdnderte Stellung der Kirche im Staat
anderseits bewirkten, dass eine «unité de doctrine» nicht mehr durchgesetzt werden
konnte. Sie fiihrte auf allen Ebenen zu Fraktionsbildungen: die liberalen Pfarrer der
Synode sammelten sich in den 1850er-Jahren im «Verein fiir freie Theologie» (spéter
«Verein fiir freies Christentum»), die konservativen im «Synodalverein der positiven
Pfarrer». Immerhin kam man iiberein, jeweils einen liberalen und einen positiven
Vertreter in den Kirchenrat zu wihlen, wo sich der Letztere allerdings einer liberalen
Ubermacht von Laien gegeniibersah. Die Offnung der Synode fiir die Laien énderte an
der Fraktionsbildung wenig. Léingst hatten sich auch in den Gemeinden theologische
Richtungsvereine gebildet, die vor allem bei der Wahl der Pfarrer, der Mitglieder der
Kirchenpflege und nun auch der Synode aktiv wurden.? In diesem zerkliifteten und von
vielen Animosititen gekennzeichneten Feld operierte die Evangelische Gesellschaft.

2.3. Die Griindung der Evangelischen Gesellschaft
2.3.1.Ein Nukleus bildet sich

Im spannungsgeladenen Jahr 1839, kurz vor dem «Ziirichputsch», erschienen — neben
anderen — die zwei Kampfschriften «Die ziircherische Kirche und ihr Verhiltnis zu
Dr. Strauss» und «Die wahre Religion oder die Notwendigkeit unserer Riickkehr zu
dem Worte Gottes» in einer Auflage von 14’000 beziehungsweise 6000 Exemplaren.”’
Verfasser war der Stifner Pfarrer Hans Kaspar Grob (1800-1865). Im ersten Werk
polemisierte er gegen David Strauss, im zweiten las er dem Volk die Leviten, das seit
1830 die falschen Minner in die Regierung gewéhlt habe. Es miisse sich wieder auf
die christlichen Wurzeln besinnen, «wenn es entgehen soll den Strafgerichten Gottes.
Es muss ein neuer Hunger und Durst nach dem Worte Gottes erwachen».”® Als Heraus-
geberin zeichnete die Evangelische Gesellschaft in Ziirich. Dadurch erfuhr eine breite
Offentlichkeit erstmals, dass es diese Gesellschaft gab. In der ersten Schrift umschrieb
Grob auch den Titigkeitsbereich dieser Gesellschaft: Sie sei eine «Vereinigung christ-
licher Minner», welche die evangelische Lehre durch die Verbreitung von Schriften,
den Unterhalt eines Lesezimmers fiir Jugendliche und einer Leihbibliothek sowie die
Mitfinanzierung der konservativen «Schweizerischen Evangelischen Kirchenzeitung»
fordern wollten.?

Statuten oder Protokolle der Evangelischen Gesellschaft aus dieser Zeit sind nicht
erhalten — wahrscheinlich gab es gar keine. Dennoch lésst sich aufgrund der Sekundér-
quellen die Entstehung dieses Griippchens — es soll 1837 analog der Zahl der Apostel
zwoOlIf Personen umfasst haben — einigermassen rekonstruieren.’® Am Anfang steht das

31



bereits erwahnte «Erbauungskrinzchen» um Johann Caspar Lavater (1741-1801), das
sein Schwiegersohn Georg Gessner fortfiihrte.’! Gessners Kreis geriet im Zusammen-
hang mit den schwirmerischen Entwicklungen auf der Landschaft in Schwierigkeiten,
die dazu fiihrten, dass die Obrigkeit jede Art von Konventikeln beargwohnte.*? Gessner
fithrte sein Krinzchen daher nicht mehr weiter, sondern konzentrierte sich auf die Ent-
wicklung offiziell anerkannter Organisationen: der 1812 gegriindeten Bibelgesellschaft,
die sich fiir die Verbreitung der Heiligen Schrift einsetzte, und der 1819 entstandenen
Missionsgesellschaft, die zunichst fiir die geistliche Betreuung der Ziircher Kolonie
auf der Krim* sorgen wollte, in der Folge jedoch vor allem Geld sammelte und es der
Basler und der Herrnhuter Mission iiberwies.

Die von Hans Kaspar Grob beschriebene Gruppe bildete sich um 1833 .3 Die Ver-
bindung zum friilheren «Erbauungskranzchen» war personeller Natur: die Vereinigung
bestand hauptsidchlich aus Mitgliedern der Familie Gessner und den mit diesen ver-
schwigerten Usteri.*” Der mittlerweile zum Antistes aufgestiegene, allerdings rasch
alternde Georg Gessner diirfte dabei kaum mehr eine Rolle gespielt haben.*® Ob sein
Nachfolger, Johann Jakob Fiissli (ab 1837), dem Kreis schon angehdrte, ist nicht
sicher.”” Vorbilder waren die Evangelischen Gesellschaften von Genf und Bern, die
allerdings einen wesentlich grosseren Umfang hatten. Das Ziircher Pendant blieb klein
und informell, «verborgen von der Welt»;® selbst die von ihm unterstiitzte «Schwei-
zerische Evangelische Kirchenzeitung» wusste kaum etwas dariiber zu berichten.*
Grobs Schriften waren wahrscheinlich der Hohepunkt seiner Aktivititen. Sie waren
allerdings auch das vorldufige Ende.

2.3.2. Der «Ziirichputsch» und die Evangelische Gesellschaft

Wie weit Grobs Pamphlete die Stimmung in Stadt und Landschaft anheizten, lisst
sich nicht ermessen. Sicher aber spielte das kleine Griippchen, das sich Evangelische
Gesellschaft nannte, keine Rolle beim Ausbruch des Sturms aufgebrachter Landleute
in die Stadt, der zum Sturz der liberal-radikalen Regierung fiihrte.** Die Bewegung,
die nach einer Phase der Eskalation zwischen der Regierung und dem oppositionellen
«Glaubenskomitee» um Johann Jakob Hiirlimann-Landis im September 1839 mit dem
«Ziirichputsch» endete, war primér eine Bewegung der Landschaft. Die konserva-
tiven Krifte der Stadt spielten eher die Rolle von Trittbrettfahrern und Profiteuren.
Die «Ziirichputsch»-Bewegung war auch nicht das Ergebnis der Agitation frustrierter
Pfarrherren: «Die Pfarrer haben diese Bewegung nicht gemacht, wie bisweilen behauptet
wird, viele sind geradezu von ihren Gemeinden gezwungen worden, ins Komitee sich
wihlen zu lassen», stellte Alexander Schweizer fest.*!

Dagegen spielten in und um den «Ziirichputsch» eine Reihe von Personlichkeiten
eine Rolle, die spiter auch in der Evangelischen Gesellschaft wichtige Funktionen
tibernehmen sollten. Antistes Johann Jakob Fiissli nahm entschieden gegen die Berufung
von David Friedrich Strauss Stellung, hielt sich, nachdem dieses Problem erledigt war,
dann allerdings zuriick. Die Pfarrer Hans Kaspar Usteri-Oeri und Salomon von Birch
sowie Hans Konrad Bleuler-Zeller, Gemeindeprisident von Riesbach, gehorten dem
«Glaubenskomitee» an, Letzterer sogar dem vierkopfigen Ausschuss. Beim «Ziirich-

32



putsch» alarmierte er die Bevolkerung seiner Gemeinde, allerdings erst, nachdem die
Oberldander schon in die Stadt eingedrungen waren. Hans Heinrich Spondlin, Aktuar
des «Glaubenskomitees», gehorte spiter ebenfalls der Evangelischen Gesellschaft an,
spielte dort allerdings eher die Rolle eines Aussenseiters.*> Von den Konservativen, die
durch den Regimewechsel zu Amt und Wiirden kamen, treffen wir einige spiter eben-
falls in der Evangelischen Gesellschaft an, etwa die Regierungsrite Heinrich Mousson
und Hans Konrad Pestalozzi-Hirzel,*® die Erziehungsrite Martin Usteri-Gessner und
Salomon von Birch sowie Staatsanwalt David Rahn.

Auf die Weiterentwicklung der Evangelischen Gesellschaft wirkte sich der Macht-
wechsel negativ aus; ihre Téatigkeit schlief allméhlich ein. Die Fiihrung der Schriften-
verbreitung und der Leihbibliothek iibertrug man dem Buchhiéndler Franz Hanke, der
auch die Herausgabe des «Evangelischen Monatsblatts» iibernahm, das 1844 an die
Stelle der eingegangenen «Schweizerischen evangelischen Kirchenzeitung» trat.** Ob
der Lesesaalbetrieb weitergefiihrt wurde, ist unklar.** Offenbar war man der Meinung,
mit dem konservativen Umschwung das Ziel erreicht zu haben. Was brauchte es noch
einen privaten konservativen Verein, wenn konservative Ménner Regierung und Parla-
ment beherrschten! Diese Hoffnungen erwiesen sich allerdings als haltlos. Zwar gewann
der noch von konservativen Geistlichen dominierte Kirchenrat einige Kompetenzen im
Unterrichtswesen, zwar wurde durch eine Anderung des Unterrichtsgesetzes festgehalten,
der Religionsunterricht in der Schule miisse auf biblischer Grundlage erfolgen. Von einer
«Rechristianisierung des Ziircher Volkes», wie sie Grob vorgeschwebt hatte, war man
indessen weit entfernt. Das Ziircher Volk wandte sich ndmlich wieder den Liberalen
zu. Die Grossratswahlen von 1842 endeten mit einem Patt, jene von 1845 mit einem
liberal-radikalen Wahlsieg.

2.3.3. Der zweite Anlauf

Am 30. Oktober 1846 erschien ein «Bericht und Aufruf» zur Wiederbelebung — faktisch
zur Neugriindung — der Evangelischen Gesellschaft. Verfasser war wahrscheinlich der
spatere langjahrige Aktuar Diethelm Hofmeister.*® Nach einem Riickblick auf die friiheren
Tatigkeiten erlduterte er die Notwendigkeit einer Reaktivierung. Man diirfe nicht ldnger
zusehen, wie «die Gegner des Evangeliums von Jesu Christo ihr Haupt immer stolzer»
erhdben, sondern miisse etwas dagegen tun. Die «Forderung des Reiches Gottes» sei
ndtiger denn je.

Anlass zum Aufruf waren sowohl die politische wie die kirchliche Entwicklung.
Personelle und gesetzgeberische Massnahmen der neuen liberalen Regierung drohten
die Kirche noch mehr als bisher an die laizistische Kandare zu nehmen: «Nun ging es
ganz planmaissig weiter in der Tendenz, die relative Selbstdndigkeit der Kirche [...]
moglichst zu beschrinken und dem Staat [...] moglichst viel Einfluss auf die sogenannten
inneren Angelegenheiten der Kirche [...] zu erobern.»*’ Unter diesen Umstdnden konnte
nur auf der Basis einer freiwilligen Vereinigung etwas fiir den Glauben getan werden.

Auch die Lage innerhalb der ziircherischen Kirche gab zu Besorgnis Anlass. 1844
war das erste Hauptwerk Alois Emanuel Biedermanns, «Die freie Theologie oder
Philosophie und Christentum in Streit und Frieden», erschienen. Ein neuer «Fall

33



Strauss» schien sich abzuzeichnen — was sich 1850 bestitigte, als Biedermann zum
Theologieprofessor an der Ziircher Universitdt ernannt wurde. Nur liess sich jetzt
kein Volksaufstand mehr dagegen entfesseln. Seit 1845 erschien die von Biedermann
herausgegebene «reformerische» Zeitschrift «Die Kirche in der Gegenwart», die unter
jiingeren Theologen zunehmend Anklang fand. Zum Zankapfel wurde in der ganzen
protestantischen Schweiz das «apostolische Glaubensbekenntnis», das in der Abend-
mahls- und Taufliturgie enthalten war.*® Biedermann und seine liberale Gefolgschaft
forderten seine Abschaffung. Die Kirche existiere nicht kraft eines gemeinsamen Be-
kenntnisses, sondern durch den einen Geist Christi.*’ Betriibt notierte etwas spiter der
ehemalige Regierungsrat Pestalozzi-Hofmeister: «Einen traurigen Anblick in unsere
kirchlichen Verhiltnisse bot die [...] Synode dar, in welcher sich das Wachsen der
ungldubigen Elemente unter den jiingern Geistlichen sichtbar kund tat. Selbst in diesem
Kreise darf 6ffentlich iiber die Tatsache der Auferstehung und der Géttlichkeit Christi
die Verneinung ausgesprochen werden und das Ganze als ein Sieg des Fortschrittes
und der Kultur bezeichnet werden.»*

Die Diskussion iiber «unumstdssliche Glaubenswahrheiten» war in der christlichen
Kirche fast so alt wie diese selbst. Eine besondere Bedeutung hatten die Bekenntnis-
schriften in der Reformationszeit erlangt, die jedoch ihre Verbindlichkeit ldngst verloren
hatten. Ubrig blieb das aus dem 2. Jahrhundert stammende «apostolische Glaubensbe-
kenntnis».>! Es hatte den Vorteil, dass es kurz war, sich auf einen Kerngehalt beschriankte
und weder von der romisch-katholischen Kirche noch von reformatorischer Seite je
infrage gestellt worden war. Auch fiir eine Autoritét wie Johann Caspar Lavater war
das Apostolikum die «Summe der Schrift».>2 Die Alternative dazu war denn auch nicht
ein anderes Bekenntnis, sondern die liberale Forderung, auf verbindliche Bekenntnisse
zu verzichten. Der Streit um das Apostolikum wurde fiir Jahrzehnte zum Kristallisa-
tionspunkt der Auseinandersetzung zwischen den liberalen und den positiven Theologen
und Kirchgenossen.

Der «Aufruf» zur Rekonstituierung der Evangelischen Gesellschaft war erfolgreich.
Rasch bildete sich ein «Zentralkomitee» von zunichst neun Mitgliedern. Statuten wurden
verfasst, zwei Lesesile eingerichtet, und die Leihbibliothek wurde wieder in die eigene
Verantwortung iibernommen. 1849 iibernahm die Gesellschaft das seit 1844 erscheinende
«Evangelische Monatsblatt». Am 31. August 1847 segnete eine Generalversammlung im
«Zunfthaus zur Meisen» die Statuten ab. Die 40 (von total 78) anwesenden Mitglieder
bestitigten das Zentralkomitee, dessen erster Priasident der Kilchberger Pfarrer Hans
Kaspar Usteri-Oeri wurde >

Wie die erste wies auch die «auferstandene» Evangelische Gesellschaft pietistische
Ziige auf. Im Zentralkomitee waren die Gessner und Usteri vertreten, die nach 1830 den
Kern der Gesellschaft gebildet hatten. Vom Winter 1847 an wurden in der spatmittel-
alterlichen St.-Anna-Kapelle regelméssig Bibel- und Gebetsstunden abgehalten.’* Die
Evangelischen Gesellschaften von Genf und Bern, deren Entwicklung bereits viel weiter
gediehen war, galten auch jetzt als vorbildlich,’ doch gab es kaum offizielle Kontakte zu
ihnen. Dagegen hatten von den Exponenten der Gesellschaft einzelne Persénlichkeiten
in Genf unter dem Einfluss des «Réveil» personliche Erweckungserlebnisse gehabt,
etwa Hermann Eidenbenz oder der Bankier Gustav Anton von Schulthess-Rechberg .’
Andere hatten ihre individuelle Bekehrung im ziircherischen Raum erfahren.

34



Die Erweckung Heinrich Zuppingers

Der Landwirt Heinrich Zuppinger (1846-1915) war ein fiihrendes Mitglied des Evange-
lischen Vereins Wadenswil und gehorte dem Zentralkomitee der Evangelischen Gesellschaft
von 1898 bis zu seinem Tod an.

«Im Frithjahr 1867 [...] in seinem 21. Lebensjahr, wurde es ihm auf eine ganz merkwiirdige
Weise klar, dass es ein Reich der Finsternis und einen persénlichen Fiirsten der Finsternis
gebe — ein Erlebnis, das ihn bis in die innerste Seele erschiitterte [...].» (Genaueres fehlt)
«Er zog gleich den Schluss: Wenn es einen personlichen Teufel gibt, dann muss es auch
einen personlichen Gott geben, dem ich Verantwortung schuldig bin [...]. Er spiirte, dass
Gottes Geist an seinem Herzen zu arbeiten anfing. Zuerst traten ihm die groben, dann auch
die feineren Siinden mit solcher Wucht anklagend und verurteilend vor die Seele, dass er
der Verzweiflung nahe war [...]. Er suchte Vergebung, und bald wurde sie ihm auch zuteil
[...]. Er spiirte den Heiland in unmittelbarer Nihe und verkehrte mit ihm wie ein Freund mit
seinem Freunde [...]. Was er friiher verlacht und verspottet hatte, wurde ihm zum seligsten
Gewinn, die Siinde, die ihm lieb gewesen, zum Ekel.»'

1 Monatsblatt 1916, S. 57 ff. Verfasser war der Wadenswiler Lehrer Hans Altwegg.

Die Neugriindung von 1847 brachte vor allem eine Verstarkung des traditionalistisch-
orthodoxen Elements. Im Zentralkomitee fand sich eine Reihe von konservativen Ex-
ponenten, die ihre Position verloren hatten oder bald darauf verloren: die ehemaligen
Regierungsrite Hans Konrad Pestalozzi-Hofmeister und Heinrich Mousson, der ehemalige
Staatsanwalt David Rahn und der bald darauf abgesetzte Antistes Johann Jakob Fiissli.
Deutlich wurde dieses Element in der explizit festgehaltenen Zugehorigkeit zur Lan-
deskirche, an der die Gesellschaft wiahrend ihrer ganzen Geschichte festhielt und sich
somit organisatorisch von den Freikirchen abgrenzte.”” Manifest wurde es aber auch in
der zentralen Bedeutung des apostolischen Bekenntnisses. Vor allem Johann Heinrich
August Ebrard (1818-1888), der von 1844 bis 1847 die konservative Theologie an der
Universitédt vertrat und dem Zentralkomitee kurzfristig angehorte, legte Wert auf die
Verankerung des Apostolikums in den Statuten: «Die Evangelische Gesellschaft versteht
sich als [...] Verein von Midnnern, welche in Kraft des Evangeliums Jesu Christi und auf
Grund des apostolischen Glaubensbekenntnisses, zu dem sie sich nach seinem ganzen
Umfang und Inhalt in lebendiger Uberzeugung bekennen.»*® Das Apostolikum sollte
durch alle Statutenrevisionen hindurch seinen Platz behalten.

35



Das apostolische Glaubensbekenntnis

Ich glaube an Gott,
den Vater, den Allméchtigen,
den Schopfer des Himmels und der Erde.

Und an Jesus Christus,

seinen eingeborenen Sohn, unseren Herrn,
empfangen durch den Heiligen Geist,
geboren von der Jungfrau Maria,

gelitten unter Pontius Pilatus,

gekreuzigt, gestorben und begraben,
hinabgestiegen in das Reich des Todes,

am dritten Tag auferstanden von den Toten,
aufgefahren in den Himmel;

er sitzt zur Rechten Gottes, des allméachtigen Vaters;
von dort wird er kommen,

zu richten die Lebenden und die Toten.

Ich glaube an den Heiligen Geist,
die heilige christliche Kirche,
Gemeinschaft der Heiligen,
Vergebung der Siinden,
Auferstehung der Toten

und das ewige Leben.

Amen



	Umfeld und Entstehung

