Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 78 (2011)

Artikel: Mission und Diakonie : die Geschichte der Evangelischen Gesellschaft
des Kantons Zurichs

Autor: Meyer, Helmut / Schneider, Bernhard

Kapitel: 1: Vorgehen und Voraussetzungen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1045699

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1045699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Vorgehen und Voraussetzungen

1.1. Zielsetzungen, Quellen- und Forschungslage

Die Evangelische Gesellschaft des Kantons Ziirich war eine Organisation konservativ
gesinnter Pfarrer und Laien. Anfinglich auf die Stadt Ziirich beschrinkt, gelang es
ihr von den 1860er-Jahren an, ein kantonsweites Netz zu bilden. Sie verstand sich im
19. Jahrhundert als oppositionelles Sammelbecken gegen die mit politischer Unter-
stiitzung auch in den kirchlichen Institutionen und in den Pfarrhdusern dominierende
liberale Theologie. Die Gesellschaft bildete die Basis der «positiv Gesinnten», Laien
und Geistlichen, die sich um die Jahrhundertwende in den kirchlichen Gremien, etwa
der Synode, dem Kirchenrat und den Gemeindekirchenpflegen, wieder mehr Gewicht
verschaffen konnten. Geistige Wurzeln der Evangelischen Gesellschaft waren die staats-
kirchliche Orthodoxie und der Pietismus. Die nachwirkende staatskirchliche Tradition
zeigte sich darin, dass die Gesellschaft trotz ihrer Oppositionsrolle immer im Rahmen
der ziircherischen Landeskirche operierte und eine Konstituierung als Freikirche ab-
lehnte. Pietistischen Ursprungs war das eigentliche Ziel der Gesellschaft, Mission und
Diakonie zu betreiben.

Unter Mission verstand die Evangelische Gesellschaft ausschliesslich die «innere
Mission». Einerseits galt es, die durch die allgemeine Entwicklung verunsicherten
«Frommen» in Stadt und Land zu sammeln. Anderseits sollten der Kirche weitgehend
Entfremdete und sozial Gefihrdete, vor allem die Arbeiterschaft in und um die Gross-
stadt Ziirich, zum Glauben gefiihrt werden. Mit dem Missionsgedanken verbunden war
jener der Diakonie, der mit unentgeltlichem, direktem Einsatz geleisteten Hilfe fiir die
Armen, Kranken und Schwachen. Um ihre Ziele zu erreichen, griindete die Gesellschaft
eine grosse Zahl von Zweigwerken. In der Zwischenkriegszeit und nach dem Zweiten
Weltkrieg wurden die Tatigkeiten der Evangelischen Gesellschaft einerseits reduziert,
anderseits modernisiert. Das missionarische Element trat gegeniiber dem diakonischen
in den Hintergrund.

Drei Anlaufe, eine Geschichte der Evangelischen Gesellschaft des Kantons Ziirich
zu schreiben, wurden bisher unternommen, doch nur einer gelangte zum Ziel. Der lang-
jahrige Aktuar Diethelm Hofmeister verdffentlichte 1882 einen knappen Uberblick iiber
ihre ersten 50 Jahre. Auf das Jubildumsjahr 1947' hin wurde Pfarrer Theodor Négeli
beauftragt, eine — im Konzept offenbar umfangreiche — Gesellschaftsgeschichte zu
schreiben. Er starb jedoch im gleichen Jahr und hinterliess einige ausformulierte Kapi-
tel, die spiter in den «Briefblattern»? publiziert wurden. Schliesslich wagte sich Pfarrer
Hansjiirg Zimmermann 1974 an eine dhnliche, allerdings kiirzere Arbeit. Sie blieb aus
unbekannten Griinden jedoch Torso und liegt als Manuskript im Archiv der Gesellschaft.

Dass die Geschichte der Gesellschaft bisher eher wenig Beachtung gefunden hat,
kann nicht am fehlenden Material liegen. Seit dem Jahr 1847 liegen ihre gedruckten

9



Jahresberichte mitsamt der Jahresrechnung liickenlos vor. Sie sind vor allem im Be-
reich des 19. und des frithen 20. Jahrhunderts recht umfangreich. Hinzu kommen die
selbstdndig erschienenen Jahresberichte einzelner Zweigwerke.> Weiter entfaltete die
Gesellschaft eine vor allem im 19. Jahrhundert umfangreiche, im Verlauf des 20. Jahr-
hunderts allerdings zunehmend versiegende publizistische Tatigkeit.* Die Gesellschaft
verfiigt iiber ein eigenes, durch ein Register erschlossenes Archiv, das unter anderem
fast alle Protokolle der Exekutive (Zentralkomitee beziehungsweise Vorstand) enthilt.’

Einen gedringten, nicht durchweg prizisen Uberblick iiber die Geschichte der
Evangelischen Gesellschaft verfasste Wilhelm Hadorn 1901 in seiner Geschichte des
schweizerischen Pietismus.® Verschiedene Arbeiten befassten sich mit einzelnen As-
pekten der Tatigkeit der Evangelischen Gesellschaft. Unter diesen ist die umfangreiche
Dissertation Jakob Streulis {iber die Entwicklung des ziircherischen Protestantismus in
der Zeit des Liberalismus und der demokratischen Bewegung Manuskript geblieben.
Mit der Haltung und Titigkeit der Gesellschaft in der sozialen Frage setzte sich vor
allem Robert Barth auseinander, mit ihrer Rolle im kirchenpolitischen Streit um das
Apostolikum Rudolf Gebhard. Gemeinsam ist all diesen Arbeiten, dass sie sich auf das
19. Jahrhundert konzentrieren. Vollig unbeachtet ist die Entwicklung der Gesellschaft
im 20. Jahrhundert geblieben.

Die hier vorliegende Arbeit verkniipft die Entstehung der Gesellschaft mit den his-
torischen Grundlagen und Rahmenbedingungen. Helmut Meyer schildert im Hauptteil
die Entwicklung der Evangelischen Gesellschaft im 19. und 20. Jahrhundert sowie die
Geschichte ihrer Werke, der ihr angeschlossenen Vereine und der von ihr massgebend
initiierten Unternehmungen (Kapitel 1-7). In einem zweiten Teil stellt Bernhard Schnei-
der auf der Basis von Gesprichen mit Exponentinnen und Exponenten die jiingste
Vergangenheit und das aktuelle Selbstverstindnis der Gesellschaft dar (Kapitel 8-13).
Das Kapitel 14 wird von beiden Autoren verantwortet.

1.2. Orthodoxie, Aufkldrung und Pietismus

Im 17. Jahrhundert stand das protestantische Europa im Zeichen der Orthodoxie —
einerseits der lutherischen und anderseits der zwinglianisch-calvinistischen. Glaube
war ein Wissen von Wahrheiten. Diese Wahrheiten wurden in der Bibel offenbart und
liessen sich systematisch in Bekenntnisschriften und Katechismen festhalten. Der
Pfarrer hatte diese Wahrheiten zu verkiinden, der Laie sie aufzunehmen.

Inhaltlich im Zentrum dieser Wahrheiten stand die auf Adam und Eva zuriickgehende
Erbsiinde, die in den individuellen Siinden ihre Fortsetzung fand. Daraus ergab sich die
Schlechtigkeit dieser Welt, geprdgt durch Krieg, Armut, Ungerechtigkeit und Natur-
katastrophen, aber auch die Aussicht auf ein vernichtendes Urteil im Jiingsten Gericht.
Dem stand nun allerdings die Heilstat Christi, seine stellvertretende Siihne, gegeniiber.
Die Frage war nur, wem diese Heilstat zugute kam. Hier spielte fiir Zwinglianer und
Calvinisten die Pridestinationslehre eine entscheidende Rolle: Gott hatte bereits vor der
Schépfung einen Teil der Menschen zum Heil erwéhlt, den anderen folgerichtig zum
Unbheil. Sichtbar wurde die Erwidhlung im Glauben und in dem aus diesem abgeleiteten
sittlichen Verhalten. Aufgabe von Staat und Kirche war es, den Glauben zu verkiinden,

10



die Gldubigen darin zu stiarken und von Versuchungen, die zu Siinde und Abfall fiihren
konnten, fernzuhalten.

Das orthodoxe Prinzip stand fiir die eine, unteilbare Wahrheit. Es musste verhindert
werden, dass die einmal fiir giiltig erkldrten Wahrheiten infrage gestellt wurden. So
wurde beispielsweise in der «Formula Consensus» (1675), der letzten verbindlichen
Plattform des schweizerischen Protestantismus, festgehalten, niemand diirfe eine neue
Lehre einfiihren, die dem Zweiten Helvetischen Bekenntnis (1566) und den Beschliissen
der Synode von Dordrecht (1619) — hier war die Pradestinationslehre bekriftigt worden
— widerspreche.” Der Laie spielte in diesen theologischen Debatten eine passive Rolle.

Das Weltbild der Aufkldrung, das sich im spiten 17. Jahrhundert entwickelte und
sich im 18. Jahrhundert bei den meisten Gebildeten durchsetzte, war jenem der Or-
thodoxie vollig entgegengesetzt. Wahrheit erkannte man nicht aus einer Offenbarung,
sondern durch verniinftige Uberlegung und empirisch festgehaltene Beobachtung.
Beides zusammen fiihrte zur Erkenntnis der Naturgesetze, die das Schicksal der Welt
bestimmten. Niitzte man diese Erkenntnisse aus, dann liess sich das Leben positiv
gestalten, musste sich Fortschritt einstellen. Grundsétzlich konnte und sollte jeder ein-
zelne Mensch autonom zu verniinftigen Erkenntnissen gelangen und dementsprechend
handeln; allerdings brauchte er dazu Bildung und Erziehung. Eine weitere Vorausset-
zung fiir den Fortschritt war die freie Diskussion in Wort und Schrift, die Bestehendes
einer kritisch-rationalen Uberpriifung unterzog und neue Erkenntnisse weitertrug. Das
18. Jahrhundert wurde denn auch zu einem «Jahrhundert der Gesellschaften», in denen
man sich mit naturwissenschaftlichen, literarischen, philosophischen, 6konomischen
und - soweit erlaubt — politischen Fragen auseinandersetzte.

Die Theologie war nun nicht mehr die Kénigin der Wissenschaften, an der sich alle
anderen zu messen hatten, sondern einer von vielen Wissensbereichen. Die Grundfrage
war nun, ob und wie sich christlicher Offenbarungsglaube und verniinftige Erkenntnis
zur Deckung bringen liessen. Abgesehen von einer vor allem in Frankreich vertretenen
materialistischen Richtung, die jeden Gottesglauben verwarf, gingen die meisten Denker
der Aufkldrung von einer «natiirlichen Religion» aus. Dazu gehdrten etwa die Vorstellung
eines Schopfergottes, der sich in der Harmonie der Natur manifestierte, und ein ethisch-
soziales Verhalten. Die real existierenden Religionen, deren Botschaften wesentlich
komplexer waren, mussten auf ihren verniinftigen Gehalt und ihre praktische Relevanz
iberpriift werden. Das geschah einerseits durch die historisch-kritische Analyse der
heiligen Schriften, anderseits durch die verniinftige Kritik der Offenbarungsinhalte. Man
miisse, sagte der Ziircher Theologe Johann Jakob Hottinger, die gottliche Wahrheit von
dem Flickwerk menschlicher Ziige und den Missdeutungen der Unwissenheit und des
Wahns reinigen.® Im Zentrum stand fiir die meisten Aufklérer die ethische Dimension
des Christentums; Jesus von Nazareth war primér ein weiser und vorbildlicher Lehrer,
dem die Menschen nachleben konnten und sollten. Fiir Erbsiinde und Prédestination
war hier kein Platz mehr. Anders stand es mit den in der christlichen Offenbarung
zahlreichen Wundern, vor allem der Auferstehung Jesu. Eine eher rationalistische
Richtung fiihrte diese auf ein natiirliches Geschehen zuriick oder hielt sie fiir unwahr,
eine «supranaturalistische» Richtung hielt dagegen fest, die Erkenntnisméglichkeiten
der menschlichen Vernunft seien begrenzt, sodass es daneben fiir eine empirisch nicht
tiberpriifbare Offenbarung durchaus Platz habe.® Gemeinsam war den verschiedenen

11



Richtungen der aufgeklidrten Theologie, dass sie der emotionalen Seite der Religion
wenig Beachtung schenkten.

War die Aufkldrung eine geistes- und mentalitdtsgeschichtliche Bewegung mit
Auswirkungen auf die Religion, so war der Pietismus eine religiose Bewegung mit
Auswirkungen auf die Geistes- und Mentalitdtsgeschichte. Der Pietismus entwickelte
sich seit etwa 1670 in Deutschland. Die Bezeichnung als «Fromme» oder «Frommler»
stammte urspriinglich von seinen Kritikern, wurde indes von pietistischer Seite iibernom-
men. Die Pietisten und Pietistinnen glaubten an die Erbsiinde und den stellvertretenden
Opfertod Christi. Sie kritisierten jedoch, dass zentrale Anliegen der Reformatoren, etwa
die Idee des «allgemeinen Priestertums», unter der Orthodoxie aufgegeben worden
seien. Es herrsche ein totes, formelhaftes Gewohnheitschristentum, daher gelte es, die
Reformation zu vollenden. Das bedeutete primir die Aktivierung des Laien; Pietismus
war der «Subjektivismus der glaubigen Seele gegen die Unpersonlichkeit des orthodoxen
Systems».'® Nicht durch auswendig zu lernende Katechismen, sondern durch die Bibel
selbst sollte der Laie zum Glauben kommen. Pietistischer Glaube manifestierte sich in
der Praxis. «Was ist ein Pietist?», fragte der Leipziger Joachim Feller, und antwortete:
«Der Gottes Wort studiert und nach demselben auch ein heiliges Leben fiihrt.»"!

Dafiir brauchte es neue Formen der Gemeinschaftsbildung, Versammlungen, in
welchen die Interessierten, Theologen und Laien, sich aus der Bibel vorlasen, be-
teten und sangen. In dieser Atmosphére konnte es zu einer inneren Erneuerung, einem
Glaubensdurchbruch, einer personlichen Erweckung kommen, die einem ein christ-
lich moralisches Leben ermdglichte. Unangefochten blieben die Pietisten allerdings
nicht. Die Siinde lauerte iiberall und musste durch Busse mit Unterstiitzung der Mit-
briider und Mitschwestern bekampft werden. Aufgeklirten oder — spiter — liberalen
Kritikern galten die Pietisten vielfach als wenig lebensfrohe Miesepeter.

Fiir die Angehorigen pietistischer Versammlungen stellte sich die Frage nach dem
Verhiltnis zur Mehrheit der Kirchgenossen: Sollte man Abendmahlsgemeinschaft — die
Teilnahme war fiir alle Glieder einer Kirchgemeinde Pflicht — pflegen mit Menschen, die
keine personlichen Anstrengungen unternahmen, aus ihrem Siinderleben hinauszukom-
men? Grundsitzlich boten sich zwei Wege an: einerseits die vollige Separation, ander-
seits die Integration nach dem Bibelwort «Ihr seid das Salz der Erde».'? Welcher Weg
gewihlt wurde, hing nicht nur, aber auch von der Reaktion der lokalen Staatskirche ab.

In einer friihen Phase, die bis zum beginnenden 18. Jahrhundert dauerte, stiess der
Pietismus auf heftigen Widerstand. Die Orthodoxie, gestiitzt von der staatlichen Auto-
ritdt, verbot private Versammlungen und verbannte Pietistinnen und Pietisten. Im Verlauf
der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts konnte sich der Pietismus in den bestehenden
Staatskirchen nicht unbedingt durchsetzen, aber doch festsetzen, wihrend die starre
Orthodoxie an Boden verlor. Im Verlauf der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts sah
sich der Pietismus nicht mehr durch die traditionelle Orthodoxie, sondern durch den
Rationalismus der Aufklarung herausgefordert.

Ein besonderer Zweig des Pietismus war die Herrnhuter Briider-Unitét. Diese ging
auf den tschechischen Reformator Jan Hus, zuriick. Die «bohmischen Briider» schlossen
sich im 16. Jahrhundert weitgehend der Reformation Luthers an und sahen sich wih-
rend der Gegenreformation schweren Verfolgungen ausgesetzt. Ab 1722 schuf ihnen
Graf Nikolaus Zinzendorf (1700-1760), der selbst pietistisch erzogen worden war, eine

12



Heimstitte auf seinen Giitern in der Lausitz, wo er die Kolonie «Herrnhut» begriindete.
Hier fanden auch andere Glaubensverfolgte Zuflucht. Die weitere Entwicklung der
Herrnhuter wurde durch Zinzendorf geprégt.

Als autonome «Gemeine» ist Herrnhut mit einem israelischen Kibbuz vergleichbar.
Die Briider und Schwestern, meist Handwerker und Gewerbetreibende, hatten zwar
Privateigentum, stellten sich aber ganz in den Dienst der Gemeinschaft. Standesunter-
schiede zahlten nicht. Es gab zahlreiche seelsorgerliche und diakonische Amter, die auf
die Minner und Frauen verteilt wurden. Das religiése Leben war intensiv; jeder Wochen-
tag begann mit einer Erbauungsstunde und endete mit einer Singgebetsstunde. In der
Betonung des Gemeinschaftslebens und der religiésen Erbauung waren die Herrnhuter
durchaus Pietisten. Der Unterschied bestand in der Beurteilung des Verhéltnisses von
Gnade und Gesetz. Wihrend sich andere Pietistinnen und Pietisten stédndig im Kampf
mit der Siinde und in der Gefahr des Gnadenverlustes befanden, stand fiir die Herrnhuter
die durch den Tod des «Lamms Christus» definitiv vermittelte Gnade im Zentrum. Da
diese Gnade geschenkt war, musste sie nicht erworben werden.

Diese frohe Botschaft musste verkiindet werden. Die Herrnhuter waren die ersten
kontinentalen Protestanten, die intensiv Mission betrieben, etwa in Westindien und
Gronland. Sie begriindeten einerseits in Europa weitere Kolonien nach dem Herrnhuter
Vorbild, so durch Zinzendorfs Schwiegersohn Friedrich von Wattenwil im neuenbur-
gischen Montmirail, anderseits bildeten sie «Sozietidten», Briidergemeinschaften inner-
halb lutherischer oder reformierter Landeskirchen. Die Mitglieder solcher Sozietéten
nahmen an den Gottesdiensten ihrer Kirchgemeinden teil, hielten daneben aber ihre
besonderen Versammlungen ab.!?

Ein Produkt des spéten Pietismus war die 1780 in Basel gegriindete «Deutsche
Gesellschaft titiger Beforderung reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit», seit 1804
«Deutsche Christentumsgesellschaft» genannt.'* Im Unterschied zum friihen Pietismus
wandte sie sich nicht mehr gegen die kaum noch vorhandene Orthodoxie, sondern gegen
den Rationalismus und den zunehmenden Agnostizismus der Aufkldrung. Gegen diesen
Trend galt es, die Frommen zu sammeln, die Autoritéit der Bibel zu stirken und den
Glauben zu verbreiten. Wie die Herrnhuter, zu denen sie im Ganzen gute Beziehungen
unterhielt,'” war die Christentumsgesellschaft ausgesprochen missionarisch orientiert.
Zunichst griindete sie in ganz Deutschland und in der Schweiz etwa 40 «Partikulargesell-
schaften», dann rief sie eine Traktatgesellschaft (1802), eine Bibelgesellschaft (1804), die
Basler Mission (1815) und die fiir die «innere Mission» bestimmte Chrischona-Mission
(1840) ins Leben. Von den Basler Aktivitdten ging auch eine Vorbildwirkung auf andere
schweizerische und deutsche Stidte aus.'

Die Franzosische Revolution und die napoleonischen Kriege zeigten fiir viele, dass
Rationalismus und Unglaube letztlich zu Gewalt und Krieg bisher unbekannten Aus-
masses fithrten. Am Wiener Kongress 1815 schlossen die iiber Napoleon siegreichen
kontinentalen Herrscher die Heilige Allianz, um eine Wiederholung solcher Ereignisse
zu verhindern. Initiant war Zar Alexander I., der dabei von der deutschbaltischen Baro-
nin Johanna von Kriidener (1764—1824) entscheidend beeinflusst wurde. Johanna von
Kriidener gehorte der Erweckungsbewegung an, welche im 19. Jahrhundert nicht nahtlos,
aber doch konsequent an den Pietismus des 18. Jahrhunderts anschloss. Der Begriinder
des «Réveil», der westschweizerischen Variante der Erweckungsbewegung, Ami Bost,

13



entstammte beispielsweise einer Genfer Herrnhuter Familie.!” Wesentlich waren iiberdies
Impulse aus England, wo das «Awakement» bereits im 18. Jahrhundert, etwa durch die
Methodisten, in Gang kam. Die «<Erweckung», die Aufriittelung aus Irrtum, Verstockung
und Lethargie hin zur inneren Wiedergeburt nach dem Muster des Damaskus-Erlebnisses
des Apostels Paulus, spielte im Pietismus seit jeher eine wichtige Rolle und wurde in
der Erweckungsbewegung noch zentraler.'® Vor allem ging es darum, moglichst viele
Menschen zu erwecken. Als missionarische Mittel dienten demonstrative Bekenntnisse,
Massenversammlungen, Gebetskreise und der Vertrieb von Traktaten. Ins Visier genom-
men wurden dabei der Rationalismus — innerhalb und ausserhalb der Kirche —, ebenso
— zunichst in England — die der Kirche entfremdeten Massen. Im Extremfall konnte die
Erweckung zu schwérmerisch-ekstatischen Erscheinungen mit bisweilen katastrophalen
Folgen fiihren, so etwa auf der Ziircher Landschaft. Hier trat als mittelbare Folge von
Johanna von Kriideners Missionsfahrt durch die Schweiz (1817) in Wildensbuch eine
Prophetin auf, die 1823 in religiosem Wahn erst ihre Schwester tdtete und sich dann
von ihrer Familie kreuzigen liess.'"” Damit war die Erweckungsbewegung in Ziirich fiirs
Erste diskreditiert.

1.3. Die Ziircher Kirche im 18. Jahrhundert

Um die Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert stand die Ziircher Kirche noch ganz im
Bann der Orthodoxie. Wihrend der Amtszeit des Antistes Anton Klingler (1649-1713,
im Amt seit 1688) kam es 1701 zum grdssten — und letzten — Hexenprozess der ziirche-
rischen Geschichte. Gegen den Theologiekandidaten Bernhard Wirz, der ihn jahrelang
mit einem Gespenstertheater hinters Licht gefiihrt hatte, setzte Klingler das Todesurteil
durch (1705).%° Seine Amtsfiihrung und gleichzeitige Korruptionserscheinungen in Re-
gierung und Verwaltung fiihrten zwischen 1709 und 1713 zu einer Reformbewegung, die
pietistische und politische Elemente enthielt. In ihrem Mittelpunkt standen der pietistisch
gepragte Druckereibesitzer und Zunftmeister Hans Heinrich Bodmer (1669-1743), der
junge Grossrat Hans Kaspar Escher (1678-1762) und der Naturwissenschafter Johann
Jakob Scheuchzer (1672—1733). Als Vertreter des Rats an der Synode kritisierte Escher,
viele Pfarrer predigten zwar unentwegt iiber Tugenden und Laster, boten den Gléubigen
aber kaum positive Perspektiven; ihre Predigt, sagte er, «greift entweder das Herz gar
nicht an oder, wenn sie selbiges etwa beriihrt, verleitet sie [...] zur Melancholie und
angsthaftem Zweifel [...]. Von dem Wachsthum im Christenthum und von der Heiligung
wird bei uns [...] wenig gehort.»?!

Nach viel Hin und Her setzte der Rat gegen den erbitterten Widerstand Klinglers 1712
eine gemischte Kommission aus Rat und Geistlichkeit zur «Verbesserung des génzlich
erkalteten und fast verfallenen Christentums» ein. Kurz danach bildete sich innerhalb
der Stadtbiirgerschaft unter der Leitung Scheuchzers eine reformerische «biirgerliche
Deputation», die mehr Mitsprache aller Stadtbiirger und den Kampf gegen Korruption
forderte. Dem Rat gelang es, durch eine Mischung von Drohung, Verzdogerung und
Entgegenkommen der Bewegung die Spitze zu brechen. Im Ganzen #nderte sich we-
nig. Escher, der spiter selbst zum Biirgermeister aufstieg, und Scheuchzer arrangierten
sich, wihrend Bodmer sich radikalisierte. Er vertrieb pietistische Schriften, wurde als

14



Zunftmeister abgesetzt und schliesslich verbannt. Die Obrigkeit erblickte im Pietismus
ein gefdhrliches Gift fiir Staat und Gesellschaft. 1717 erliess sie ein Mandat gegen den
«pietistischen Irrglauben», «Inspirationslehren» und private Versammlungen wurden
verboten. Die «Verbesserung des génzlich erkalteten Christentums» unterblieb.?

Obwohl es weder zu einer Staats- noch zu einer Kirchenreform kam, markiert die
Zeit um 1720 einen Wendepunkt. Im gleichen Jahr, als Hans Heinrich Bodmer verbannt
wurde, erschien erstmals die von Johann Jakob Bodmer (1698—1783) und Johann Jakob
Breitinger (1701-1776) herausgegebene literarische Zeitschrift «Die Discourse der
Mahlern» . Sie steht am Beginn der Aufklarung in Ziirich, die sich in der biirgerlichen
Elite rasch durchsetzte. Sichtbar wurde dies in der Griindung zahlreicher Vereinigungen
wie der Naturforschenden Gesellschaft, der Medizinisch-chirurgischen Gesellschaft, der
Gesellschaft fiir vaterldndische Geschichte und anderer. Ziirich war nun nicht mehr wie
im 16. Jahrhundert eine theologische Hochburg, dafiir eine geistig-literarische.? Hatte
der gebildete Européer im 16. Jahrhundert Ziirich mit Zwingli oder Bullinger assoziiert,
so assoziierte er im 18. Jahrhundert Ziirich mit Johann Jakob Bodmer, Salomon Gessner
oder Johann Kaspar Lavater — in diesem mit dem Dichter, nicht dem Theologen. Die
vom Rat gehandhabte Bandbreite der Toleranz wurde grosser. Ausgenommen davon war
allerdings jede Kritik des politischen Systems. Die verschiedenen religiésen Stromungen
profitierten dagegen. Sie wurden geduldet, sofern sie sich nicht von Staat und Kirche zu
separieren schienen. Zur Ausweisung von Pietisten kam es nicht mehr; allenfalls wurde
ermahnt.” Das Pietistenmandat wurde zwar 1735 nochmals erneuert, aber ohne Wirkung.
Mit dem Siegeszug der Aufkldrung verlor die Kirche zumindest in der Stadt an Gewicht
und an Einfluss auf die Elite. Bezeichnenderweise versuchte es ab 1718 kein Antistes
mehr, mit einem «Fiirtrag» den kirchlichen Standpunkt dem Rat direkt zu unterbreiten.
Seit der Jahrhundertmitte bestand faktisch kein Zwang mehr zum Gottesdienstbesuch. Wie
intensiv Predigten besucht wurden, hing stark von der Qualitét des Predigers ab. Auch
die Pfarrer offneten sich dem Einfluss der Aufkldrung, lasen entsprechende Schriften
oder die griechisch-romischen Klassiker, setzten sich fiir die Férderung der Landwirt-
schaft ein oder betdtigten sich als Naturforscher oder Historiker. Manche, etwa Johann
Jakob Breitinger, absolvierten zwar ein Theologiestudium, iibten den Pfarrerberuf dann
aber gar nie aus. Auf dem Land spielten kirchliche Tradition, Volksfrémmigkeit und
Erbauungsbiicher immer noch eine wichtige Rolle. «Im Durchschnitt der Bevolkerung
verschob sich das Nebeneinander von neuem Denken und hergebrachtem Glauben und
Aberglauben nur trige zugunsten des ersteren.»?®

Von 1730 an bildete sich in Ziirich, ausgehend vom Kaufmann Hans Heinrich
Schulthess «bim gwundnen Schwert» eine kleine Herrnhuter Sozietét. Im Verlauf des
18. Jahrhunderts kam die Gruppe auf 40—60 Mitglieder, wihrend sich auf dem Land,
etwa in Stéfa, kleinere Gruppen bildeten.?” Die Herrnhuter gingen in den Gottesdienst
ihrer jeweiligen Kirchgemeinde und hielten daneben ihre eigenen Versammlungen ab.

Nach dem Tod des letzten streng orthodoxen Antistes Ludwig Niischeler wurden
die Geistlichen nicht mehr auf die «Formula Consensus» verpflichtet. Niischelers
Nachfolger Johann Kaspar Wirz (1688-1769) erklérte die Bekenntnisschriften generell
als eine zwar niitzliche Stiitze, sie seien aber als Menschenwerk nicht absolut verbind-
lich. In der Folge operierten die Ziircher Geistlichen in einem Dreieck «Orthodoxie
- Aufklirung — Pietismus», wobei sich kaum einer ganz in eine Ecke begab.?® Die

15



«verniinftige Orthodoxie» gab etwa die Pradestinationslehre auf und beschriankte sich
auf die «Fundamentalartikel» wie die Auferstehung und beschrieb den Rechtfertigungs-
prozess als Zusammenwirken von Gott und Mensch, von Gnade und freiem Willen.
Damit war man nicht allzu weit entfernt von der «milden Aufkldrung», wie sie etwa
Johann Jakob Zimmermann (1695-1757) vertrat, der die «natiirliche Theologie» als
Grundlage einer darauf aufbauenden «Offenbarungstheologie» betrachtete.” Pietistisch
orientiert waren der Waisenhauspfarrer Johann Jakob Ulrich (1683-1731) sowie sein
am Fraumiinster wirkender Sohn Johann Kaspar (1705-1768).%° Dieser pflegte, wie
sein Amtskollege am Waisenhaus Johann Kaspar Fiissli (1683—-1752), gute Beziehungen
zur Herrnhuter Gruppe. Fiissli hielt auch im kleinen Kreis Erbauungsstunden ab. In
der Folge kamen solche Zirkel in Ubung: Pfarrer Hans Kaspar Gessner (1720-1790)
in Diibendorf, der Vater des spiteren Antistes Georg, hielt in seinem Pfarrhaus re-
gelmissig Erbauungsstunden ab, wo aus dem Neuen Testament vorgelesen, gebetet,
gesungen und gelegentlich das Abendmahl eingenommen wurde.?! In der Stadt hielt
Johann Kaspar Lavater jeweils am Montagabend Versammlungen ab.*?

Lavater (1741-1801) war sicher der beriihmteste Ziircher seiner Zeit. Er war ein
eigentlicher Kristallisationskern unterschiedlichster Stromungen, korrespondierte mit
ganz Europa. Literarisch unglaublich produktiv und vielseitig, liess er sich in kein
theologisches Schema pressen. Er war im Umgang einnehmend und bezaubernd, als
Prediger mitreissend, mit einem Herzen beschenkt, das die ganze Welt zum Freund haben
wollte, gleichzeitig etwas narzisstisch mit einem Hang zur unkritischen Spekulation.
Seine Karriere begann er an der Waisenhauskirche, 1778 wurde er Diakon an St. Peter
und 1786 daselbst Pfarrer.

In Lavaters Denken finden sich Elemente der Aufkldrungstheologie: das grundsitz-
liche Vertrauen in die menschlichen Fihigkeiten, die Relativierung ewiger Hollenstrafen,
die Hochschitzung der Individualitit jedes einzelnen Menschen. Von der Aufkldrung
trennte ihn aber seine Christologie. Christus war fiir ihn die Quelle der Humanitit und
zwar nicht nur durch seine historische Existenz, sondern durch seine Gegenwart. Gott
wirke durch Christus, Christus wecke die in den Menschen angelegten gottlichen Krifte,
und zwar nicht nur spirituell, sondern manifest. Das Transzendente war fiir Lavater in
der Gegenwart erfahrbar, Wunder waren jederzeit moglich. Im Ganzen entwickelte er
sich eher weg von der Aufkldrung zu einer betonten, lebendigen Christusfrommigkeit.
Dazu trug die Entwicklung der Aufklarungstheologie von einer «milden» zu einer
«scharfen» bei, ndmlich zu einem reinen Rationalismus, wie er in Zirich etwa von
Johannes Schulthess (1763-1836), Hans Heinrich Corrodi und Antistes Johann Rudolf
Ulrich (1728-1795; im Amt seit 1769) vertreten wurde. Sie reduzierte das Christentum
weitgehend auf eine Morallehre.** Hinzu kam die Franzosische Revolution, welche La-
vater zunéchst begeistert begriisste, nach dem Umschlagen in Terror ab 1792 hingegen
scharf ablehnte. Gegen das Ende seines Lebens sah sich Lavater als Kémpfer fiir den
Glauben an den personlichen Christus, fiir die Moglichkeit religioser Erfahrung gegen
Deismus, Rationalismus und Atheismus.*

Das Verhiltnis Lavaters zum Pietismus war differenziert. Gerade iiber die Herrn-
huter dusserte er sich sehr positiv: «Ich verehre sie als Verehrer Christi, als eine in
Liebe verbundene Gesellschaft [von] Christen, als ein Fach, in welches Christus leichter
etwas von seinen Gaben legen kann, als in zehn andern Gemeinden [...].»* Seine und

16



Zinzendorfs Christologie waren dhnlich. Was ihn an den Herrnhutern und den iibrigen
Pietisten storte, war ihre Tendenz zur Absonderung. Lavater mochte sich keiner Gruppe
anschliessen: «Wer sich einschliesst, schliesst andere aus.»* Umgekehrt war Lavater in
den Augen der Christentumsgesellschaft zwar ein «zugewandter Ort», zumal sie selbst
in Ziirich keine Filiale hatte, aber eben doch zu nahe bei der Aufklarung. Das Verhiltnis
zu Lavater wurde jedoch in dessen letzten Jahren enger, vor allem als dieser von der
Helvetischen Regierung 1799 wiéhrend kurzer Zeit nach Basel verbannt wurde.*” Von
Lavater gingen auch Anstdsse auf die Erweckungsbewegung aus. Die «Erweckten und
Erwecker» lasen seine Schriften und iibernahmen seine Frommigkeitsimpulse, seine
gefiihlsbetonte Glaubenshaltung.?®

Von Lavater fiihrt der Weg ins 19. Jahrhundert iiber Georg Gessner (1765-1843),
der 1795 sein Schwiegersohn wurde.** Gessner stammte aus einem pietistischen Pfarr-
haus und war mit dem ebenfalls pietistischen Pfarrer Diethelm Schweizer, dem Vater
Meta Heussers und Grossvater Johanna Spyris, befreundet. Er wurde 1795 Diakon am
Fraumiinster, 1799 daselbst Pfarrer und 1828 Antistes und Grossmiinsterpfarrer. Nach
dem Tod Lavaters fiihrte er dessen «Erbauungskrinzchen» weiter.** Um ihn und die
mit ihm verschwigerte Familie Usteri bildete sich ein Kreis, dessen Gedankengut sich
aus pietistischen, biblizistischen und orthodoxen Elementen mischte und der sich als
Gegenpol zum Rationalismus empfand. Auch Antistes Johann Jakob Hess (1741-1828,
im Amt seit 1795) stand der Gruppe nahe.*' Gessner war iiberdies der erste Biograf
seines Schwiegervaters, mit dem ihn «innige Vertrautheit und Harmonie»*?* verbunden
hatten. Er charakterisierte ihn als «christlichen Mann, als Verehrer und Bekenner Jesu
Christi»** und spielte dessen aufkldrerische und okkultistische Elemente eher herab.
Bezeichnend ist eine Anmerkung Gessners zu einer Schrift Lavaters aus dem Jahr
1764, in der Lavater konfessionelle Streitigkeiten ablehnt mit der Begriindung, jeder
solle die Freiheit haben, «iiber alle Nebendogmate zu denken, was er will». Gessner
befiirchtete, diese Aussage Lavaters konne missverstanden werden, denn jetzt (1802)
wiirde nun leider auch der Kern des Christentums als «Nebendogma» bezeichnet — eine
Spitze gegen den Rationalismus.*

Gessner und Hess waren «korrespondierende Mitglieder» der Herrnhuter Predi-
ger-Konferenz. Auch zur Ziircher Briidersozietit bestanden enge Beziehungen.”
Der 1819 von Gessner gegriindete Ziircher Missionsverein begiinstigte nicht nur die
Basler, sondern auch die Herrnhuter Mission. Dasselbe tat der von dessen Tochter
Anna Finsler-Gessner 1824 ins Leben gerufene Frauen-Missionsverein. Auch wei-
tere prominente Ziircherinnen wie Barbara Schulthess-Wolf, Anna Gessner-Lavater,
Barbara Usteri-Gessner unterstiitzten die Herrnhuter Mission.*® Eng waren auch die
Beziehungen zur Basler Christentumsgesellschaft, auf deren Anregung hin Hess und
Gessner 1812 die Ziircher Bibelgesellschaft griindeten. Zur Erweckungsbewegung,
etwa dem Genfer «Réveil», hatte der eher niichterne Gessner offenbar keine Kontakte,
die schwirmerischen Erscheinungen auf der Ziircher Landschaft*’ in den 1820er-Jahren
lehnte er scharf ab.

Zu Beginn des 19. Jahrhundert setzte sich in der Ziircher Pfarrerschaft eher der
konservative Trend im Sinn Gessners durch. Der Rationalismus der Aufkldrung mit
seiner Reduktion der Religion auf eine Tugendlehre vermittelte kaum noch Impulse
und war durch die Auswirkungen der Franzosischen Revolution diskreditiert. Der Geist

17



der Romantik und der Restauration sprach fiir einen erneuerten Glauben als Bollwerk
gegen kiinftige Umsturzversuche. Die Auseinandersetzung mit neuen philosophischen
und theologischen Ansitzen, vor allem mit Schleiermacher und Hegel, stand noch bevor.

1.4. Staatlich-kirchlicher Aufbruch in die Moderne

Das Ziirich des 18. Jahrhunderts war ein Stadtstaat mit einem ldndlichen Untertanen-
gebiet. Die Einwohnerzahl der Stadt Ziirich néherte sich 10’000, jene der Landschaft
200°000. Regiert wurde die Stadt von zwei Biirgermeistern, dem Kleinen und dem
Grossen Rat. Der Kleine Rat erledigte die laufenden Geschifte und wirkte als Gericht,
der Grosse Rat wurde fiir wichtige Angelegenheiten einberufen. Grundsitzlich stand
jedem Stadtbiirger eine politische Karriere offen, faktisch aber hatte sich seit dem
17. Jahrhundert ein informelles und nicht erbliches Patriziat aus Unternehmern und
begiiterten Berufspolitikern herausgebildet. Politischer Aufstieg war moglich, setzte
aber einen wirtschaftlichen Aufstieg voraus.

Der Umfang des von der Stadt beherrschten Landgebiets entsprach ungefahr, aber
nicht genau, den heutigen Kantonsgrenzen. Die Stadt hatte diese Gebiete, vor allem im
15. Jahrhundert, meist durch Kauf mit den dazugehorigen Herrschaftsrechten erworben.
Sie setzte in den einzelnen Land- oder Obervogteien Vogte ein. Eine Verfassung fiir das
gesamte Herrschaftsgebiet gab es nicht. Die Dérfer und Vogteien verfiigten iiber lokale
Selbstverwaltungs- und Mitwirkungsrechte; zudem waren die Vogte auf die Kooperation
mit den Ortlichen Oberschichten angewiesen. In den Ziircher Riten, wo die wesentlichen
Entscheidungen fielen, war die Landbevolkerung dagegen nicht vertreten.*

Die Ziircher Kirche des 18. Jahrhunderts war eine Staatskirche. Die Zahl der Kirch-
genossen war identisch mit der Zahl der Biirger und Untertanen. Die Kirche war keine
besondere Rechtsperson, sondern Teil der staatlichen Verwaltung. Die wesentlichen
Kompetenzen lagen beim Kleinen und beim Grossen Rat. Gemeinsam verstanden sich
die Rite als christliche Obrigkeit,* die fiir den kirchlichen Betrieb Spezialisten beno-
tigte: die Pfarrer. Diese stammten fast immer aus der Stadt und hatten am Carolinum
des Grossmiinsters, manchmal auch an einer reformierten Fakultit im Ausland studiert.
Gepriift und ordiniert wurden sie vom Examinatorenkonvent, der aus Vertretern des
Rats, der Stiftsprofessoren und einigen stidtischen Pfarrern bestand.*® Der Konvent
spielte zudem eine wichtige Rolle bei der Besetzung vakanter Pfarrstellen: er schlug
dem Kleinen Rat acht Kandidaten vor, der dann einen davon wihlte ’' Zudem wachte er
iiber die Disziplin und die Rechtglaubigkeit der amtierenden Pfarrer. Prisidiert wurde
die Behorde vom Antistes, der vom Grossen Rat gewéhlt wurde, die Synode leitete
und — bis 1837 — immer Pfarrer am Grossmiinster war.

Die Synode umfasste alle ziircherischen Pfarrer sowie eine Ratsdelegation. Sie ver-
sammelte sich zweimal jahrlich. Dabei stand die «Zensur», die Bewertung des einzelnen
Pfarrers, im Zentrum. Initiative entfaltete die Synode nicht, sie war eher eine kirchliche
Heerschau. Wer neu in die Synode aufgenommen wurde, hatte einen Eid abzulegen: Er
werde das Evangelium treu predigen, das Wohl von Stand und Land férdern und die
Befehle des Rats und der Landvogte befolgen.”? Der Pfarrer war, vor allem auf dem
Land, ein Reprisentant der Obrigkeit, der Mandate von der Kanzel verlas, administrative

18



Aufgaben erledigte und suspekte Vorkommnisse dem Landvogt meldete. Seine Entloh-
nung war nicht immer gleich gut; sie bestand teils aus einem Fixum aus dem lokalen
Kirchengut, teils aus dem Zehnten. Viele Pfarrer verbesserten ihr Einkommen, indem
sie etwas Handel oder Landwirtschaft trieben.”® In den Kirchgemeinden prisidierte
der Pfarrer den «Stillstand», eine Art Kirchenpflege, dem auch die lokalen Amtstriager
angehorten. Zum Stillstand gehorten die «Ehegaumer», welche iiber die Einhaltung der
Sitten wachten.

Das Ancien Régime endete 1798 mit dem franzdsischen Einmarsch und der Errichtung
der Helvetischen Republik anstelle der alten Eidgenossenschaft. Aus dem Herrschafts-
gebiet der Stadt wurde ein einheitlicher Kanton, in welchem formal Rechtsgleichheit
galt. Die Helvetische Republik war ausgesprochen zentralistisch aufgebaut. Die gesamte
Behordenstruktur beruhte auf der helvetischen Verfassung. Eine Kantonsverfassung
existierte nicht. Kantone waren lediglich Verwaltungseinheiten. Indessen scheiterte
das helvetische Experiment. 1803 erhielt die Schweiz mit der Mediationsakte wieder
eine foderalistische Struktur. Die einzelnen Kantone waren verpflichtet, sich eine Ver-
fassung zu geben. Der Kanton Ziirich erhielt bei dieser Gelegenheit seine heute noch
bestehenden Grenzen.

Die Verfassungsdiskussion selbst war gepriagt vom Kampf fiir mehr Rechte fiir die
Landschaft sowie Fragen des Wahlrechts. Gemaiss der Verfassung von 1803 wirkte der
Grosse Rat als Legislative. Das Wahlsystem fiihrte dazu, dass schliesslich 120 Kandidaten
von der Landschaft (bei 182’000 Einwohnern) und 75 aus der Stadt (11’000 Einwohner)
in den Rat gelangten. Der Grosse Rat wihlte als Exekutive den Kleinen Rat mit 25 Mit-
gliedern, wobei hier die Stadt die Mehrheit stellte. Geleitet wurde der Kleine Rat von
zwei alternierenden Biirgermeistern.> Die Verfassung von 1814 verschob das Gewicht
noch mehr zugunsten der Stadt. Der Grosse Rat zihlte nun 212 Sitze, von denen 133
der Stadt, 79 der Landschaft zugeteilt wurden. Einen Zensus gab es nur noch fiir das
passive Wahlrecht. Weiterhin wihlte der Grosse Rat den Kleinen Rat, der gleich gross
blieb, wobei fiinf Sitze der Landschaft zustanden. Im Ganzen konnte die Stadt somit
ihre Vormachtstellung bewahren, wenn auch nicht in der gleichen Form wie im Ancien
Régime.

Wie in ganz Europa entwickelte sich in Ziirich in den 1820er-Jahren eine liberale
Bewegung, die vom Bildungsbiirgertum und den — im Zeichen der Industrialisierung —
aufstrebenden Unternehmern auf dem Land getragen wurde. Sie forderte die Garantie
der individuellen Grundrechte, etwa die Abschaffung der Zensur, sowie die Gleich-
berechtigung von Stadt und Land. Im Zug der revolutionédren Entwicklung des Jahres
1830 forderte eine grosse Volksversammlung in Uster eine Verfassungsrevision. Der
Kleine Rat kapitulierte. Eine etwa parititische Revisionskommission arbeitete, gestiitzt
auf zahlreiche Eingaben aus der Bevolkerung, die neue Verfassung von 1831 aus. Diese
enthielt den geforderten Grundrechtskatalog. Der Grosse Rat bestand weiterhin aus
212 Mitgliedern. Neu wurden diese direkt gewihlt, zwei Drittel davon aus der Land-
schaft. Einen Zensus gab es nicht mehr. Die Exekutive hiess nun Regierungsrat, zihlte
19 Mitglieder und wurde vom Grossen Rat gewihlt, der aus den Regierungsriten auch
die beiden Biirgermeister bestimmte. Damit hatte die Landschaft die Vorherrschaft im
Kanton errungen. Als diese auch im Wahlverfahren die volle Gleichberechtigung erhielt,
fand die Entwicklung 1838 ihren Abschluss.>

19



Der kurzlebigen Helvetischen Republik gelang es nicht, eine gesamtschweize-
rische Kirchenordnung zu schaffen.”® Nach der Mediationsakte von 1803 unterstand
das Kirchenwesen wieder den Kantonen. Das ziircherische Kirchengesetz konstituierte
erstmals die «Landeskirche» als Koérperschaft eigenen Rechts. Von nun an waren nicht
mehr alle Bewohner des Kantons Mitglieder dieser Landeskirche. Zum einen bestand
nun Glaubensfreiheit, zum andern waren die beiden katholischen Gemeinden Dietikon
und Rheinau zum Kanton gestossen.”” Ab 1807 konnten die in der Stadt wohnhaften
Katholiken eine Genossenschaft bilden und ihren Gottesdienst in der St.-Anna-Kapelle™®
— ab 1842 in der Augustiner-Kirche — durchfiihren.

Dennoch verstand sich Ziirich nach wie vor als protestantischer Kanton. Die Kir-
che blieb ein vom Staat kontrolliertes Instrument. Dementsprechend wurden viele alte
Strukturen iibernommen. 1814 kamen von 160 Pfarrern 140 aus der Stadt. Aus dem
Examinatorenkonvent wurden der Kleine und der Grosse Kirchenrat. Der Kleine Kir-
chenrat bestand aus dem Antistes, vier Mitgliedern des Kleinen Rats, Stiftsprofessoren
und drei von der Synode gewihlten Pfarrern. Er befasste sich mit der Ordination, dem
kirchlichen Disziplinarwesen und den Pfarrerwahlen. Der Grosse Kirchenrat bestand aus
dem Kleinen Kirchenrat, den Dekanen der regionalen Pfarrkapitel sowie vier weiteren
von der Synode gewihlten Pfarrern aus der Landschaft. Er hatte zuhanden der Synode
und der Regierung Stellung zu Massnahmen im Bereich des Kirchenwesens zu beziehen.
Die Struktur des Grossen Kirchenrats zeigt, dass man versuchte, wie in der gleichzeitig
erlassenen Verfassung, der Landschaft ein wohl dosiertes Gewicht einzurdumen. An der
Synode selbst dnderte sich wenig; sie hatte zwar nun ein Vernehmlassungsrecht, ergriff
aber kaum Initiativen. Der Antistes wurde nach wie vor vom Grossen Rat auf Lebens-
zeit gewihlt. So blieb der 1741 geborene und 1795 gewihlte Johann Jakob Hess bis zu
seinem Tod 1828 im Amt, obwohl er seit 1820 nicht mehr in der Lage war, die Synode
zu prisidieren oder sonst offentlich aufzutreten. Sein Stellvertreter Georg Gessner
riickte im Alter von 63 Jahren nach, musste aber nach wenigen Jahren seinerseits wegen
Schwerhorigkeit die Fiilhrung seinem Stellvertreter Johann Jakob Fiissli tibertragen, bis
er sich 1837 zum Riicktritt entschloss.

Die Verfassung von 1814 fiihrte zu keinen wesentlichen Neuerungen im kirch-
lichen Bereich. Anders stand es nach dem Umbruch von 1830. Dieser stellte nicht nur
den Staat auf eine neue, liberale Grundlage, sondern beférderte eine neue Elite in die
massgebenden Positionen. Bedeutsam fiir den liberalen Staat waren die Neudefinition
der kirchlichen Aufgaben und die entsprechende Anpassung der Arbeitsbedingungen.
Von den 1830er-Jahren an entwickelte die Ziircher Kirche allmihlich eine dezentralere
Struktur. Die Pfarrer erhielten nun nicht mehr Naturalien, sondern staatliche Lohne.
Kirchliche Kreise erkannten die Notwendigkeit, den Pauperismus zu bekdmpfen. Es
setzte sich langsam die Einsicht durch, «dass vom Evangelium her die Voraussetzungen
der Armut durch eine Neugestaltung der sozialen Ordnung bekampft werden miissen».*

Trotz der Freiziigigkeit, die seit 1848 gesamtschweizerisch galt, nahm der katholische
Bevolkerungsteil lange nur miéssig zu. Gegen das Ende des 19. Jahrhunderts konnten
Industrie und Gewerbe den Bedarf an Arbeitskriften nicht mehr regional decken. Mit
der Zuwanderung aus anderen Kantonen und schliesslich aus den umliegenden Léndern
stieg der Anteil der Katholiken markant. Im 20. Jahrhundert siedelten sich dariiber hinaus
Angehorige anderer Religionen im Kanton Ziirich an. Eine neue Entwicklung zeigt die

20



Bevolkerungsanteil in Prozent
100

90

80

70 -

60~.

50 -

40 =
30
20
10
0
o o o = o — o = o = o o
) o =t N [s2] < ) \O o~ o0 (=) (=]
® =i o o o = o = ) =i = Q
B Protestantisch B Katholisch M Andere Christen Andere und Konfessionslose

Die Zusammensetzung der Bevolkerung des Kantons Ziirich nach kirchlicher Zugehorigkeit.
(Eidgendssische Volkszdhlungen 1850-2000).

Konfessionsstatistik ab den 1970er-Jahren: erstmals waren nicht mehr in erster Linie
Wanderungsbewegungen, sondern individuelle Entscheidungen fiir die konfessionelle
Zusammensetzung entscheidend. 1990 sank der Anteil der Bevolkerung, welcher der
Evangelisch-reformierten Landeskirche angehorte, unter die Hilfte, wahrend die Zahl
der Konfessionslosen zunahm. Im Jahr 2000 gehorte ein Viertel der Ziircher Bevilkerung
nicht mehr einer christlichen Glaubensgemeinschaft an. 2,7 Prozent waren Mitglieder
christlicher Freikirchen.

1.5. Der «Ziirichputsch» 1839 und seine Folgen

Die Verfassungsrevision von 1830/31 fiihrte zu einer in hohem Tempo vorangetrie-
benen Modernisierungsoffensive. Die Wirtschaft wurde von vielen Einschrinkungen
befreit, wodurch sich die Industrialisierung stidrker als zuvor ausbreitete. Strassen
und ein Kantonsspital wurden gebaut. Besonders intensiv waren die Anstrengungen
im Bereich des Unterrichtswesens. Die allgemeine Schulpflicht wurde eingefiihrt,
eine Kantonsschule (Gymnasium und Industrieschule) und eine Universitdt wurden
gegriindet, die Ausbildung der Lehrer wurde durch die Schaffung eines Lehrersemi-
nars professionalisiert.

21



Vor diesem Hintergrund gab es Modernisierungsgewinner und Modernisierungs-
verlierer. Zu den Letzteren gehorten die zahlreichen Heimarbeiter, deren Existenz
durch das Aufkommen der Fabriken — zunéchst im Bereich der Spinnerei, nun auch
in jenem der Weberei — akut bedroht war. Viele hatten 1830 von der Umwilzung ein
schlichtes Verbot der Fabriken erwartet, eingetroffen war das Gegenteil. Hinzu kam,
dass die Modernisierung ihren Preis in Form hoherer Steuern hatte. Uberdies war sie
mit einer Zentralisierung verbunden: die Macht lag bei der — durchaus demokratisch-
reprasentativen — Kantonsregierung in Ziirich, wiahrend den Gemeinden vor allem hohere
Lasten und Pflichten auferlegt wurden. Die wachsende Unzufriedenheit dariiber dusserte
sich einerseits in lokalen Tumulten, anderseits in politischer Abstinenz. 1832 steckten
Heimarbeiter eine vor der Eroffnung stehende Weberei in Uster in Brand, 1834 stiirmte
eine Volksmenge das Schulhaus in Stadel und warf die Lehrmittel auf die Strasse. An
den Grossratswahlen von 1838, die erstmals auf einer proportionalen Sitzverteilung
zwischen Stadt und Land basierten, beteiligten sich nur 10 Prozent der Bevolkerung.

Die Struktur der ziircherischen Kirche wurde durch das Kirchengesetz von 1831
relativ wenig veridndert.® Stark eingeschrinkt wurde dagegen ihr Einflussbereich, vor
allem im Schulwesen. In den Lehrpldnen war Religion noch eines von vielen Féachern,
die Lehrmittel waren nach didaktischen und nicht nach christlichen Prinzipien aufgebaut.
In den Landgemeinden erhielt der Pfarrer vielfach im jungen Lehrer einen intellektuellen
Gegenspieler. Viele Exponenten des liberalen Regimes waren gegeniiber der Kirche
ausgesprochen kritisch eingestellt. Der politisch fithrende Oberrichter Friedrich Ludwig
Keller sagte 1837 im Grossen Rat: «Unsere Geistlichkeit ist dumm, trige und schlaff.»%!
Das trieb manche Pfarrer in die Opposition, auch solche, die der liberalen Verfassung
durchaus positiv gegeniiberstanden.

Als die Regierung auch noch iiber eine Hochschulberufung eine Kirchenreform
in die Wege zu leiten versuchte, brachte das das Fass zum Uberlaufen. Breite Kreise
sahen ihre traditionellen, im Alltags- und Sonntagsleben verankerten Werte in Gefahr.
Zu Zielscheiben der Opposition wurden zwei Deutsche: der Seminardirektor Ignaz
Thomas Scherr und der Theologe David Friedrich Strauss.®? Strauss wurde Anfang 1839
vom Erziehungsrat und darauf vom Regierungsrat zum Professor fiir neutestamentliche
Theologie gewdhlt. Strauss relativierte religiose Phanomene dadurch, dass er sie als
Funktionen des jeweiligen Stands der Geistes- und Mentalitéitsgeschichte erklirte.®
Die Regierung versprach sich dadurch den Anschluss der Theologie an die modernen
Wissenschaften, in weiten Bevolkerungskreisen aber schitzte man die Wahl von Strauss
als etwa gleich ungeheuerlich wie die Wahl eines Atheisten zum Papst ein. Unter der
Leitung des Richterswiler Unternehmers Johann Jakob Hiirlimann-Landis bildete sich
ein Zentralkomitee — das bald einmal «Glaubenskomitee» genannt wurde — gegen die
Berufung von Strauss. Wihrend sich in der Regierungsfront Risse zeigten — die Wahl von
Strauss wurde nur knapp beschlossen® —, war das «Glaubenskomitee» breit abgestiitzt,
bildete einzelne Bezirkskomitees und organisierte in Kirchgemeindeversammlungen eine
Petition gegen die Wahl von Strauss. Es kamen fast 40’000 Unterschriften zusammen,
was beinahe 80 Prozent der Stimmberechtigten entsprach. Das wirkte. Der Grosse Rat
beschloss die Pensionierung von Strauss, bevor dieser sein Amt antreten konnte. Das
Glaubenskomitee stellte seine Tétigkeit nach diesem Erfolg nicht ein, sondern forderte
die Abberufung des Seminardirektors Scherr. Es warf ihm vor, eine unchristliche Lehrer-

22



schaft auszubilden, die dementsprechend auf die Schulkinder einwirke. Zusitzlich wurde
verlangt, dass der Kirchenrat die Lehrmittel fiir den Religionsunterricht genehmigen
und bei der Berufung von Religionslehrern an die Kantonsschule und von Theologen
an die Universitat mitbestimmen miisse.®

Im August 1839 eskalierte die Situation. Die Regierung stellte das Glaubenskomitee
wegen Aufruhrs unter Anklage. Am Ende des Monats erliess sie ein Truppenaufgebot,
das allerdings wenig niitzte, weil die Aufgebotenen vollig unzuverldssig waren und
wieder nach Hause geschickt werden mussten. Das «Glaubenskomitee» reagierte mit
einer Volksversammlung, die am 2. September in Kloten mit iiber 10’000 Teilnehmern
stattfand. Hier wurde beschlossen, eine unbewaffnete Demonstration beim Sessions-
beginn des Grossen Rats am 9. September durchzufiihren. Da gleichzeitig Geriichte
umgingen, die Regierung wolle das «Glaubenskomitee» verhaften und Truppen aus
anderen liberalen Kantonen zu Hilfe rufen, wurde eine Alarmorganisation aufgebaut.
Als der Vizeprisident des «Glaubenskomitees», Hans Konrad Rahn-Escher, dem Pfif-
fiker Pfarrer Bernhard Hirzel® meldete, der befiirchtete Einmarsch stehe wohl bevor
und er moge «zum Sturm bereit» sein, 16ste dieser den Alarm durch Kirchengeldut aus.
Darauf marschierten in der Nacht und am folgenden Tag etwa 4000 hauptsidchlich nur
mit Stocken bewaffnete Oberldnder, Kirchenlieder singend, in die Stadt. Dort sahen
sie sich der kleinen Wehrmacht der Regierung, niamlich der Ziircher Rekrutenschule
mit etwa 350 Mann, gegeniiber. Von welcher Seite der erste Schuss abgefeuert wurde,
blieb strittig. Jedenfalls schoss die Truppe auf die Menge, was auf deren Seite 14 Tote
zur Folge hatte. Diese Entwicklung liess den Widerstand der tief gespaltenen Regie-
rung zusammenbrechen. Sie verfiigte die Feuereinstellung, 16ste sich auf und iibertrug
die Ordnungsaufgabe den — konservativen — Autorititen der Stadtregierung, die eine
«Biirgerwache» aufgeboten hatte. Tragischerweise wurde der Regierungsrat, welcher
der Menge die Nachricht von der Feuereinstellung iiberbrachte, von einem nie mit
Sicherheit identifizierten Demonstranten erschossen.

Wihrend die «Putschisten» befriedigt abzogen, wurde eine provisorische Regierung
gebildet, in welcher einige bisherige gemissigt-liberale Regierungsmitglieder, Exponenten
des «Glaubenskomitees» und weitere konservative Politiker vertreten waren. Der Grosse
Rat l6ste sich bei seinem Zusammentreten gleich selbst auf, was Neuwahlen — nur zehn
Tage nach dem Putsch — erméglichte. Diese ergaben einen konservativen Wahlsieg. Der
neue Grosse Rat wihlte nun einen ebenfalls mehrheitlich konservativen Regierungsrat,
dem allerdings einige Mitglieder der fritheren Regierung angehorten.

Fiir die weitere Zukunft entscheidend war, dass das so zur Macht gelangte konser-
vative Regime auf grossere institutionelle Verdnderungen verzichtete. Es versuchte im
Wesentlichen, seine Ziele durch Personalpolitik zu erreichen. Der Seminardirektor Scherr
wurde durch einen Pfarrer abgelost, der fiir das Schulwesen wichtige Erziehungsrat mit
einigen Christlich-Konservativen besetzt; an der Universitét hielten zwei konservative
Theologen Einzug. Diese Politik konnte mittelfristig nur erfolgreich sein, wenn es den
Konservativen gelang, ihre Mehrheit im Grossen Rat zu behaupten. Das war nicht der
Fall; bereits die Wahlen von 1842 ergaben praktisch ein Patt zwischen Konservativen und
Liberalen. In der Folge fiihrten die zunehmenden Spannungen zwischen den liberalen
und den katholisch-konservativen Kantonen die Regierung, der es an Geschlossenheit
immer mehr fehlte, in eine Zwickmiihle: optierte sie fiir die liberalen Kantone, so gab

23



sie ihre eigene Grundlage preis, optierte sie fiir die konservativen, so handelte sie sich
den Ruf der Katholikenfreundlichkeit ein, was in den Augen der Bevolkerung etwa
gleich schlimm war wie Gottlosigkeit. Die Liberalen niitzten dieses Dilemma propa-
gandistisch aus und errangen 1845 einen klaren Wahlsieg. So blieb die konservative
Ara ein Intermezzo.

Aus der liberalen Perspektive war schwer zu verstehen, dass sich im Volk, wenn
auch nur voriibergehend, eine konservative Mehrheit gebildet hatte, die das ver-
fassungskonforme liberale Regime stiirzte. Infolgedessen wies man die Schuld den
«Septemberminnern», finsteren Drahtziehern aus kirchlich-konservativen Kreisen,
zu, die das Volk verfiihrt hitten; der vielleicht iibereifrige Pfarrer Hirzel wurde zum
«Blutpfaffen», obwohl vor allem die Truppe geschossen hatte. Damit sah sich die
ziircherische Kirche, sofern sie nicht voll auf den liberalen Kurs einschwenkte, noch
mehr ins Abseits gestellt als zuvor.

24



	Vorgehen und Voraussetzungen

