
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 78 (2011)

Artikel: Mission und Diakonie : die Geschichte der Evangelischen Gesellschaft
des Kantons Zürichs

Autor: Meyer, Helmut / Schneider, Bernhard

Kapitel: 1: Vorgehen und Voraussetzungen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Vorgehen und Voraussetzungen

1.1. Zielsetzungen, Quellen- und Forschungslage

Die Evangelische Gesellschaft des Kantons Zürich war eine Organisation konservativ
gesinnter Pfarrer und Laien. Anfänglich auf die Stadt Zürich beschränkt, gelang es

ihr von den 1860er-Jahren an, ein kantonsweites Netz zu bilden. Sie verstand sich im
19. Jahrhundert als oppositionelles Sammelbecken gegen die mit politischer
Unterstützung auch in den kirchlichen Institutionen und in den Pfarrhäusern dominierende
liberale Theologie. Die Gesellschaft bildete die Basis der «positiv Gesinnten», Laien
und Geistlichen, die sich um die Jahrhundertwende in den kirchlichen Gremien, etwa
der Synode, dem Kirchenrat und den Gemeindekirchenpflegen, wieder mehr Gewicht
verschaffen konnten. Geistige Wurzeln der Evangelischen Gesellschaft waren die
staatskirchliche Orthodoxie und der Pietismus. Die nachwirkende staatskirchliche Tradition
zeigte sich darin, dass die Gesellschaft trotz ihrer Oppositionsrolle immer im Rahmen
der zürcherischen Landeskirche operierte und eine Konstituierung als Freikirche
ablehnte. Pietistischen Ursprungs war das eigentliche Ziel der Gesellschaft, Mission und
Diakonie zu betreiben.

Unter Mission verstand die Evangelische Gesellschaft ausschliesslich die «innere
Mission». Einerseits galt es, die durch die allgemeine Entwicklung verunsicherten
«Frommen» in Stadt und Land zu sammeln. Anderseits sollten der Kirche weitgehend
Entfremdete und sozial Gefährdete, vor allem die Arbeiterschaft in und um die Grossstadt

Zürich, zum Glauben geführt werden. Mit dem Missionsgedanken verbunden war
jener der Diakonie, der mit unentgeltlichem, direktem Einsatz geleisteten Hilfe für die

Armen, Kranken und Schwachen. Um ihre Ziele zu erreichen, gründete die Gesellschaft
eine grosse Zahl von Zweigwerken. In der Zwischenkriegszeit und nach dem Zweiten
Weltkrieg wurden die Tätigkeiten der Evangelischen Gesellschaft einerseits reduziert,
anderseits modernisiert. Das missionarische Element trat gegenüber dem diakonischen
in den Hintergrund.

Drei Anläufe, eine Geschichte der Evangelischen Gesellschaft des Kantons Zürich
zu schreiben, wurden bisher unternommen, doch nur einer gelangte zum Ziel. Der
langjährige Aktuar Diethelm Hofmeister veröffentlichte 1882 einen knappen Überblick über
ihre ersten 50 Jahre. Auf das Jubiläumsjahr 19471 hin wurde Pfarrer Theodor Nägeli
beauftragt, eine - im Konzept offenbar umfangreiche - Gesellschaftsgeschichte zu
schreiben. Er starb jedoch im gleichen Jahr und hinterliess einige ausformulierte Kapitel,

die später in den «Briefblättern»2 publiziert wurden. Schliesslich wagte sich Pfarrer

Hansjürg Zimmermann 1974 an eine ähnliche, allerdings kürzere Arbeit. Sie blieb aus

unbekannten Gründen jedoch Torso und liegt als Manuskript im Archiv der Gesellschaft.
Dass die Geschichte der Gesellschaft bisher eher wenig Beachtung gefunden hat,

kann nicht am fehlenden Material liegen. Seit dem Jahr 1847 liegen ihre gedruckten

9



Jahresberichte mitsamt der Jahresrechnung lückenlos vor. Sie sind vor allem im
Bereich des 19. und des frühen 20. Jahrhunderts recht umfangreich. Hinzu kommen die

selbständig erschienenen Jahresberichte einzelner Zweigwerke.3 Weiter entfaltete die

Gesellschaft eine vor allem im 19. Jahrhundert umfangreiche, im Verlauf des 20.
Jahrhunderts allerdings zunehmend versiegende publizistische Tätigkeit.4 Die Gesellschaft

verfügt über ein eigenes, durch ein Register erschlossenes Archiv, das unter anderem
fast alle Protokolle der Exekutive (Zentralkomitee beziehungsweise Vorstand) enthält.5

Einen gedrängten, nicht durchweg präzisen Überblick über die Geschichte der

Evangelischen Gesellschaft verfasste Wilhelm Hadorn 1901 in seiner Geschichte des

schweizerischen Pietismus.6 Verschiedene Arbeiten befassten sich mit einzelnen
Aspekten der Tätigkeit der Evangelischen Gesellschaft. Unter diesen ist die umfangreiche
Dissertation Jakob Streuiis über die Entwicklung des zürcherischen Protestantismus in
der Zeit des Liberalismus und der demokratischen Bewegung Manuskript geblieben.
Mit der Haltung und Tätigkeit der Gesellschaft in der sozialen Frage setzte sich vor
allem Robert Barth auseinander, mit ihrer Rolle im kirchenpolitischen Streit um das

Apostolikum Rudolf Gebhard. Gemeinsam ist all diesen Arbeiten, dass sie sich auf das

19. Jahrhundert konzentrieren. Völlig unbeachtet ist die Entwicklung der Gesellschaft
im 20. Jahrhundert geblieben.

Die hier vorliegende Arbeit verknüpft die Entstehung der Gesellschaft mit den

historischen Grundlagen und Rahmenbedingungen. Helmut Meyer schildert im Hauptteil
die Entwicklung der Evangelischen Gesellschaft im 19. und 20. Jahrhundert sowie die
Geschichte ihrer Werke, der ihr angeschlossenen Vereine und der von ihr massgebend
initiierten Unternehmungen (Kapitel 1-7). In einem zweiten Teil stellt Bernhard Schneider

auf der Basis von Gesprächen mit Exponentinnen und Exponenten die jüngste
Vergangenheit und das aktuelle Selbstverständnis der Gesellschaft dar (Kapitel 8-13).
Das Kapitel 14 wird von beiden Autoren verantwortet.

1.2. Orthodoxie, Aufklärung und Pietismus

Im 17. Jahrhundert stand das protestantische Europa im Zeichen der Orthodoxie -
einerseits der lutherischen und anderseits der zwinglianisch-calvinistischen. Glaube

war ein Wissen von Wahrheiten. Diese Wahrheiten wurden in der Bibel offenbart und
Hessen sich systematisch in Bekenntnisschriften und Katechismen festhalten. Der
Pfarrer hatte diese Wahrheiten zu verkünden, der Laie sie aufzunehmen.

Inhaltlich im Zentrum dieser Wahrheiten stand die aufAdam und Eva zurückgehende
Erbsünde, die in den individuellen Sünden ihre Fortsetzung fand. Daraus ergab sich die

Schlechtigkeit dieser Welt, geprägt durch Krieg, Armut, Ungerechtigkeit und

Naturkatastrophen, aber auch die Aussicht auf ein vernichtendes Urteil im Jüngsten Gericht.
Dem stand nun allerdings die Heilstat Christi, seine stellvertretende Sühne, gegenüber.
Die Frage war nur, wem diese Heilstat zugute kam. Hier spielte für Zwinglianer und

Calvinisten die Prädestinationslehre eine entscheidende Rolle: Gott hatte bereits vor der

Schöpfung einen Teil der Menschen zum Heil erwählt, den anderen folgerichtig zum
Unheil. Sichtbar wurde die Erwählung im Glauben und in dem aus diesem abgeleiteten
sittlichen Verhalten. Aufgabe von Staat und Kirche war es, den Glauben zu verkünden,

10



die Gläubigen darin zu stärken und von Versuchungen, die zu Sünde und Abfall führen
konnten, fernzuhalten.

Das orthodoxe Prinzip stand für die eine, unteilbare Wahrheit. Es musste verhindert
werden, dass die einmal für gültig erklärten Wahrheiten infrage gestellt wurden. So

wurde beispielsweise in der «Formula Consensus» (1675), der letzten verbindlichen
Plattform des schweizerischen Protestantismus, festgehalten, niemand dürfe eine neue
Lehre einführen, die dem Zweiten Helvetischen Bekenntnis (1566) und den Beschlüssen
der Synode von Dordrecht (1619) - hier war die Prädestinationslehre bekräftigt worden

- widerspreche.7 Der Laie spielte in diesen theologischen Debatten eine passive Rolle.
Das Weltbild der Aufklärung, das sich im späten 17. Jahrhundert entwickelte und

sich im 18. Jahrhundert bei den meisten Gebildeten durchsetzte, war jenem der
Orthodoxie völlig entgegengesetzt. Wahrheit erkannte man nicht aus einer Offenbarung,
sondern durch vernünftige Überlegung und empirisch festgehaltene Beobachtung.
Beides zusammen führte zur Erkenntnis der Naturgesetze, die das Schicksal der Welt
bestimmten. Nützte man diese Erkenntnisse aus, dann liess sich das Leben positiv
gestalten, musste sich Fortschritt einstellen. Grundsätzlich konnte und sollte jeder
einzelne Mensch autonom zu vernünftigen Erkenntnissen gelangen und dementsprechend
handeln; allerdings brauchte er dazu Bildung und Erziehung. Eine weitere Voraussetzung

für den Fortschritt war die freie Diskussion in Wort und Schrift, die Bestehendes
einer kritisch-rationalen Überprüfung unterzog und neue Erkenntnisse weitertrug. Das

18. Jahrhundert wurde denn auch zu einem «Jahrhundert der Gesellschaften», in denen

man sich mit naturwissenschaftlichen, literarischen, philosophischen, ökonomischen
und - soweit erlaubt - politischen Fragen auseinandersetzte.

Die Theologie war nun nicht mehr die Königin der Wissenschaften, an der sich alle
anderen zu messen hatten, sondern einer von vielen Wissensbereichen. Die Grundfrage
war nun, ob und wie sich christlicher Offenbarungsglaube und vernünftige Erkenntnis

zur Deckung bringen liessen. Abgesehen von einer vor allem in Frankreich vertretenen
materialistischen Richtung, die jeden Gottesglauben verwarf, gingen die meisten Denker
der Aufklärung von einer «natürlichen Religion» aus. Dazu gehörten etwa die Vorstellung
eines Schöpfergottes, der sich in der Harmonie der Natur manifestierte, und ein ethischsoziales

Verhalten. Die real existierenden Religionen, deren Botschaften wesentlich

komplexer waren, mussten auf ihren vernünftigen Gehalt und ihre praktische Relevanz

überprüft werden. Das geschah einerseits durch die historisch-kritische Analyse der

heiligen Schriften, anderseits durch die vernünftige Kritik der Offenbarungsinhalte. Man
müsse, sagte der Zürcher Theologe Johann Jakob Hottinger, die göttliche Wahrheit von
dem Flickwerk menschlicher Züge und den Missdeutungen der Unwissenheit und des

Wahns reinigen.8 Im Zentrum stand für die meisten Aufklärer die ethische Dimension
des Christentums; Jesus von Nazareth war primär ein weiser und vorbildlicher Lehrer,
dem die Menschen nachleben konnten und sollten. Für Erbsünde und Prädestination

war hier kein Platz mehr. Anders stand es mit den in der christlichen Offenbarung
zahlreichen Wundem, vor allem der Auferstehung Jesu. Eine eher rationalistische
Richtung führte diese auf ein natürliches Geschehen zurück oder hielt sie für unwahr,
eine «supranaturalistische» Richtung hielt dagegen fest, die Erkenntnismöglichkeiten
der menschlichen Vernunft seien begrenzt, sodass es daneben für eine empirisch nicht
überprüfbare Offenbarung durchaus Platz habe.9 Gemeinsam war den verschiedenen

11



Richtungen der aufgeklärten Theologie, dass sie der emotionalen Seite der Religion
wenig Beachtung schenkten.

War die Aufklärung eine geistes- und mentalitätsgeschichtliche Bewegung mit
Auswirkungen auf die Religion, so war der Pietismus eine religiöse Bewegung mit
Auswirkungen auf die Geistes- und Mentalitätsgeschichte. Der Pietismus entwickelte
sich seit etwa 1670 in Deutschland. Die Bezeichnung als «Fromme» oder «Frömmler»
stammte ursprünglich von seinen Kritikern, wurde indes von pietistischer Seite übernommen.

Die Pietisten und Pietistinnen glaubten an die Erbsünde und den stellvertretenden

Opfertod Christi. Sie kritisierten jedoch, dass zentrale Anliegen der Reformatoren, etwa
die Idee des «allgemeinen Priestertums», unter der Orthodoxie aufgegeben worden
seien. Es herrsche ein totes, formelhaftes Gewohnheitschristentum, daher gelte es, die
Reformation zu vollenden. Das bedeutete primär die Aktivierung des Laien; Pietismus

war der «Subjektivismus der gläubigen Seele gegen die Unpersönlichkeit des orthodoxen
Systems».10 Nicht durch auswendig zu lernende Katechismen, sondern durch die Bibel
selbst sollte der Laie zum Glauben kommen. Pietistischer Glaube manifestierte sich in
der Praxis. «Was ist ein Pietist?», fragte der Leipziger Joachim Feller, und antwortete:
«Der Gottes Wort studiert und nach demselben auch ein heiliges Leben führt.»11

Dafür brauchte es neue Formen der Gemeinschaftsbildung, Versammlungen, in
welchen die Interessierten, Theologen und Laien, sich aus der Bibel vorlasen,
beteten und sangen. In dieser Atmosphäre konnte es zu einer inneren Erneuerung, einem
Glaubensdurchbruch, einer persönlichen Erweckung kommen, die einem ein christlich

moralisches Leben ermöglichte. Unangefochten blieben die Pietisten allerdings
nicht. Die Sünde lauerte überall und musste durch Busse mit Unterstützung der
Mitbrüder und Mitschwestern bekämpft werden. Aufgeklärten oder - später - liberalen
Kritikern galten die Pietisten vielfach als wenig lebensfrohe Miesepeter.

Für die Angehörigen pietistischer Versammlungen stellte sich die Frage nach dem

Verhältnis zur Mehrheit der Kirchgenossen: Sollte man Abendmahlsgemeinschaft - die
Teilnahme war für alle Glieder einer Kirchgemeinde Pflicht - pflegen mit Menschen, die
keine persönlichen Anstrengungen unternahmen, aus ihrem Sünderleben hinauszukommen?

Grundsätzlich boten sich zwei Wege an: einerseits die völlige Separation, anderseits

die Integration nach dem Bibelwort «Ihr seid das Salz der Erde».12 Welcher Weg

gewählt wurde, hing nicht nur, aber auch von der Reaktion der lokalen Staatskirche ab.

In einer frühen Phase, die bis zum beginnenden 18. Jahrhundert dauerte, stiess der
Pietismus auf heftigen Widerstand. Die Orthodoxie, gestützt von der staatlichen Autorität,

verbot private Versammlungen und verbannte Pietistinnen und Pietisten. Im Verlauf
der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts konnte sich der Pietismus in den bestehenden

Staatskirchen nicht unbedingt durchsetzen, aber doch festsetzen, während die starre
Orthodoxie an Boden verlor. Im Verlauf der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts sah

sich der Pietismus nicht mehr durch die traditionelle Orthodoxie, sondern durch den

Rationalismus der Aufklärung herausgefordert.
Ein besonderer Zweig des Pietismus war die Herrnhuter Brüder-Unität. Diese ging

auf den tschechischen Reformator Jan Hus, zurück. Die «böhmischen Brüder» schlössen

sich im 16. Jahrhundert weitgehend der Reformation Luthers an und sahen sich während

der Gegenreformation schweren Verfolgungen ausgesetzt. Ab 1722 schuf ihnen
Graf Nikolaus Zinzendorf (1700-1760), der selbst pietistisch erzogen worden war, eine

12



Heimstätte auf seinen Gütern in der Lausitz, wo er die Kolonie «Herrnhut» begründete.
Hier fanden auch andere Glaubensverfolgte Zuflucht. Die weitere Entwicklung der
Herrnhuter wurde durch Zinzendorf geprägt.

Als autonome «Gemeine» ist Herrnhut mit einem israelischen Kibbuz vergleichbar.
Die Brüder und Schwestern, meist Handwerker und Gewerbetreibende, hatten zwar
Privateigentum, stellten sich aber ganz in den Dienst der Gemeinschaft. Standesunterschiede

zählten nicht. Es gab zahlreiche seelsorgerliche und diakonische Ämter, die auf
die Männer und Frauen verteilt wurden. Das religiöse Leben war intensiv; jeder Wochentag

begann mit einer Erbauungsstunde und endete mit einer Singgebetsstunde. In der

Betonung des Gemeinschaftslebens und der religiösen Erbauung waren die Herrnhuter
durchaus Pietisten. Der Unterschied bestand in der Beurteilung des Verhältnisses von
Gnade und Gesetz. Während sich andere Pietistinnen und Pietisten ständig im Kampf
mit der Sünde und in der Gefahr des Gnadenverlustes befanden, stand für die Herrnhuter
die durch den Tod des «Lamms Christus» definitiv vermittelte Gnade im Zentrum. Da
diese Gnade geschenkt war, musste sie nicht erworben werden.

Diese frohe Botschaft musste verkündet werden. Die Herrnhuter waren die ersten
kontinentalen Protestanten, die intensiv Mission betrieben, etwa in Westindien und
Grönland. Sie begründeten einerseits in Europa weitere Kolonien nach dem Herrnhuter
Vorbild, so durch Zinzendorfs Schwiegersohn Friedrich von Wattenwil im neuenbur-

gischen Montmirail, anderseits bildeten sie «Sozietäten», Brüdergemeinschaften innerhalb

lutherischer oder reformierter Landeskirchen. Die Mitglieder solcher Sozietäten
nahmen an den Gottesdiensten ihrer Kirchgemeinden teil, hielten daneben aber ihre
besonderen Versammlungen ab.13

Ein Produkt des späten Pietismus war die 1780 in Basel gegründete «Deutsche
Gesellschaft tätiger Beförderung reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit», seit 1804

«Deutsche Christentumsgesellschaft» genannt.14 Im Unterschied zum frühen Pietismus
wandte sie sich nicht mehr gegen die kaum noch vorhandene Orthodoxie, sondern gegen
den Rationalismus und den zunehmenden Agnostizismus der Aufklärung. Gegen diesen
Trend galt es, die Frommen zu sammeln, die Autorität der Bibel zu stärken und den

Glauben zu verbreiten. Wie die Herrnhuter, zu denen sie im Ganzen gute Beziehungen
unterhielt,15 war die Christentumsgesellschaft ausgesprochen missionarisch orientiert.
Zunächst gründete sie in ganz Deutschland und in der Schweiz etwa 40 «Partikulargesellschaften»,

dann rief sie eine Traktatgesellschaft 1802), eine Bibelgesellschaft 1804), die

Basler Mission (1815) und die für die «innere Mission» bestimmte Chrischona-Mission
1840) ins Leben. Von den Basler Aktivitäten ging auch eine Vorbildwirkung auf andere

schweizerische und deutsche Städte aus.16

Die Französische Revolution und die napoleonischen Kriege zeigten für viele, dass

Rationalismus und Unglaube letztlich zu Gewalt und Krieg bisher unbekannten Aus-
masses führten. Am Wiener Kongress 1815 schlössen die über Napoleon siegreichen
kontinentalen Herrscher die Heilige Allianz, um eine Wiederholung solcher Ereignisse
zu verhindern. Initiant war Zar Alexander I., der dabei von der deutschbaltischen Baronin

Johanna von Krüdener (1764—1824) entscheidend beeinflusst wurde. Johanna von
Krüdener gehörte der Erweckungsbewegung an, welche im 19. Jahrhundert nicht nahtlos,
aber doch konsequent an den Pietismus des 18. Jahrhunderts anschloss. Der Begründer
des «Réveil», der westschweizerischen Variante der Erweckungsbewegung, Ami Bost,

13



entstammte beispielsweise einer Genfer Herrnhuter Familie.17 Wesentlich waren überdies

Impulse aus England, wo das «Awakement» bereits im 18. Jahrhundert, etwa durch die
Methodisten, in Gang kam. Die «Erweckung», die Aufrüttelung aus Irrtum, Verstockung
und Lethargie hin zur inneren Wiedergeburt nach dem Muster des Damaskus-Erlebnisses
des Apostels Paulus, spielte im Pietismus seit jeher eine wichtige Rolle und wurde in
der Erweckungsbewegung noch zentraler.18 Vor allem ging es darum, möglichst viele
Menschen zu erwecken. Als missionarische Mittel dienten demonstrative Bekenntnisse,

Massenversammlungen, Gebetskreise und der Vertrieb von Traktaten. Ins Visier genommen

wurden dabei der Rationalismus - innerhalb und ausserhalb der Kirche -, ebenso

- zunächst in England - die der Kirche entfremdeten Massen. Im Extremfall konnte die

Erweckung zu schwärmerisch-ekstatischen Erscheinungen mit bisweilen katastrophalen
Folgen führen, so etwa auf der Zürcher Landschaft. Hier trat als mittelbare Folge von
Johanna von Krüdeners Missionsfahrt durch die Schweiz (1817) in Wildensbuch eine

Prophetin auf, die 1823 in religiösem Wahn erst ihre Schwester tötete und sich dann

von ihrer Familie kreuzigen Hess.19 Damit war die Erweckungsbewegung in Zürich fürs
Erste diskreditiert.

1.3. Die Zürcher Kirche im 18. Jahrhundert

Um die Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert stand die Zürcher Kirche noch ganz im
Bann der Orthodoxie. Während der Amtszeit des Antistes Anton Klingler (1649-1713,
im Amt seit 1688) kam es 1701 zum grössten - und letzten - Hexenprozess der zürcherischen

Geschichte. Gegen den Theologiekandidaten Bernhard Wirz, der ihn jahrelang
mit einem Gespenstertheater hinters Licht geführt hatte, setzte Klingler das Todesurteil
durch (1705).20 Seine Amtsführung und gleichzeitige Korruptionserscheinungen in

Regierung und Verwaltung führten zwischen 1709 und 1713 zu einer Reformbewegung, die

pietistische und politische Elemente enthielt. In ihrem Mittelpunkt standen der pietistisch
geprägte Druckereibesitzer und Zunftmeister Hans Heinrich Bodmer (1669-1743), der

junge Grossrat Hans Kaspar Escher (1678-1762) und der Naturwissenschafter Johann
Jakob Scheuchzer (1672-1733). Als Vertreter des Rats an der Synode kritisierte Escher,
viele Pfarrer predigten zwar unentwegt über Tugenden und Laster, böten den Gläubigen
aber kaum positive Perspektiven; ihre Predigt, sagte er, «greift entweder das Herz gar
nicht an oder, wenn sie selbiges etwa berührt, verleitet sie [...] zur Melancholie und

angsthaftem Zweifel [...]. Von dem Wachsthum im Christenthum und von der Heiligung
wird bei uns [...] wenig gehört.»21

Nach viel Hin und Her setzte der Rat gegen den erbitterten Widerstand Klinglers 1712

eine gemischte Kommission aus Rat und Geistlichkeit zur «Verbesserung des gänzlich
erkalteten und fast verfallenen Christentums» ein. Kurz danach bildete sich innerhalb
der Stadtbürgerschaft unter der Leitung Scheuchzers eine reformerische «bürgerliche
Deputation», die mehr Mitsprache aller Stadtbürger und den Kampf gegen Korruption
forderte. Dem Rat gelang es, durch eine Mischung von Drohung, Verzögerung und

Entgegenkommen der Bewegung die Spitze zu brechen. Im Ganzen änderte sich
wenig. Escher, der später selbst zum Bürgermeister aufstieg, und Scheuchzer arrangierten
sich, während Bodmer sich radikalisierte. Er vertrieb pietistische Schriften, wurde als

14



Zunftmeister abgesetzt und schliesslich verbannt. Die Obrigkeit erblickte im Pietismus
ein gefährliches Gift für Staat und Gesellschaft. 1717 erliess sie ein Mandat gegen den

«pietistischen Irrglauben», «Inspirationslehren» und private Versammlungen wurden
verboten. Die «Verbesserung des gänzlich erkalteten Christentums» unterblieb.22

Obwohl es weder zu einer Staats- noch zu einer Kirchenreform kam, markiert die

Zeit um 1720 einen Wendepunkt. Im gleichen Jahr, als Hans Heinrich Bodmer verbannt
wurde, erschien erstmals die von Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und Johann Jakob

Breitinger (1701-1776) herausgegebene literarische Zeitschrift «Die Discourse der
Mahlern».23 Sie steht am Beginn der Aufklärung in Zürich, die sich in der bürgerlichen
Elite rasch durchsetzte. Sichtbar wurde dies in der Gründung zahlreicher Vereinigungen
wie der Naturforschenden Gesellschaft, der Medizinisch-chirurgischen Gesellschaft, der
Gesellschaft für vaterländische Geschichte und anderer. Zürich war nun nicht mehr wie
im 16. Jahrhundert eine theologische Hochburg, dafür eine geistig-literarische.24 Hatte
der gebildete Europäer im 16. Jahrhundert Zürich mit Zwingli oder Bullinger assoziiert,
so assoziierte er im 18. Jahrhundert Zürich mit Johann Jakob Bodmer, Salomon Gessner
oder Johann Kaspar Lavater - in diesem mit dem Dichter, nicht dem Theologen. Die
vom Rat gehandhabte Bandbreite der Toleranz wurde grösser. Ausgenommen davon war
allerdings jede Kritik des politischen Systems. Die verschiedenen religiösen Strömungen
profitierten dagegen. Sie wurden geduldet, sofern sie sich nicht von Staat und Kirche zu

separieren schienen. Zur Ausweisung von Pietisten kam es nicht mehr; allenfalls wurde
ermahnt.23 Das Pietistenmandat wurde zwar 1735 nochmals erneuert, aber ohne Wirkung.
Mit dem Siegeszug der Aufklärung verlor die Kirche zumindest in der Stadt an Gewicht
und an Einfluss auf die Elite. Bezeichnenderweise versuchte es ab 1718 kein Antistes
mehr, mit einem «Fürtrag» den kirchlichen Standpunkt dem Rat direkt zu unterbreiten.
Seit der Jahrhundertmitte bestand faktisch kein Zwang mehr zum Gottesdienstbesuch. Wie
intensiv Predigten besucht wurden, hing stark von der Qualität des Predigers ab. Auch
die Pfarrer öffneten sich dem Einfluss der Aufklärung, lasen entsprechende Schriften
oder die griechisch-römischen Klassiker, setzten sich für die Förderung der Landwirtschaft

ein oder betätigten sich als Naturforscher oder Historiker. Manche, etwa Johann
Jakob Breitinger, absolvierten zwar ein Theologiestudium, übten den Pfarrerberuf dann
aber gar nie aus. Auf dem Land spielten kirchliche Tradition, Volksfrömmigkeit und

Erbauungsbücher immer noch eine wichtige Rolle. «Im Durchschnitt der Bevölkerung
verschob sich das Nebeneinander von neuem Denken und hergebrachtem Glauben und

Aberglauben nur träge zugunsten des ersteren.»26

Von 1730 an bildete sich in Zürich, ausgehend vom Kaufmann Hans Heinrich
Schulthess «bim gwundnen Schwert» eine kleine Herrnhuter Sozietät. Im Verlauf des

18. Jahrhunderts kam die Gruppe auf 40-60 Mitglieder, während sich auf dem Land,
etwa in Stäfa, kleinere Gruppen bildeten.27 Die Herrnhuter gingen in den Gottesdienst
ihrer jeweiligen Kirchgemeinde und hielten daneben ihre eigenen Versammlungen ab.

Nach dem Tod des letzten streng orthodoxen Antistes Ludwig Nüscheler wurden
die Geistlichen nicht mehr auf die «Formula Consensus» verpflichtet. Nüschelers

Nachfolger Johann Kaspar Wirz (1688-1769) erklärte die Bekenntnisschriften generell
als eine zwar nützliche Stütze, sie seien aber als Menschenwerk nicht absolut verbindlich.

In der Folge operierten die Zürcher Geistlichen in einem Dreieck «Orthodoxie

- Aufklärung - Pietismus», wobei sich kaum einer ganz in eine Ecke begab.28 Die

15



«vernünftige Orthodoxie» gab etwa die Prädestinationslehre auf und beschränkte sich
auf die «Fundamentalartikel» wie die Auferstehung und beschrieb den Rechtfertigungs-
prozess als Zusammenwirken von Gott und Mensch, von Gnade und freiem Willen.
Damit war man nicht allzu weit entfernt von der «milden Aufklärung», wie sie etwa
Johann lakob Zimmermann (1695-1757) vertrat, der die «natürliche Theologie» als

Grundlage einer darauf aufbauenden «Offenbarungstheologie» betrachtete.29 Pietistisch
orientiert waren der Waisenhauspfarrer Johann Jakob Ulrich (1683-1731) sowie sein

am Fraumünster wirkender Sohn Johann Kaspar 1705—1768),30 Dieser pflegte, wie
sein Amtskollege am Waisenhaus Johann Kaspar Füssli (1683-1752), gute Beziehungen
zur Herrnhuter Gruppe. Füssli hielt auch im kleinen Kreis Erbauungsstunden ab. In
der Folge kamen solche Zirkel in Übung: Pfarrer Hans Kaspar Gessner (1720-1790)
in Dübendorf, der Vater des späteren Antistes Georg, hielt in seinem Pfarrhaus

regelmässig Erbauungsstunden ab, wo aus dem Neuen Testament vorgelesen, gebetet,

gesungen und gelegentlich das Abendmahl eingenommen wurde.31 In der Stadt hielt
Johann Kaspar Lavater jeweils am Montagabend Versammlungen ab.32

Lavater (1741-1801) war sicher der berühmteste Zürcher seiner Zeit. Er war ein

eigentlicher Kristallisationskern unterschiedlichster Strömungen, korrespondierte mit
ganz Europa. Literarisch unglaublich produktiv und vielseitig, Hess er sich in kein
theologisches Schema pressen. Er war im Umgang einnehmend und bezaubernd, als

Prediger mitreissend, mit einem Herzen beschenkt, das die ganze Welt zum Freund haben

wollte, gleichzeitig etwas narzisstisch mit einem Hang zur unkritischen Spekulation.
Seine Karriere begann er an der Waisenhauskirche, 1778 wurde er Diakon an St. Peter

und 1786 daselbst Pfarrer.
In Lavaters Denken finden sich Elemente der Aufklärungstheologie: das grundsätzliche

Vertrauen in die menschlichen Fähigkeiten, die Relativierung ewiger Höllenstrafen,
die Hochschätzung der Individualität jedes einzelnen Menschen. Von der Aufklärung
trennte ihn aber seine Christologie. Christus war für ihn die Quelle der Humanität und

zwar nicht nur durch seine historische Existenz, sondern durch seine Gegenwart. Gott
wirke durch Christus, Christus wecke die in den Menschen angelegten göttlichen Kräfte,
und zwar nicht nur spirituell, sondern manifest. Das Transzendente war für Lavater in
der Gegenwart erfahrbar, Wunder waren jederzeit möglich. Im Ganzen entwickelte er
sich eher weg von der Aufklärung zu einer betonten, lebendigen Christusfrömmigkeit.
Dazu trug die Entwicklung der Aufklärungstheologie von einer «milden» zu einer
«scharfen» bei, nämlich zu einem reinen Rationalismus, wie er in Zürich etwa von
Johannes Schulthess (1763-1836), Hans Heinrich Corrodi und Antistes Johann Rudolf
Ulrich (1728-1795; im Amt seit 1769) vertreten wurde. Sie reduzierte das Christentum

weitgehend auf eine Morallehre.33 Hinzu kam die Französische Revolution, welche
Lavater zunächst begeistert begrüsste, nach dem Umschlagen in Terror ab 1792 hingegen
scharf ablehnte. Gegen das Ende seines Lebens sah sich Lavater als Kämpfer für den

Glauben an den persönlichen Christus, für die Möglichkeit religiöser Erfahrung gegen
Deismus, Rationalismus und Atheismus.34

Das Verhältnis Lavaters zum Pietismus war differenziert. Gerade über die Herrnhuter

äusserte er sich sehr positiv: «Ich verehre sie als Verehrer Christi, als eine in
Liebe verbundene Gesellschaft [von] Christen, als ein Fach, in welches Christus leichter
etwas von seinen Gaben legen kann, als in zehn andern Gemeinden [,..].»35 Seine und

16



Zinzendorfs Christologie waren ähnlich. Was ihn an den Herrnhutern und den übrigen
Pietisten störte, war ihre Tendenz zur Absonderung. Lavater mochte sich keiner Gruppe
anschliessen: «Wer sich einschliesst, schliesst andere aus.»36 Umgekehrt war Lavater in
den Augen der Christentumsgesellschaft zwar ein «zugewandter Ort», zumal sie selbst
in Zürich keine Filiale hatte, aber eben doch zu nahe bei der Aufklärung. Das Verhältnis

zu Lavater wurde jedoch in dessen letzten Jahren enger, vor allem als dieser von der
Helvetischen Regierung 1799 während kurzer Zeit nach Basel verbannt wurde.37 Von

Lavater gingen auch Anstösse auf die Erweckungsbewegung aus. Die «Erweckten und

Erwecker» lasen seine Schriften und übernahmen seine Frömmigkeitsimpulse, seine

gefühlsbetonte Glaubenshaltung.38
Von Lavater führt der Weg ins 19. Jahrhundert über Georg Gessner (1765-1843),

der 1795 sein Schwiegersohn wurde.39 Gessner stammte aus einem pietistischen Pfarrhaus

und war mit dem ebenfalls pietistischen Pfarrer Diethelm Schweizer, dem Vater

Meta Heussers und Grossvater Johanna Spyris, befreundet. Er wurde 1795 Diakon am
Fraumünster, 1799 daselbst Pfarrer und 1828 Antistes und Grossmünsterpfarrer. Nach
dem Tod Lavaters führte er dessen «Erbauungskränzchen» weiter.40 Um ihn und die
mit ihm verschwägerte Familie Usteri bildete sich ein Kreis, dessen Gedankengut sich

aus pietistischen, biblizistischen und orthodoxen Elementen mischte und der sich als

Gegenpol zum Rationalismus empfand. Auch Antistes Johann Jakob Hess (1741-1828,
im Amt seit 1795) stand der Gruppe nahe.41 Gessner war überdies der erste Biograf
seines Schwiegervaters, mit dem ihn «innige Vertrautheit und Harmonie»42 verbunden
hatten. Er charakterisierte ihn als «christlichen Mann, als Verehrer und Bekenner Jesu

Christi»43 und spielte dessen aufklärerische und okkultistische Elemente eher herab.

Bezeichnend ist eine Anmerkung Gessners zu einer Schrift Lavaters aus dem Jahr

1764, in der Lavater konfessionelle Streitigkeiten ablehnt mit der Begründung, jeder
solle die Freiheit haben, «über alle Nebendogmate zu denken, was er will». Gessner

befürchtete, diese Aussage Lavaters könne missverstanden werden, denn jetzt (1802)
würde nun leider auch der Kern des Christentums als «Nebendogma» bezeichnet - eine

Spitze gegen den Rationalismus.44

Gessner und Hess waren «korrespondierende Mitglieder» der Hermhuter
Prediger-Konferenz. Auch zur Zürcher Brüdersozietät bestanden enge Beziehungen.45
Der 1819 von Gessner gegründete Zürcher Missionsverein begünstigte nicht nur die
Basler, sondern auch die Herrnhuter Mission. Dasselbe tat der von dessen Tochter
Anna Finsler-Gessner 1824 ins Leben gerufene Frauen-Missionsverein. Auch weitere

prominente Zürcherinnen wie Barbara Schulthess-Wolf, Anna Gessner-Lavater,
Barbara Usteri-Gessner unterstützten die Herrnhuter Mission.46 Eng waren auch die

Beziehungen zur Basler Christentumsgesellschaft, auf deren Anregung hin Hess und
Gessner 1812 die Zürcher Bibelgesellschaft gründeten. Zur Erweckungsbewegung,
etwa dem Genfer «Réveil», hatte der eher nüchterne Gessner offenbar keine Kontakte,
die schwärmerischen Erscheinungen auf der Zürcher Landschaft47 in den 1820er-Jahren

lehnte er scharf ab.

Zu Beginn des 19. Jahrhundert setzte sich in der Zürcher Pfarrerschaft eher der

konservative Trend im Sinn Gessners durch. Der Rationalismus der Aufklärung mit
seiner Reduktion der Religion auf eine Tugendlehre vermittelte kaum noch Impulse
und war durch die Auswirkungen der Französischen Revolution diskreditiert. Der Geist

17



der Romantik und der Restauration sprach für einen erneuerten Glauben als Bollwerk
gegen künftige Umsturzversuche. Die Auseinandersetzung mit neuen philosophischen
und theologischen Ansätzen, vor allem mit Schleiermacher und Hegel, stand noch bevor.

1.4. Staatlich-kirchlicher Aufbruch in die Moderne

Das Zürich des 18. Jahrhunderts war ein Stadtstaat mit einem ländlichen Untertanengebiet.

Die Einwohnerzahl der Stadt Zürich näherte sich lO'OOO, jene der Landschaft
200'000. Regiert wurde die Stadt von zwei Bürgermeistern, dem Kleinen und dem
Grossen Rat. Der Kleine Rat erledigte die laufenden Geschäfte und wirkte als Gericht,
der Grosse Rat wurde für wichtige Angelegenheiten einberufen. Grundsätzlich stand

jedem Stadtbürger eine politische Karriere offen, faktisch aber hatte sich seit dem
17. Jahrhundert ein informelles und nicht erbliches Patriziat aus Unternehmern und

begüterten Berufspolitikern herausgebildet. Politischer Aufstieg war möglich, setzte
aber einen wirtschaftlichen Aufstieg voraus.

Der Umfang des von der Stadt beherrschten Landgebiets entsprach ungefähr, aber

nicht genau, den heutigen Kantonsgrenzen. Die Stadt hatte diese Gebiete, vor allem im
15. Jahrhundert, meist durch Kauf mit den dazugehörigen Herrschaftsrechten erworben.
Sie setzte in den einzelnen Land- oder Obervogteien Vögte ein. Eine Verfassung für das

gesamte Herrschaftsgebiet gab es nicht. Die Dörfer und Vögteien verfügten über lokale

Selbstverwaltungs- und Mitwirkungsrechte; zudem waren die Vögte auf die Kooperation
mit den örtlichen Oberschichten angewiesen. In den Zürcher Räten, wo die wesentlichen

Entscheidungen fielen, war die Landbevölkerung dagegen nicht vertreten.48

Die Zürcher Kirche des 18. Jahrhunderts war eine Staatskirche. Die Zahl der

Kirchgenossen war identisch mit der Zahl der Bürger und Untertanen. Die Kirche war keine
besondere Rechtsperson, sondern Teil der staatlichen Verwaltung. Die wesentlichen

Kompetenzen lagen beim Kleinen und beim Grossen Rat. Gemeinsam verstanden sich
die Räte als christliche Obrigkeit,49 die für den kirchlichen Betrieb Spezialisten benötigte:

die Pfarrer. Diese stammten fast immer aus der Stadt und hatten am Carolinum
des Grossmünsters, manchmal auch an einer reformierten Fakultät im Ausland studiert.
Geprüft und ordiniert wurden sie vom Examinatorenkonvent, der aus Vertretern des

Rats, der Stiftsprofessoren und einigen städtischen Pfarrern bestand.50 Der Konvent
spielte zudem eine wichtige Rolle bei der Besetzung vakanter Pfarrstellen: er schlug
dem Kleinen Rat acht Kandidaten vor, der dann einen davon wählte.51 Zudem wachte er
über die Disziplin und die Rechtgläubigkeit der amtierenden Pfarrer. Präsidiert wurde
die Behörde vom Antistes, der vom Grossen Rat gewählt wurde, die Synode leitete
und - bis 1837 - immer Pfarrer am Grossmünster war.

Die Synode umfasste alle zürcherischen Pfarrer sowie eine Ratsdelegation. Sie
versammelte sich zweimal jährlich. Dabei stand die «Zensur», die Bewertung des einzelnen

Pfarrers, im Zentrum. Initiative entfaltete die Synode nicht, sie war eher eine kirchliche
Heerschau. Wer neu in die Synode aufgenommen wurde, hatte einen Eid abzulegen: Er
werde das Evangelium treu predigen, das Wohl von Stand und Land fördern und die
Befehle des Rats und der Landvögte befolgen.52 Der Pfarrer war, vor allem auf dem

Land, ein Repräsentant der Obrigkeit, der Mandate von der Kanzel verlas, administrative

lg



Aufgaben erledigte und suspekte Vorkommnisse dem Landvogt meldete. Seine Entlohnung

war nicht immer gleich gut; sie bestand teils aus einem Fixum aus dem lokalen

Kirchengut, teils aus dem Zehnten. Viele Pfarrer verbesserten ihr Einkommen, indem
sie etwas Handel oder Landwirtschaft trieben.53 In den Kirchgemeinden präsidierte
der Pfarrer den «Stillstand», eine Art Kirchenpflege, dem auch die lokalen Amtsträger
angehörten. Zum Stillstand gehörten die «Ehegaumer», welche über die Einhaltung der
Sitten wachten.

Das Ancien Régime endete 1798 mit dem französischen Einmarsch und der Errichtung
der Helvetischen Republik anstelle der alten Eidgenossenschaft. Aus dem Herrschaftsgebiet

der Stadt wurde ein einheitlicher Kanton, in welchem formal Rechtsgleichheit
galt. Die Helvetische Republik war ausgesprochen zentralistisch aufgebaut. Die gesamte
Behördenstruktur beruhte auf der helvetischen Verfassung. Eine Kantonsverfassung
existierte nicht. Kantone waren lediglich Verwaltungseinheiten. Indessen scheiterte
das helvetische Experiment. 1803 erhielt die Schweiz mit der Mediationsakte wieder
eine föderalistische Struktur. Die einzelnen Kantone waren verpflichtet, sich eine
Verfassung zu geben. Der Kanton Zürich erhielt bei dieser Gelegenheit seine heute noch
bestehenden Grenzen.

Die Verfassungsdiskussion selbst war geprägt vom Kampf für mehr Rechte für die
Landschaft sowie Fragen des Wahlrechts. Gemäss der Verfassung von 1803 wirkte der
Grosse Rat als Legislative. Das Wahlsystem führte dazu, dass schliesslich 120 Kandidaten

von der Landschaft (bei 182'000 Einwohnern) und 75 aus der Stadt (ll'OOO Einwohner)
in den Rat gelangten. Der Grosse Rat wählte als Exekutive den Kleinen Rat mit 25

Mitgliedern, wobei hier die Stadt die Mehrheit stellte. Geleitet wurde der Kleine Rat von
zwei alternierenden Bürgermeistern.54 Die Verfassung von 1814 verschob das Gewicht
noch mehr zugunsten der Stadt. Der Grosse Rat zählte nun 212 Sitze, von denen 133

der Stadt, 79 der Landschaft zugeteilt wurden. Einen Zensus gab es nur noch für das

passive Wahlrecht. Weiterhin wählte der Grosse Rat den Kleinen Rat, der gleich gross
blieb, wobei fünf Sitze der Landschaft zustanden. Im Ganzen konnte die Stadt somit
ihre Vormachtstellung bewahren, wenn auch nicht in der gleichen Form wie im Ancien
Régime.

Wie in ganz Europa entwickelte sich in Zürich in den 1820er-Jahren eine liberale
Bewegung, die vom Bildungsbürgertum und den - im Zeichen der Industrialisierung -
aufstrebenden Unternehmern auf dem Land getragen wurde. Sie forderte die Garantie
der individuellen Grundrechte, etwa die Abschaffung der Zensur, sowie die
Gleichberechtigung von Stadt und Land. Im Zug der revolutionären Entwicklung des Jahres

1830 forderte eine grosse Volksversammlung in Uster eine Verfassungsrevision. Der
Kleine Rat kapitulierte. Eine etwa paritätische Revisionskommission arbeitete, gestützt
auf zahlreiche Eingaben aus der Bevölkerung, die neue Verfassung von 1831 aus. Diese
enthielt den geforderten Grundrechtskatalog. Der Grosse Rat bestand weiterhin aus

212 Mitgliedern. Neu wurden diese direkt gewählt, zwei Drittel davon aus der
Landschaft. Einen Zensus gab es nicht mehr. Die Exekutive hiess nun Regierungsrat, zählte
19 Mitglieder und wurde vom Grossen Rat gewählt, der aus den Regierungsräten auch

die beiden Bürgermeister bestimmte. Damit hatte die Landschaft die Vorherrschaft im
Kanton errungen. Als diese auch im Wahlverfahren die volle Gleichberechtigung erhielt,
fand die Entwicklung 1838 ihren Abschluss.55

19



Der kurzlebigen Helvetischen Republik gelang es nicht, eine gesamtschweize-
rische Kirchenordnung zu schaffen.56 Nach der Mediationsakte von 1803 unterstand
das Kirchenwesen wieder den Kantonen. Das zürcherische Kirchengesetz konstituierte
erstmals die «Landeskirche» als Körperschaft eigenen Rechts. Von nun an waren nicht
mehr alle Bewohner des Kantons Mitglieder dieser Landeskirche. Zum einen bestand

nun Glaubensfreiheit, zum andern waren die beiden katholischen Gemeinden Dietikon
und Rheinau zum Kanton gestossen.57 Ab 1807 konnten die in der Stadt wohnhaften
Katholiken eine Genossenschaft bilden und ihren Gottesdienst in der St.-Anna-Kapelle58

- ab 1842 in der Augustiner-Kirche - durchführen.
Dennoch verstand sich Zürich nach wie vor als protestantischer Kanton. Die Kirche

blieb ein vom Staat kontrolliertes Instrument. Dementsprechend wurden viele alte

Strukturen übernommen. 1814 kamen von 160 Pfarrern 140 aus der Stadt. Aus dem

Examinatorenkonvent wurden der Kleine und der Grosse Kirchenrat. Der Kleine
Kirchenrat bestand aus dem Antistes, vier Mitgliedern des Kleinen Rats, Stiftsprofessoren
und drei von der Synode gewählten Pfarrern. Er befasste sich mit der Ordination, dem

kirchlichen Disziplinarwesen und den Pfarrerwahlen. Der Grosse Kirchenrat bestand aus

dem Kleinen Kirchenrat, den Dekanen der regionalen Pfarrkapitel sowie vier weiteren

von der Synode gewählten Pfarrern aus der Landschaft. Er hatte zuhanden der Synode
und der Regierung Stellung zu Massnahmen im Bereich des Kirchenwesens zu beziehen.

Die Struktur des Grossen Kirchenrats zeigt, dass man versuchte, wie in der gleichzeitig
erlassenen Verfassung, der Landschaft ein wohl dosiertes Gewicht einzuräumen. An der

Synode selbst änderte sich wenig; sie hatte zwar nun ein Vernehmlassungsrecht, ergriff
aber kaum Initiativen. Der Antistes wurde nach wie vor vom Grossen Rat auf Lebenszeit

gewählt. So blieb der 1741 geborene und 1795 gewählte Johann Jakob Hess bis zu
seinem Tod 1828 im Amt, obwohl er seit 1820 nicht mehr in der Lage war, die Synode

zu präsidieren oder sonst öffentlich aufzutreten. Sein Stellvertreter Georg Gessner

rückte im Alter von 63 Jahren nach, musste aber nach wenigen Jahren seinerseits wegen
Schwerhörigkeit die Führung seinem Stellvertreter Johann Jakob Füssli übertragen, bis

er sich 1837 zum Rücktritt entschloss.
Die Verfassung von 1814 führte zu keinen wesentlichen Neuerungen im

kirchlichen Bereich. Anders stand es nach dem Umbruch von 1830. Dieser stellte nicht nur
den Staat auf eine neue, liberale Grundlage, sondern beförderte eine neue Elite in die

massgebenden Positionen. Bedeutsam für den liberalen Staat waren die Neudefinition
der kirchlichen Aufgaben und die entsprechende Anpassung der Arbeitsbedingungen.
Von den 1830er-Jahren an entwickelte die Zürcher Kirche allmählich eine dezentralere
Struktur. Die Pfarrer erhielten nun nicht mehr Naturalien, sondern staatliche Löhne.
Kirchliche Kreise erkannten die Notwendigkeit, den Pauperismus zu bekämpfen. Es

setzte sich langsam die Einsicht durch, «dass vom Evangelium her die Voraussetzungen
der Armut durch eine Neugestaltung der sozialen Ordnung bekämpft werden müssen».59

Trotz der Freizügigkeit, die seit 1848 gesamtschweizerisch galt, nahm der katholische

Bevölkerungsteil lange nur mässig zu. Gegen das Ende des 19. Jahrhunderts konnten
Industrie und Gewerbe den Bedarf an Arbeitskräften nicht mehr regional decken. Mit
der Zuwanderung aus anderen Kantonen und schliesslich aus den umliegenden Ländern

stieg der Anteil der Katholiken markant. Im 20. Jahrhundert siedelten sich darüber hinaus

Angehörige anderer Religionen im Kanton Zürich an. Eine neue Entwicklung zeigt die

20



Die Zusammensetzung der Bevölkerung des Kantons Zürich nach kirchlicher Zugehörigkeit.
(Eidgenössische Volkszählungen 1850-2000).

Konfessionsstatistik ab den 1970er-Jahren: erstmals waren nicht mehr in erster Linie
Wanderungsbewegungen, sondern individuelle Entscheidungen für die konfessionelle

Zusammensetzung entscheidend. 1990 sank der Anteil der Bevölkerung, welcher der

Evangelisch-reformierten Landeskirche angehörte, unter die Hälfte, während die Zahl
der Konfessionslosen zunahm. Im Jahr 2000 gehörte ein Viertel der Zürcher Bevölkerung
nicht mehr einer christlichen Glaubensgemeinschaft an. 2,7 Prozent waren Mitglieder
christlicher Freikirchen.

1.5. Der «Zürichputsch» 1839 und seine Folgen

Die Verfassungsrevision von 1830/31 führte zu einer in hohem Tempo vorangetriebenen

Modernisierungsoffensive. Die Wirtschaft wurde von vielen Einschränkungen
befreit, wodurch sich die Industrialisierung stärker als zuvor ausbreitete. Strassen

und ein Kantonsspital wurden gebaut. Besonders intensiv waren die Anstrengungen
im Bereich des Unterrichtswesens. Die allgemeine Schulpflicht wurde eingeführt,
eine Kantonsschule (Gymnasium und Industrieschule) und eine Universität wurden

gegründet, die Ausbildung der Lehrer wurde durch die Schaffung eines Lehrerseminars

professionalisiert.

21



Vor diesem Hintergrund gab es Modernisierungsgewinner und Modernisierungsverlierer.

Zu den Letzteren gehörten die zahlreichen Heimarbeiter, deren Existenz
durch das Aufkommen der Fabriken - zunächst im Bereich der Spinnerei, nun auch

in jenem der Weberei - akut bedroht war. Viele hatten 1830 von der Umwälzung ein

schlichtes Verbot der Fabriken erwartet, eingetroffen war das Gegenteil. Hinzu kam,
dass die Modernisierung ihren Preis in Form höherer Steuern hatte. Überdies war sie

mit einer Zentralisierung verbunden: die Macht lag bei der - durchaus
demokratischrepräsentativen - Kantonsregierung in Zürich, während den Gemeinden vor allem höhere

Lasten und Pflichten auferlegt wurden. Die wachsende Unzufriedenheit darüber äusserte

sich einerseits in lokalen Tumulten, anderseits in politischer Abstinenz. 1832 steckten

Heimarbeiter eine vor der Eröffnung stehende Weberei in Uster in Brand, 1834 stürmte
eine Volksmenge das Schulhaus in Stadel und warf die Lehrmittel auf die Strasse. An
den Grossratswahlen von 1838, die erstmals auf einer proportionalen Sitzverteilung
zwischen Stadt und Land basierten, beteiligten sich nur 10 Prozent der Bevölkerung.

Die Struktur der zürcherischen Kirche wurde durch das Kirchengesetz von 1831

relativ wenig verändert.60 Stark eingeschränkt wurde dagegen ihr Einflussbereich, vor
allem im Schulwesen. In den Lehrplänen war Religion noch eines von vielen Fächern,
die Lehrmittel waren nach didaktischen und nicht nach christlichen Prinzipien aufgebaut.
In den Landgemeinden erhielt der Pfarrer vielfach im jungen Lehrer einen intellektuellen

Gegenspieler. Viele Exponenten des liberalen Regimes waren gegenüber der Kirche
ausgesprochen kritisch eingestellt. Der politisch führende Oberrichter Friedrich Ludwig
Keller sagte 1837 im Grossen Rat: «Unsere Geistlichkeit ist dumm, träge und schlaff.»61

Das trieb manche Pfarrer in die Opposition, auch solche, die der liberalen Verfassung
durchaus positiv gegenüberstanden.

Als die Regierung auch noch über eine Hochschulberufung eine Kirchenreform
in die Wege zu leiten versuchte, brachte das das Fass zum Überlaufen. Breite Kreise
sahen ihre traditionellen, im Alltags- und Sonntagsleben verankerten Werte in Gefahr.
Zu Zielscheiben der Opposition wurden zwei Deutsche: der Seminardirektor Ignaz
Thomas Scherrund der Theologe David Friedrich Strauss.62 Strauss wurde Anfang 1839

vom Erziehungsrat und darauf vom Regierungsrat zum Professor für neutestamentliche

Theologie gewählt. Strauss relativierte religiöse Phänomene dadurch, dass er sie als

Funktionen des jeweiligen Stands der Geistes- und Mentalitätsgeschichte erklärte.63

Die Regierung versprach sich dadurch den Anschluss der Theologie an die modernen

Wissenschaften, in weiten Bevölkerungskreisen aber schätzte man die Wahl von Strauss

als etwa gleich ungeheuerlich wie die Wahl eines Atheisten zum Papst ein. Unter der

Leitung des Richterswiler Unternehmers Johann Jakob Hürlimann-Landis bildete sich
ein Zentralkomitee - das bald einmal «Glaubenskomitee» genannt wurde - gegen die

Berufung von Strauss. Während sich in der Regierungsfront Risse zeigten-die Wahl von
Strauss wurde nur knapp beschlossen54 -, war das «Glaubenskomitee» breit abgestützt,
bildete einzelne Bezirkskomitees und organisierte in Kirchgemeindeversammlungen eine

Petition gegen die Wahl von Strauss. Es kamen fast 40'000 Unterschriften zusammen,
was beinahe 80 Prozent der Stimmberechtigten entsprach. Das wirkte. Der Grosse Rat

beschloss die Pensionierung von Strauss, bevor dieser sein Amt antreten konnte. Das

Glaubenskomitee stellte seine Tätigkeit nach diesem Erfolg nicht ein, sondern forderte
die Abberufung des Seminardirektors Scherr. Es warf ihm vor, eine unchristliche Lehrer-

22



schaft auszubilden, die dementsprechend auf die Schulkinder einwirke. Zusätzlich wurde

verlangt, dass der Kirchenrat die Lehrmittel für den Religionsunterricht genehmigen
und bei der Berufung von Religionslehrern an die Kantonsschule und von Theologen
an die Universität mitbestimmen müsse.65

Im August 1839 eskalierte die Situation. Die Regierung stellte das Glaubenskomitee

wegen Aufruhrs unter Anklage. Am Ende des Monats erliess sie ein Truppenaufgebot,
das allerdings wenig nützte, weil die Aufgebotenen völlig unzuverlässig waren und

wieder nach Hause geschickt werden mussten. Das «Glaubenskomitee» reagierte mit
einer Volksversammlung, die am 2. September in Kloten mit über lO'OOO Teilnehmern
stattfand. Hier wurde beschlossen, eine unbewaffnete Demonstration beim Sessionsbeginn

des Grossen Rats am 9. September durchzuführen. Da gleichzeitig Gerüchte

umgingen, die Regierung wolle das «Glaubenskomitee» verhaften und Truppen aus

anderen liberalen Kantonen zu Hilfe rufen, wurde eine Alarmorganisation aufgebaut.
Als der Vizepräsident des «Glaubenskomitees», Hans Konrad Rahn-Escher, dem Pfäf-
fiker Pfarrer Bernhard Hirzel66 meldete, der befürchtete Einmarsch stehe wohl bevor
und er möge «zum Sturm bereit» sein, löste dieser den Alarm durch Kirchengeläut aus.

Darauf marschierten in der Nacht und am folgenden Tag etwa 4000 hauptsächlich nur
mit Stöcken bewaffnete Oberländer, Kirchenlieder singend, in die Stadt. Dort sahen

sie sich der kleinen Wehrmacht der Regierung, nämlich der Zürcher Rekrutenschule
mit etwa 350 Mann, gegenüber. Von welcher Seite der erste Schuss abgefeuert wurde,
blieb strittig. Jedenfalls schoss die Truppe auf die Menge, was auf deren Seite 14 Tote

zur Folge hatte. Diese Entwicklung Hess den Widerstand der tief gespaltenen Regierung

zusammenbrechen. Sie verfügte die Feuereinstellung, löste sich auf und übertrug
die Ordnungsaufgabe den - konservativen - Autoritäten der Stadtregierung, die eine

«Bürgerwache» aufgeboten hatte. Tragischerweise wurde der Regierungsrat, welcher
der Menge die Nachricht von der Feuereinstellung überbrachte, von einem nie mit
Sicherheit identifizierten Demonstranten erschossen.

Während die «Putschisten» befriedigt abzogen, wurde eine provisorische Regierung
gebildet, in welcher einige bisherige gemässigt-liberale Regierungsmitglieder, Exponenten
des «Glaubenskomitees» und weitere konservative Politiker vertreten waren. Der Grosse

Rat löste sich bei seinem Zusammentreten gleich selbst auf, was Neuwahlen - nur zehn

Tage nach dem Putsch - ermöglichte. Diese ergaben einen konservativen Wahlsieg. Der
neue Grosse Rat wählte nun einen ebenfalls mehrheitlich konservativen Regierungsrat,
dem allerdings einige Mitglieder der früheren Regierung angehörten.

Für die weitere Zukunft entscheidend war, dass das so zur Macht gelangte konservative

Regime auf grössere institutionelle Veränderungen verzichtete. Es versuchte im
Wesentlichen, seine Ziele durch Personalpolitik zu erreichen. Der Seminardirektor Sehen-

wurde durch einen Pfarrer abgelöst, der für das Schulwesen wichtige Erziehungsrat mit
einigen Christlich-Konservativen besetzt; an der Universität hielten zwei konservative

Theologen Einzug. Diese Politik konnte mittelfristig nur erfolgreich sein, wenn es den

Konservativen gelang, ihre Mehrheit im Grossen Rat zu behaupten. Das war nicht der

Fall; bereits die Wahlen von 1842 ergaben praktisch ein Patt zwischen Konservativen und

Liberalen. In der Folge führten die zunehmenden Spannungen zwischen den liberalen
und den katholisch-konservativen Kantonen die Regierung, der es an Geschlossenheit
immer mehr fehlte, in eine Zwickmühle: optierte sie für die liberalen Kantone, so gab

23



sie ihre eigene Grundlage preis, optierte sie für die konservativen, so handelte sie sich
den Ruf der Katholikenfreundlichkeit ein, was in den Augen der Bevölkerung etwa

gleich schlimm war wie Gottlosigkeit. Die Liberalen nützten dieses Dilemma
propagandistisch aus und errangen 1845 einen klaren Wahlsieg. So blieb die konservative
Ära ein Intermezzo.

Aus der liberalen Perspektive war schwer zu verstehen, dass sich im Volk, wenn
auch nur vorübergehend, eine konservative Mehrheit gebildet hatte, die das

verfassungskonforme liberale Regime stürzte. Infolgedessen wies man die Schuld den

«Septembermännern», finsteren Drahtziehern aus kirchlich-konservativen Kreisen,
zu, die das Volk verführt hätten; der vielleicht übereifrige Pfarrer Hirzel wurde zum
«Blutpfaffen», obwohl vor allem die Truppe geschossen hatte. Damit sah sich die
zürcherische Kirche, sofern sie nicht voll auf den liberalen Kurs einschwenkte, noch
mehr ins Abseits gestellt als zuvor.

24


	Vorgehen und Voraussetzungen

