
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 72 (2005)

Artikel: Den "Glauben vor aller Öffentlichkeit bekennen" : das Winterthurer
Fronleichnamsfest als Manifestation des Diasporakatholizismus

Autor: Niederhäuser, Peter / Studer, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die lang gezogene Winterthurer Fronleichnamsprozession 1920 auf der Wülflingerstrasse. (Bild
Pfarrarchiv St. Peter und Paul)



Den «Glauben vor aller Öffentlichkeit bekennen»

Das Winterthurer Fronleichnamsfest als Manifestation des

Diasporakatholizismus

Peter Niederhäuser und Samuel Studer

«Gewiss: schön und erhebend ist die Prozession am Fronleichnamstag überall [...].
Aber eindrucksmächtiger und segensreicher ist sie wohl nirgends, als in der Diaspora.
Ist sie hier doch der einzige Anlass im Jahre, der die Katholiken in geschlossener
Einheit ihren Glauben vor aller Öffentlichkeit bekennen lässt.»1 In einem längeren
Artikel würdigte die katholische «Volkszeitung» im Juni 1920 die Winterthurer
Fronleichnamsprozession, eine eindrückliche «Manifestation des katholischen
Glaubens», die dem (mehrheitlich protestantischen) Publikum «das herrliche, ergreifende
Bild des für seinen Glauben demonstrierenden Kalholisch-Winterthur» bot. Ausführlich

ging der unbekannte Autor dieser Zeilen auf die «prächtige, imposante Kundgebung»

ein, die - wie der Verweis auf die Diaspora augenfällig macht - in protestantischem

Gebiet keine Selbstverständlichkeit war und deren feierliches Erscheinungsbild
deshalb nachdrücklich gewürdigt wurde: «[...] der wohlgeordnete Zug mit den

wehenden Fahnen und den Bannern der stramm aufgerückten Vereine; den weiss-

gekleideten, blumengeschmückten Mädchen und Jungfrauen; die hochwürdigen Herren

im festtäglichen geistlichen Gewände; die langen Reihen der glaubensstarken
Frauen und der bekenntnismütigen Männer; der schöne, stimmungsvolle Gesang des

Zäzilienvereins und endlich die lachende Junisonne [...].» DerText enthielt allerdings
mehr als nur eine Schilderung des «öffentlichen Glaubensbekenntnisses». Vor dem

Hintergrund der besonderen Situation der Katholiken im mehrheitlich protestantischen

Winterthur verstand der Autor die Teilnehmerinnen und Teilnehmer der
Prozession als «patriotische Soldaten in der Nähe des Feindes», die sich zu einer
«mächtigen Einheit» verbanden und so das «katholische Bewusstsein [...] vor einer
Welt Anders- und Ungläubiger» stärkten.

Diese kämpferisch-selbstbewusstenTöne lassen kaum vermuten, dass die
Fronleichnamsprozession am 3. Juni 1920 erst zum zweiten Mal überhaupt nach dem 19. Juni
1919 im nachreformatorischen Winterthur stattfinden konnte. Trotz der öffentlichen
Demonstration des Katholizismus sah sich die katholische Kirche in Winterthur und
anderen protestantischen Orten nämlich klar in der Defensive. Mehr geduldet als

akzeptiert, hatte sich der Katholizismus in der Diaspora nicht nur gegenüber den

Mehrheitsverhältnissen zu behaupten, sondern musste auch grosse Bemühungen
unternehmen, die in zunehmender Distanz zur Kirche lebenden Katholiken bei der
Stange zu halten.2 Identitätsstiftung und Stärkung des Zusammengehörigkeitsgefühls
in einem «feindlichen» Umfeld waren Stichworte, die in dieser Zeit immer wieder
auftauchten und auch die Einführung der Fronleichnamsprozession 1919 begleiteten.

73



Damit wird klar, dass der Schritt an die Öffentlichkeit im Rahmen des Fronleichnamsfestes

im katholischen Selbstverständnis eine tiefe Zäsur bedeutete. Nachdem dieser

zu Ehren des in der Hostie verherrlichten Leibes Jesu Christi kurz nach Pfingsten
gefeierte Tag bis 1918 in Winterthur immer innerhalb der Kirche begangen worden war,
läutete die Einführung einer grossen Sakramentsprozession mit einer Opferfeier eine

neue Epoche ein.

Was in Zürich und anderen zürcherischen Orten teilweise zu heftigem Widerstand

von Seiten der protestantischen Bevölkerung und Politiker führte, verlief in Winterthur
anscheinend ohne grösseres Echo. Es lohnt sich deshalb, auch mit Blick auf die bisher

nur ansatzweise aufgearbeitete Geschichte des katholischen Zürich, die Verhältnisse in

Winterthur und die Etablierung der öffentlichen Fronleichnamsprozession als Beispiel
für die Geschichte des religiösen Alltags in einer Diasporagemeinde genauer zu
untersuchen. Ein erster Abschnitt schildert die Strukturen von Katholisch-Winterthur,
danach sollen Einführung, Ablauf und Bedeutung der Fronleichnamsprozession um
1920 erforscht werden, ehe auf die Rolle der Presse für die Wahrnehmung und

Beurteilung des Herrgottstages eingegangen wird.

Das katholische Winterthur

Mit der Verabschiedung eines kantonalen Gesetzes über das katholische Kirchenwesen

im Herbst 1863 begann die Geschichte der katholischen Kirchgemeinde
Winterthur. Katholiken lebten zwar schon früher in der aufstrebenden zürcherischen
Landstadt, ihre Bemühungen um eine Anerkennung ihrer Stellung und um den Bau
eines eigenen Gotteshauses scheiterten jedoch an der abwehrenden Haltung des

Regierungsrates. Erst die Auflösung der Abtei Rheinau brachte eine Neuregelung der
Verhältnisse: Neben den katholischen Gemeinden Dietikon und Rheinau anerkannte
der Kanton im neuen Gesetz auch die Kirchgemeinden Zürich und Winterthur und
sicherte eine finanzielle Unterstützung aus jenem Vermögen zu, das bei der Säkularisierung

des Klosters Rheinau 1862 an Zürich gefallen war.3

Bereits vor diesem Zeitpunkt begannen sich die Katholiken Winterthurs zu

organisieren. 1860 versprach der Stadtrat einen Bauplatz für eine Kirche, sofern eine
katholische Gemeinschaft staatlich anerkannt würde, 1862 konstituierte sich eine

Kirchgemeinde, wenig später fand in der Alten Kanzlei die erste katholische Messe seit

über 330 Jahren statt. Erstaunlich aufgeschlossen zeigten sich die Winterthurer
Behörden: Stadtpräsident Johann Jakob Sulzer war ein dezidierter Gegner der
Säkularisierung von Rheinau und zählte wie andere Mitglieder des Stadtrates zur
demokratischen Bewegung, die Religionsfragen toleranter anging als die Vertreter des

zwinglianisch geprägten Kantonshauptortes.4 Besondere Bedeutung kam für die

Winterthurer Katholiken dem Kirchenbau zu. der auf der Grundlage des Kirchengesetzes

zu einem massgeblichen Teil vom Kanton getragen wurde. Die 1866-1868 nach
den Plänen des Winterthurer Stadtbaumeisters Bareiss errichtete neugotische Kirche
St. Peter und Paul war der erste sakrale katholische Neubau im nachreformatorischen
Zürich überhaupt und repräsentativer Mittelpunkt eines neuen Stadtquartiers.
Obwohl die Gemeinde durch die Zuwanderung von katholischen Arbeiterinnen und

74



Die neugotische Pfarrkirche St. Peter
und Paul als Herz der katholischen
Gemeinde von Winterthur. Für die

Fertigstellung der Kirche wurden solche

Bilder zum damals stolzen Preis von
drei Franken verkauft - mit der
Zusicherung eines «alljährlichen solennen

Dank-, Bitt- und Seelenamtes». (Vorlage

Pfarrarchiv St. Peter und Paul)

ïlurfhrmr l'tabr »uu utrlil unlrr/ntnkrn furùiftn ^ilil auri) (rbrr ^«sil)fr hrs-sf!!1.

Olilbnjrmibrr brr külbolisrhra Tfiirrbr in WinhrHiur uni) als inlrbrr ?»nl irinrs ï'rbris nnii n-:

ürinrin «Tuùr liirilli.ibfit; nnrs iilljakrliilmi sulmnm flank-, Hill-rniil Srrlrnamlrs.

iWuin uriirl-rsInirh ifurli Inifilrruminlbn luprilni'

.b .itfoliarlir fiirrir m 'Siotrrtbur

Arbeitern rasch anwuchs, blieb die Kirche über Jahre hinweg aus Geldmangel ein
Torso. Erst im Verlauf der 1890er Jahre konnte die Innenausstattung vor allem dank
der Grosszügigkeit des damaligen Pfarrers fertig gestellt werden und präsentierte sich
die Kirche in jenem prachtvollen neugotischen Gewand, das heute noch das

Erscheinungsbild prägt.
Fertigstellung der Pfarrkirche und Konsolidierung der Kirchgemeinde gingen Hand

in Hand mit einem eindrücklichen Wachstum der Gemeinde. Angelockt vom
gründerzeitlichen Aufschwung des industriellen Standorts, strömten unzählige
Menschen nach Winterthur, unter ihnen viele Katholiken. Wie für Zürich lässt sich

festhalten, dass «die katholischen Kantone die industrielle Reservearmee zur Verfügung

stellten», selber nicht fähig, «für ihren Bevölkerungsüberschuss Arbeitsplätze zu
finden».5 Betrug die Zahl der Katholiken 1860 allein in der Stadt Winterthur (ohne die
1922 eingemeindeten Vororte) 506 Katholiken, so stieg diese Zahl gemäss Volkszählungen

bis 1910 auf 5'430 Katholiken; der prozentuale Anteil wuchs im gleichen
Zeitraum von knapp 8 Prozent auf über 21 Prozent der Bevölkerung. 1920 lebten
schliesslich in Winterthur beinahe 5'000 Katholiken, rund 24 Prozent der
Gesamtbevölkerung.6

Diese Zahlen geben allerdings keine Auskunft über Herkunft und Stand der

Zugewanderten. Da entsprechende Statistiken fehlen, wurden für diesen Aufsatz
anhand der Steuerdaten der Stadt Winterthur von 1919 behelfsmässig Heimatorte und

75



-länder, Berufe und (versteuertes) Einkommen der Katholiken erfasst - bei allen

quellenkritischen Unsicherheiten und Vorbehalten doch eine der wenigen Möglichkeiten,

das Bild der katholischen Einwanderung zu differenzieren.7 Von den 2'900

registrierten katholischen Steuerpflichtigen waren 2'000 Schweizerinnen und Schweizer,

900 stammten aus dem Ausland (Tab. 1-3). Anzufügen wäre hier, dass sich mit dem

Ersten Weltkrieg die Zahl der in der Schweiz lebenden Ausländerinnen und Ausländer
beinahe halbierte und dass der Anteil der Katholiken bei den Ausländem in der Regel
immer höher lag als bei den Schweizern. Doch welche Herkunftsregionen lassen sich

festhalten? Wie strukturierte sich 1919 das katholische Winterthur?
Während Zürich stärker eine Sogwirkung auf die katholische Innerschweiz ausübte,

scheint Winterthur mehr Ostschweizer - vor allem Thurgauer, Appenzeller und

Toggenburger - und Süddeutsche angezogen zu haben. Besonders auffällig ist die hohe
Zahl deutscher Staatsangehöriger, die sich auch in der nicht nach Religion unterschiedenen

offiziellen Bevölkerungsstatistik niederschlägt: Gegen sieben Prozent der

gesamten Bewohnerschaft waren deutscher, vor allem badischer und württembergischer
Herkunft, während das Gewicht der Italiener - vorläufig - bescheidener blieb.8

Gleichzeitig verweisen diese Zahlen auf den stetig wachsenden Anteil von Katholiken,
die sich in Winterthur einbürgern liessen und so die bisherige Grenze von Glauben und
Heimatort aufbrachen.

Der Blick auf Berufsgruppen zeigt ein klar fassbares soziales Gefälle: Katholische

Migranten waren in erster Linie ungelernte oder gelernte Arbeiter mit bestimmten

Schwerpunkten. Sie waren nicht nur in den grossen Industriebetrieben, sondern
auffallend häufig auch im Gastgewerbe und als Dienstpersonal anzutreffen - beides
Sektoren mit einer geringen Entlohnung -, während das Baugewerbe traditionell die
Domäne der (katholischen) Tiroler, Tessiner und Italiener bildete. Als lokale
Besonderheit, die allerdings statistisch nicht ins Gewicht fällt, liesse sich die Brauerei

Haldengut anführen, die einer noch vor 1900 eingebürgerten bayrischen Familie

gehörte und zahlreichen süddeutschen Brauereiarbeitern ein Auskommen bot.
Ausgleichend wirkten hingegen Bundesbetriebe wie die Bundesbahnen oder die Post, die
für eine interregionale Mobilität sorgten und unabhängig von der Religion ihren
qualifizierten Mitarbeitern nicht nur eine angemessene Entlohnung, sondern auch

Aufstiegschancen boten. Unter Berücksichtigung der Einkommensverhältnisse zeigt
sich aber doch ein Bild der Ungleichheit, das zwar nicht spezifisch katholisch geprägt
war, den Katholiken aber innerhalb des Sozialgefüges einen bescheideneren Platz
zuwies. Angesichts dieser Einkommensstrukturen mag es kaum verwundern, dass der

von Spenden abhängige Ausbau der Pfarrkirche schleppend vor sich ging und

Geldprobleme immer wieder den Spielraum der Kirchgemeinde einengten
Viele katholische Winterthurer hatten Ostschweizer Wurzeln, waren (Fach-)Arbeiter,

verfügten über ein eher bescheidenes Einkommen - und lebten in einem protestantisch
geprägten Umfeld.9 Den Gefahren einer Konversion oder einer schleichenden Säkularisierung

begegnete die katholische Kirche nicht nur mit einer Betonung der Liturgie,
sondern auch mit einer hartnäckigen Vertretung katholischer Interessen gegen aussen,
wie zum Beispiel in der Frage der Abschaffung der sonntäglichen Singschule, der

Wahrung von Sittlichkeit vor allem am Wochenende, der Förderung von
Religionsunterricht, der Zulassung von katholischen Lehrern, der Errichtung neuer Pfarreien und

76



Tab. 1: Gliederung nach Heimatorten (total erfasste katholische

Steuerpflichtige 2'900)

Winterthur (mit Vororten) 440 15%

Kanton Zürich 75 3%

Ostschweiz (ohne Graubünden) 545 19%

Innerschweiz 360 12%

übrige Schweiz 580 20%

Baden-Württemberg 345 12%

übriges Deutschland 135 5%

Italien 220 8%
Österreich (mit Tirol) 120 4%
Frankreich 40 1%
diverse 40 1%

Tab. 2: Gliederung nach Berufsgruppen (total erfasste katholische

Steuerpflichtige 2'700)

Lehrlinge, ungelernte Arbeitskräfte 1T50 43%

Arbeiter, Angestellte l'lOO 41%

kaufmännische Berufe 150 6%

Händler, Kaufleute, Wirte 200 7%

akademische Berufe 85 3%

diverse 15 -

Tab. 3: Gliederung nach steuerbarem Einkommen (total erfasste

katholische Steuerpflichtige 2'350)

Jahreseinkommen bis 1'500 Franken 300 13%

zwischen 1'500 und 2'500 Franken 800 34%

zwischen 2'500 und 3'500 Franken 700 30%

zwischen 3'500 und 5'000 Franken 350 15%

über 5'000 Franken 200 8%

Durchschnittlicher Stundenlohn um 1919 zwischen 100 und 150 Rappen

der Anstellung von Pfarrherren und Pfarrhelfern - eine angesichts der sprunghaften
Zunahme des katholischen Bevölkerungsanteils aus seelsorgerischer Sicht vordringliche
Aufgabe - oder der steuerlichen und rechtlichen Gleichstellung der Katholiken.10

Gleichzeitig suchte die Kirche den Leuten mehr als nur eine spirituelle Heimat zu bieten.
Aufbauend auf den Bedürfnissen der aus ländlichen Gebieten in die Stadt ziehenden

77



Katholiken, sollte «ein Netz von Vereinen und Institutionen» dafür sorgen, «dass die

Katholiken ausserhalb ihrer Arbeitszeit und ihres Familienlebens soziale Kontakte wenn
möglich nur im katholischen Milieu pflegten».11 Eine «Sondergesellschaft» entstand, «um
die kirchentreuen Gläubigen gegen die fremden Einflüsse der modernen Umwelt
abzuschirmen», gegen liberale wie auch vor allem gegen sozialistische.12

Tatsächlich etablierte sich in Katholisch-Winterthur zusammen mit Bruderschaften.

Unterstützungseinrichtungen und genossenschaftlichen Selbsthilfeorganisationen ein

eindrückliches, für Diasporaverhältnisse charakteristisches Vereinsleben, das sich um die

Pfarrkirche und das 1892 erworbene Vereinshaus an der Wartstrasse konzentrierte und
eine eigentliche Gegenwelt zur säkular-protestantischen Umgebung konstituierte. Neben
dem Volksverein (gegründet 1893; Dachverband für Männergruppierungen), der
Spielgemeinschaft (Theater), dem Cäcilien- (1863; Chor), Arbeiter- (1893), Arbeiterinnen-
(1903), Gesellen- (1888), Presse-, Vinzenz- (1898; Sozialhilfe), Dienstboten- (1903),

Jungfrauen- (1894), Frauen- und Töchter- (1894), Fürsorge- (für notleidende Frauen)
oder Mädchenschutzverein umfasste diese eindrückliche Palette auch eine Jungmannschaft

(1894), die Abstinentenliga (1904), die Studentenvereinigung Laetitia (1916) sowie

Turn- und Gesangvereine.13 Normalerweise einem Geistlichen zugeordnet, hatten diese

Vereine nicht einfach einen geselligen, kulturellen oder sportlichen Hintergrund, sondern

- zumindest in den Augen der Kirche - immer einen höheren, religiösen Zweck.

Abgerundet wurde dieses umfassende Berufs-, Freizeit-, Sozial- und Weiterbildungsangebot

durch christliche Parteien und Gewerkschaften, eine Kranken- und Unfallkasse,
eine Genossenschaftsbank, die Wohnbaugenossenschaft «Waldheim» sowie Verlag und

Druckerei Konkordia, die auch die eingangs zitierte «Volkszeitung» herausgab, die Ende
1920 durch die täglich erscheinende «Hochwacht» ersetzt wurde.

Ein weit verzweigtes Netz von Vereinen, Organisationen und Institutionen bot den

Diasporakatholiken eine Art Ersatzheimat, auch um der «Gefahr der geistigen
Entwurzelung» zu begegnen.14 Immer standen sie jedoch im Schatten der Mehrheitsreligion,

die eifersüchtig darüber wachte, keine allzu grossen Zugeständnisse an die

Minderheit zu machen. Umgekehrt schränkten viele katholische Kirchgemeinden
ihren Spielraum selber bereitwillig ein in der Hoffnung, als Leisetreter letztlich mehr
Vorteile herauszuholen als durch Aktionen, die schnell als «Provokationen» verstanden

werden konnten. So passten die katholischen Kirchen ihr Kirchengeläut den

evangelischen Gotteshäusern an, während «Prozessionen auf öffentlichen Strassen nie

versucht worden sind», wie die Zürcher Regierung noch 1917 festhielt.15 Diese

Zurückhaltung sollte sich allerdings bald ändern. Der Erste Weltkrieg und die sozialen
Unruhen der unmittelbaren Nachkriegszeit scheinen das Selbstverständnis der
katholischen Kirche nachhaltig verändert zu haben. Schüttete die gemeinsame Verteidigung
der Landesgrenzen den Graben zwischen protestantischer und katholischer, zwischen

liberaler und konservativer Schweiz zu, so verwies der Mitte November 1918 abgebrochene

Generalstreik auf neue Risse in der Gesellschaft. Auch die Kirche bezog gegen
die angebliche Gefahr von links ausdrücklich Position - weshalb nicht auch im
öffentlichen Raum? Tatsache ist auf jeden Fall, dass ein halbes Jahr nach dem

missglückten Generalstreik erstmals seit der Reformation in Winterthur wieder eine

Fronleichnamsprozession durch die Stadt zog, eine unmissverständliche Demonstration

des «wahren» Glaubens gegenüber den «Irrlehren» der Zeit.

78



Das Winterthurer Fronleichnamsfest

Erste Überlegungen zu einem Heraustreten aus der Pfarrkirche kamen bereits Anfang
1918 auf, nachdem in Städten wie Basel, Schaffhausen oder Ölten 1917 erstmals
öffentliche Prozessionen als «würdige, herzerhebende Manifestationen katholischen
Glaubens und Lebens» stattfanden.16 Das Vorbild anderer Diasporagemeinden brach
letztlich auch in Winterthur das Eis: Ein Initiativkomitee bildete sich, das angesichts
der zu bewältigenden Aufgaben erst für 1919 ein öffentliches Fronleichnamsfest ins

Auge fasste und die nötigen Vorkehrungen in Angriff nahm. Grösstes Hindernis war
neben der Angst einzelner Katholiken vor allzu demonstrativem Auftreten in erster
Linie die finanzielle Lage der Kirchgemeinde. Ein würdiger Rahmen setzte grössere
Investitionen voraus, doch Baldachin, Kreuze, Prozessionsfahnen, Laternen und Musik
kosteten rund 3'000 Franken - der durchschnittliche Jahreslohn eines Facharbeiters.
Trotz mehrfachem Appell an den Opfersinn musste diese Summe schliesslich vom
Jungfrauenverein in einer Hauskollekte aufgetrieben werden. Gleichzeitig mobilisierten

Artikel in der «Volkszeitung» und Flugblätter die (katholische) Öffentlichkeit.
Theologische Hintergründe wurden erklärt, die prächtige Ausgestaltung der Prozession

anschaulich geschildert, «überängstlichen Seelen», die eine Störung des konfessionellen

Friedens befürchteten, ins Gewissen geredet, Vertrauen in die «ruhige, verständige

protestantische Mitbürgerschaft und die Behörde» geäussert, auf den Platzmangel
in der Kirche verwiesen und die «Ehrenschuld Katholisch Gross-Winterthurs»
angeführt, jenen Diasporastädten zu folgen, die den Schritt aus der Kirche bereits gewagt
hatten.17

Besondere Gewichtung erfuhr die Organisation. Auf das Einholen einer behördlichen

Bewilligung wurde mit Verweis auf die gesetzlichen Regelungen bewusst verzichtet.

Ein dürres Schreiben informierte den Stadtrat über die Abhaltung der Prozession
im Freien, die von der Kirche zur wenige hundert Meter entfernten Schützenwiese
ziehen und «ohne grössere Verkehrsstörung durchgeführt» werde.18 Eine detaillierte
Marschplanung mit einem eigenen Ordnungsdienst hatte für einen festlichen Charakter

zu sorgen. Dem Kreuz und der Fahne folgten zuerst Knaben und Mädchen, dann die
männlichen Vereine, Musik, weiss gekleidete Mädchen, Ministranten, Geistliche,
Behörden und Kirchenchor, ehe die weiblichen Vereine und Frauen den Umzug
abschlössen. Unnötiges Herumstehen vor der Kirche war unerwünscht, die Personen
sollten in «gesammelter Haltung» und ohne «gegenseitige Unterhaltung» in Zweierreihe

links und rechts der Strasse marschieren, deren Mitte den Fahnen und Abordnungen

vorbehalten blieb.

Angesichts der Vorarbeiten konnte am 19. Juni 1919 eigentlich nichts schief laufen,
nachdem auch die Sonne exakt auf Prozessionsbeginn hinter den Wolken hervorgekommen

war. Der Prozession gingen ein Jugendgottesdienst und die Verlesung des

ersten Evangeliums voraus, ehe sich der Zug von geschätzten zwei- bis viertausend
Menschen in Begleitung von (katholischen!) Polizisten, festlicher Stadtmusik und

Glockengeläut zur Schützenwiese in Bewegung setzte. Am dort errichteten Altar
erhielt die Gemeinde nach der Verlesung des zweiten Evangeliums den Segen. Das
dritte Evangelium wurde auf dem Rückweg bei einem direkt neben der Kirche
errichteten Altar verkündet, das vierte wieder in der Kirche. Der Nachmittag war

79



schliesslich dem geselligen Beisammensein in familiärem Kreis im Hessengütli gewidmet.

Diesem Ablauf blieb die Prozession auch in den folgenden Jahren weitgehend
treu, nachdem der öffentliche Charakter des Herrgottstages auch in Winterthur
endgültig etabliert war. Ändern konnte sich allenfalls die Marschroute, da die
Schützenwiese gelegentlich mit Schaubuden verstellt war, grössere Bauarbeiten im
Quartier die Prozession zu stören drohten oder der Polizeivorstand argwöhnte, die
Prozession suche weiter auszugreifen und in die Stadt vorzudringen. Die Freistellung
der Schulkinder und der städtischen katholischen Angestellten an diesem Tag war nur
mehr eine Formalität, ebenso wie die Überlassung der städtischen Festhütte auf der
Schützenwiese.1" Anders als etwa Basel und Bern hielt Winterthur an der Prozession

am Fronleichnamsdonnerstag fest, einem normalen Werktag in protestantischem
Gebiet, und nahm dafür Schwierigkeiten mit Verkehr und Baulärm in Kauf.

Nicht nur katholische Stimmen waren sich über den Erfolg dieses Tages einig. Das

Organisationskomitee machte sich höchstens Gedanken über die (angeblich über-

rissenen) Kosten der Stadtmusik, den allzu bescheidenen Altarschmuck und vor allem
die fehlende Marschgeschwindigkeit der «Frauen und Mütter, die naturgemäss nicht so

geschwind und diszipliniert veranlagt sind wie wir <Könige der Schöpfung*», so der
Protokollführer, war aber insgesamt höchst zufrieden über die «für unsere
Diasporaverhältnisse imponierende» Prozession und den besonderen Segenstag für Winterthur,
wie die «Volkszeitung» festhielt. Andere Presseorgane schrieben von einem «Freudentag»,

der «über Erwarten glanzvoll und bis ins Kleinste würdig und erhebend verlaufen
ist und zwar unter riesiger Beteiligung», während der «Landbote» grosszügig anmerkte,

dass er «den Katholiken Winterthurs die Erreichung eines langersehnten Wunsches

gönne».20

Aus dem Rückblick fallen bei der Berichterstattung über das Fronleichnamsfest

Aspekte auf, die auch später immer wieder thematisiert wurden und mit der besonderen

Situation einer Diasporagemeinde zusammenhingen, wo feierliche Prozessionen
als Teil eines «Demonstrationskatholizismus» die Strasse für Gott zurückerobern
sollten.21 Viele Zeitungen betonten die Rolle der «Ordnung», so der «Wächter»: «Die

Ordnung war musterhaft und dementsprechend der Eindruck auf die andersgläubige
Bevölkerung der denkbar günstigste [...].» In seiner Wahrnehmung war das Hochamt
auf der Schützenwiese «eine Art hehrster Feldgottesdienst. Militärisch exakt, in voller
Ruhe baute sich [...] ein riesiges Karree auf um den Feldaltar».22 Soldatische Tugenden
und kriegerische Disziplin fanden in praktisch allen Würdigungen ein positives Echo,
ein Widerhall nicht nur des Selbstverständnisses in der Diaspora, sondern auch der
besonderen, mit der Grenzbesetzung im Ersten Weltkrieg und den sozialen Unruhen
der unmittelbaren Nachkriegszeit zusammenhängenden Umstände. Es ist kein Zufall,
dass das Initiativkomitee ein Ehrenschiessen und die Stellung einer militärischen
Ehrengarde «mit Seitengewehr, Helm und blanker Waffe zur Erhöhung des Glanzes
der Prozession» in Betracht zog, aus Gründen der Rücksichtnahme auf die protestantische

Bevölkerung aber vorläufig mit grossem Bedauern fallen liess. Zur Inszenierung
zählten auch Fahnen, Kreuze, Baldachin sowie die festliche Kleidung der
Mitmarschierenden. Wehende Banner der Vereine, weiss gekleidete, blumengeschmückte
Mädchen und Jungfrauen sowie der Gesang des Cäcilienchores schufen jenen
feierlichpompösen und sinnlichen Rahmen, der zum Herrgottstag und zum Selbstverständnis

80



Fahne und festliche Kleidung: katholische Dienstboten als Mitglieder des «Notburga»-Vereins
an der Fronleichnamsprozession von 1920. (Bild Pfarrarchiv St. Peter und Paul)

der Kirche zählte, Publikum und Beteiligte gleichermassen in den Bann zog und
Beobachter begeisterte.23

Die geglückte Selbstdarstellung vermochte aber nicht über heikle Punkte
hinwegzutäuschen, die im Vorfeld der ersten Prozessionen wiederholt diskutiert wurden.
Weder kannte man anfänglich die Reaktion von Protestanten, die den Zug hätten
stören können, noch die Zahl jener Katholiken, die tatsächlich bereit waren, sich

öffentlich zu exponieren. Eine allzu bescheidene Beteiligung wäre dem Anlass kaum
förderlich gewesen. Es macht zudem den Anschein, dass die Kirche mit dem
Fronleichnamsfest insgesamt weniger Andersgläubige als «laue und nicht mehr
praktizierende Katholiken, die am Wege stehen», im Auge hatte und ernsthaft hoffte, über die

Stärkung des Zusammengehörigkeitsgefühles unentschiedene Seelen wieder zu gewinnen.24

Stolze Glaubensdemonstration und Kampf aus der Defensive heraus waren in
der Diaspora keine Gegensätze, wie die wiederholten Mahnworte der Kirche aufzeigen.

Noch vor dem Ersten Weltkrieg verwahrte sich der Pfarrer von St. Peter und Paul
ausdrücklich gegen den pauschalen Vorwurf einer «katholischen Propaganda». Als
Beweis für die schwierige Stellung seiner Pfarrei fügte er statistisches Material an, das

am Beispiel der gemischten Ehen und der konfessionellen Erziehung der Kinder den

rasanten Mitgliederverlust seiner Gemeinde deutlich machte. Beinahe resigniert
zitierte er einen Vorgänger, der festgestellt hatte, dass bei Familien, die über mehrere
Generationen in der Diaspora leben, sich «der Katholizismus der Eltern bei den
Kindern» meistens verliere.25 Die Winterthurer Fronleichnamsprozession war also

nicht einfach selbstbewusste Demonstration des eigenen Glaubens in einem mehrheitlich

protestantischen Umfeld, die von den städtischen Behörden mehr oder weniger

81



bereitwillig toleriert wurde, sondern ebenso ein Versuch, das «katholische Wir-Gefühl
und die emotionalen Solidaritäten im Zürcher Diasporakatholizismus» zu stärken.26

Der Prozessionszug durfte zwar mit dem farbenfrohen Spektakel und der beträchtlichen

Anzahl von Mitmarschierenden durchaus das protestantische Publikum
beeindrucken, richtete sich jedoch viel direkter an die von Kirchenabfall «bedrohten»
Glaubensbrüder.

Kein Thema war, wenigstens vordergründig, eine andere Manifestation - der 1. Mai.
Nur ein Rückblick auf dreissig Jahre Fronleichnamsprozession erwähnt die Schwierigkeit,

nach dem Generalstreik «sich öffentlich in einer religiösen Kundgebung zu
zeigen».27 Andererseits liegt die Vermutung auf der Hand, dass gerade der missglückte
Generalstreik fruchtbare Grundlage für eine «Gegendemonstration» bot, die von den

protestantischen Politikern wenn nicht begrüsst, so zumindest geduldet wurde. Mit
ihrem klar antikommunistischen und antisozialistischen Kurs waren Katholiken natürliche

Bündnispartner der Demokraten und Freisinnigen im Kampf gegen die
Sozialdemokraten, die stärkste Partei Winterthurs. Ihr Versuch, die Strasse mit einem religiösen
Thema zu besetzen, stiess in dieser Situation bei den bürgerlichen Parteien zweifellos
auf Sympathien. Dabei zeigten sich bei den Manifestationen durchaus Berührungspunkte:

Beide Umzüge wiesen zu Beginn der 1920er Jahre ungefähr gleich viele
Teilnehmer auf, beide setzten gezielt auf die Beteiligung von Kindern und Vereinen

(mit Fahnen und Musik), und beide zogen ein grösseres Publikum zum Teil aus der

Umgebung an, das sich ein solches «Spektakel» nicht entgehen lassen wollte.28

Die politischen Rahmenbedingungen mochten die Einführung einer öffentlichen
Prozession erleichtert haben, doch der Blick auf weitere Orte im Kanton Zürich
verweist umgekehrt auf grosse regionale Unterschiede. Unmittelbar nach Winterthur
fanden 1920 auch in Wald, Wetzikon und Adliswil erstmals Glaubensmanifestationen
statt - mit überraschenden Folgen. In Wald verbot der Gemeinderat die geplante
Marschroute quer durch das Dorf, worauf die Prozession ohne Absprache mit den
Behörden einen anderen Weg wählte. Für 1921 untersagte daraufhin der Gemeinderat
mit Verweis auf den Verkehr und den religiösen Frieden kurzerhand Prozessionen auf
öffentlichem Boden - was die Katholiken nicht daran hinderte, den Fronleichnamstag
erneut ausserhalb der Kirche zu begehen mit dem Argument, schliesslich werde auch
den Arbeitern der Maiumzug erlaubt. Der Streit gelangte vor das (mehrheitlich
freisinnig-protestantische) Bundesgericht, das am 3. März 1923 ein salomonisches

Urteil zu fällen suchte. Unter Betonung der Kultusfreiheit wurde ein Verbot von
öffentlichen Prozessionen abgelehnt, sofern sie Rücksicht auf Andersgläubige nähmen
und den öffentlichen Raum nicht unnötig beanspruchten. Gerade Zürcher Behörden
hofften aber noch lange, mit zum Teil an den Haaren herbeigezogenen Argumenten
katholische Prozessionen zu verhindern; auch in Seebach ermöglichte erst der Gang
vor Bundesgericht schliesslich 1930 die Abhaltung der öffentlichen Manifestation.29

Diese Auseinandersetzungen zeigen noch einmal in aller Deutlichkeit die
Schwierigkeiten des Diasporakatholizismus, der einerseits selbstbewusst und durchaus
demonstrativ den Glauben auf die Strasse trug, andererseits immer wieder in die
Defensive verwiesen wurde. Da erstaunt es doppelt, dass Winterthur ein weitgehend
ruhiges Pflaster war. Doch welches Echo fand die Prozession in den ersten Jahren

überhaupt in der katholischen wie protestantischen Presse Winterthurs?

82



Religion und Presse

Die nichtkatholische Winterthurer Presseöffentlichkeit hatte sich 1919 kaum mit der
öffentlichen Fronleichnamsfeier auseinander gesetzt. Weder der sozialdemokratischen

«Arbeiterzeitung» noch dem «Landboten» war die Prozession im Vorfeld eine Notiz,
geschweige denn eine Debatte wert. Immerhin berichtete der «Landbote» am 20. Juni,
einen Tag nach der Prozession, in einem längeren Artikel über die Geschichte des

Fronleichnamsfestes und die erste öffentliche Feier in Winterthur. Dabei zeigte er sich

der katholischen Minderheit gegenüber gewogen: «Eine grosse Schar Zuschauer
wohnte der Feier bei und wird sich wohl davon überzeugt haben, dass eine derartige
<Demonstration> auch nicht ohne Eindruck bleibt. Zum mindesten muss sie jedem
gesagt haben: Jede Überzeugung, zu der ein grosser Teil des Volkes so treu und offen
steht, muss geachtet werden. [...] Wir gönnen den Katholiken Winterthurs die

Erreichung eines langersehnten Wunsches; die Prozession gehört nun einmal zum
Ritus des Fronleichnamtages, und bisher musste sie sich in den Mauern der Kirche
abwickeln, was dem Akt selbstverständlich einen grossen Teil seiner Weihe und

Bedeutung genommen hat.»30 Diese Gelassenheit gegenüber der andernorts heftig
umstrittenen Prozession unterstreicht ein Appell, der ein Jahr später im Namen der
christlich-sozialen und katholischen Vereine wenige Tage vor Fronleichnam im «Landboten»

erschien und in dem die Winterthurer Arbeitgeber aufgerufen wurden, ihren
katholischen Angestellten den einen Tag freizugeben, um ihnen die Teilnahme am

Umzug zu ermöglichen.
Einziger Kontrapunkt zu dieser toleranten Haltung stellt ein Artikel dar, der im

November 1920 im «Landboten» erschien, nachdem in Zürich ein Disput über die

Bedeutung der Fronleichnamsprozession entstanden war. Zwei Zürcher Zeitungen
hatten Artikel gegen deren Einführung in Zürich veröffentlicht, da sie den Prozessionen

einen «ausgesprochen protestantisch-feindlichen Charakter»31 zuschrieben. In der
dreizehnten Sitzung des Konzils von Trient 1551 sei beschlossen worden, jährlich eine

öffentliche Prozession abzuhalten, «damit auf solche Weise die Wahrheit als Siegerin
über Lüge und Irrlehre [gemeint war damit die protestantische Ansicht, dass die

geweihte Hostie sich bloss sinnbildlich in den Leib Gottes verwandle] den Triumph
feiere».32 Durch diese Behauptung wachgerüttelt, verlangte der «Landbote», dass

«klare Beweise dafür erbracht werden, dass die heutigen Fronleichnamsprozessionen
nicht mehr als gegen die (protestantischen Ketzer> gerichtete Demonstrationen zu
betrachten sind»,33 andernfalls müssten die Stadtbehörden die polizeiliche Bewilligung
für den Umzug in Zukunft verweigern. Geschrieben wurde dies in offensichtlicher
Unkenntnis der Tatsache, dass eine Erlaubnis weder nötig noch eingeholt worden war.

Dieser Artikel blieb jedoch der einzige prozessionsfeindliche, und in den folgenden
Jahren kamen sowohl der «Landbote» als auch die «Arbeiterzeitung» mit keinem Wort
mehr auf das Fronleichnamsfest zu sprechen, so dass jeweils nur noch die katholische
«Winterthurer Volkszeitung» darüber berichtete. Sicher hat sie auch 1919, obwohl sie

damals noch als Wochenzeitung erschien, weitaus mehr über das Ereignis geschrieben
als die anderen Winterthurer Zeitungen, doch fehlen in den Archiven fast sämtliche

Ausgaben dieses Jahres. Werfen wir deshalb einen Blick auf ihre Berichterstattung zur
zweiten Fronleichnamsfeier in Winterthur.

83



Bereits am 21. Mai 1920 machte die «Volkszeitung» darauf aufmerksam, dass «das

liebliche, schöne Fest der hl. Eucharistie»34 wieder herannahe, und rief ihre Leser dazu

auf, die Prozession auch in diesem Jahr wieder zu einer imposanten Manifestation des

katholischen Glaubens werden zu lassen. Eine Woche später folgte «ein Gesuch an alle

Arbeitgeber»,35 ihren katholischen Arbeitnehmern am 3. Juni freizugeben, und in der

Ausgabe vom 2. Juni erschienen in der «Winterthurer Volkszeitung» nicht weniger als

sechs Beiträge, darunter ein Gedicht, die sich mit dem Fronleichnamsfest und seiner

Organisation in Winterthur auseinander setzten. In einem Beitrag auf der Frontseite zum

Beispiel wurde über die «Wundermacht» des religiösen Erlebnisses nachgedacht, die der

«blasierten Neuzeit» aus Mangel an religiöser Betätigung fehle und die doch Charaktere
schaffen und umbiegen könne, wie es sich am Beispiel des Saulus gezeigt habe. Ein
anderer Artikel pries in begeistertem Ton den Fronleichnamstag als grösste und

erhabenste aller Glaubensdemonstrationen. Der Schreiber rief alle Katholiken dazu auf,

der Prozession zu folgen; laut der Berichterstattung vom 11. Juni über den Flerrgottstag in
Winterthur nahmen denn auch über 5'000 Menschen an der Prozession teil. Überhaupt
wurde die zweite Fronleichnamsfeier in Winterthur von der «Volkszeitung» als Erfolg
gefeiert, der das Zusammengehörigkeitsgefühl und das katholische Selbstbewusstsein

stärke. Gerade in der Diaspora wurde dies als besonders wichtig empfunden.
Auch in den Folgejahren druckte die «Volkszeitung» respektive die «Flochwacht»,

wie das in der nahe der Winterthurer Kirche St. Peter und Paul gelegenen Druckerei
hergestellte Organ ab 1921 hiess, Ausblicke, Reflexionen und Berichterstattungen zu
den Fronleichnamsprozessionen, wenn auch in sinkendem Ausmass. 1920 war das Fest

der Wochenzeitung elf Beiträge, verteilt auf fünf Ausgaben, wert; 1928 brachte das

Tagblatt nur noch drei Artikel dazu. Diese Abnahme lässt sich sicher nicht auf den

sinkenden Stellenwert der Fronleichnamsprozessionen für die katholische Gemeinde
zurückführen. Vielmehr wurde das Abhalten der zehnten Prozession in Winterthur
nicht mehr als grosse Sensation betrachtet und fand deshalb selbst bei der katholischen

Zeitung keine besondere Beachtung mehr.
Ein anderer Grund für die geringer gewordene Beachtung der Winterthurer

Fronleichnamsprozession liegt möglicherweise in der Geschichte dieser Gesinnungszeitung.

Sie war 1901 von Dekan Meier gegründet worden, erschien damals noch als

«Monats-Anzeiger», später als «Winterthurer Volks-Anzeiger» und erst ab 1911 als

«Winterthurer Volkszeitung». In der katholischen Presselandschaft war sie damit eine

Nachzüglerin. Die Katholiken, insbesondere jene in der Diaspora, hatten früh die

Wichtigkeit des Pressewesens für ihre Sondergesellschaft erkannt. Insbesondere in den

1870er Jahren wurden deshalb in der Deutschschweiz verschiedene katholische Blätter
gegründet. Sie dürften, wie die «Winterthurer Volkszeitung», zu einem grossen Teil das

katholische Vereinswesen mitorganisiert haben, indem sie auf deren Veranstaltungen
hinwiesen oder darüber berichteten und damit zum inneren Zusammenhalt der

Diasporagemeinden beitrugen.36 Ihre Aufgabe ging aber darüber hinaus. In der vorletzten

Ausgabe der «Winterthurer Volkszeitung» am 24. Dezember 1920 beschrieb die Redaktion

die «Mission» ihrer Nachfolgerin «Hochwacht» als zweigeteilte: eine innere und eine

äussere. «Die innere Mission» bestünde «in einer konsequenten Popularisierung des

christlichen Gedankens, der christlich-sozialen Programmierungen und christlich-sozialen

Organisationen» - gemeint war damit die Verbreitung der christlich-sozialen (politi-

84



Die gemeinsame Opferfeier im Fussballstadion Schützenwiese als Höhepunkt der Fronleichnamsprozession,

um 1960. (Aus: 100 Jahre Katholisch-Winterthur)

sehen) Bestrebungen in den eigenen Reihen. «Die äussere Mission» dagegen beruhe auf
der Ablehnung der «antichristlichen Auffassung der Volkswirtschaft», also der «liberalen
Nationalökonomie, des Kapitalismus [...],des Sozialismus und Kommunismus».37 Angesichts

dieses ehrgeizigen Programms und der Tatsache, dass die neue Zeitung als

schweizerisches christlich-soziales Tagblatt erschien, ist es verständlich, dass sie in
Zukunft lokalen Ereignissen weniger Beachtung schenken konnte, obwohl sie für die
Winterthurer ein Lokalblatt mit einem eigenen «Winterthur-Teil» blieb.

Nicht nur in der Presse nahm die Gewichtung des Fronleichnamstages langsam ab. In
der Zwischenkriegszeit ein eindrückliches Symbol für den Behauptungswillen einer
katholischen Minderheit, verlor der Feiertag parallel zur Öffnung des katholischen
Milieus in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts rasch seine Bedeutung. Die
Gleichstellung der katholischen Kirche im Kanton Zürich 1963 schob der Diskriminierung

einen Riegel, während der Vatikan eine Anpassung an die Moderne einleitete -
die Aufweichung der religiösen Fronten ging Hand in Hand mit einer Lockerung der
Bindungen an die Kirche und einer Individualisierung der Gesellschaft. Damit
schwand auch das Bedürfnis, für seinen Glauben auf die Strasse zu gehen. Die
erfolgreiche Emanzipation des Diasporakatholizismus läutete schliesslich ausgerechnet

das Ende jener Feier ein, die massgeblich zum selbstbewussteren Auftreten der
Katholiken beitragen hatte: der Fronleichnamsprozession. Im Zeichen der liturgischen
Erneuerung beschloss die Pfarrkonferenz, den Tag des Herrn in anderer, zeitgemässerer

85



Form zu begehen. Am 9. Juni 1966 fand der Winterthurer Fronleichnamstag erstmals
als «gemeinsame, schlichte, aber um so eindrucksvollere Eucharistiefeier» statt, die am
Abend im Sportstadion Schützenwiese begangen wurde. «Innerlichkeit» ersetzte die

«triumphale Prozession»; das Allerheiligste wurde still in die Kirche zurückgetragen,
zwar in Begleitung der Vereinsfahnen, aber ohne direkte Beteiligung der Gläubigen.38

Kritische Stimmen blieben nicht aus. Noch vor Aufhebung der Prozession meldete
sich eine Person, die sich gegen jene «gewisse Bequemlichkeit» wandte, die mit Blick
auf angeblich verstopfte Strassen, die Fünftagewoche, sommerliche Wärme und andere

Gründe zur Verlegung der Eucharistiefeier auf den Abend geführt habe, und vor allem
den Verlust des Umzugs beklagte. Das Fronleichnamsfest habe bisher Gelegenheit
geboten, «unsern Glauben vor aller Öffentlichkeit zu bekennen [...]. Mit der nun
eingeführten Neuerung geht auch diese Manifestation fast gänzlich verloren!»39 Ein
letztes Mal meldete sich hier jene Vorstellung zu Wort, die hinter der Einführung der

Fronleichnamsprozession gestanden hatte. Die machtvolle Demonstration des Glaubens

in der Diaspora zu Ehren Jesu Christi sollte das Selbstbewusstsein fördern und die

Identität der Katholiken in einem mehrheitlich protestantischen Umfeld stärken.
Doch die Zeiten hatten und haben sich endgültig verändert: Heute findet das

Fronleichnamsfest als abendliche Eucharistiefeier in der Pfarrkirche statt, von
Öffentlichkeit und Manifestation ist keine Rede mehr. Geblieben sind allein die Erinnerung
alter Personen, die - nicht ganz zufällig - vor allem den schulfreien Tag und die

Prozession mit Fahnen, Musik und Militär Wiederaufleben lassen.

Anmerkungen

1 Volkszeitung, 11.6.1920.

2 Grundsätzlich Altermatt, Urs: Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der
Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989, ders.: Der Weg der Schweizer Katholiken
ins Ghetto. Die Entstehungsgeschichte der nationalen Volksorganisationen im Schweizer Katholizismus

1848-1919, Zürich 1972, und Gantner,Theo: Volkskundliche Probleme einer konfessionellen Minderheit.

Dargestellt an der römisch-katholischen Diaspora der Stadt Basel, Winterthur 1970. Zu den Zürcher
Verhältnissen auch Teobaldi, Alfred: Katholiken im Kanton Zürich. Ihr Weg zur öffentlich-rechtlichen

Anerkennung, Zürich 1978, und Stierlin, Max: Der Weg der Katholiken im Kanton Zürich. Wegmarken
und Etappen, Zürich 2002.

3 Stierlin, Max: Die Katholiken im Kanton Zürich 1862-1875 im Spannungsfeld zwischen Eingliederung
und Absonderung, Zürich 1996; auch Teobaldi (wie Anm. 2); zu den folgenden Ausführungen über

Winterthur siehe die drei Festschriften: Meyer, Johann Theodor: Die ersten 50 Jahre der katholischen

Kirchgemeinde in Winterthur 1862-1912; Mächler, Anton: 75 Jahre katholische Pfarrei und katholische

Kirchgemeinde Winterthur 1862-1937; Hundert Jahre Katholisch-Winterthur 1862-1962. Künftig auch

Niederhäuser, Peter und Pescatore, Flurina: St. Peter und Paul in Winterthur (erscheint im Frühling
2005).

4 Vgl. Boesch, Gottfried: Vom Untergang der Abtei Rheinau. Ein Beitrag zur Aufhebungsgeschichte des

Benediktinerklosters auf Grund von Briefen und Tagebüchern (MAGZ 38/3), Zürich 1956, und

neuerdings Kölz, Alfred: Neuere schweizerische Verfassungsgeschichte, Bd. 2: Ihre Grundlinien in Bund
und Kantonen seit 1848, Bern 2004, vor allem S. 25-29 und 73 f.

5 Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 184. Dort auch Angaben über Herkunft und Einkommen.
6 Mächler (wie Anm. 3), S. 88 f. Siehe auch Ganz, Werner: Geschichte der Stadt Winterthur. Vom

Durchbruch der Helvetik 1798 bis zur Stadtvereinigung 1922, Winterthur 1979, S. 363.

7 Stadtarchiv Winterthur (StAW) EB 118; als Ergänzung: Geschäftsbericht der Verwaltungsbehörden 1919.

86



8 Aufschluss über die so genannten Landsmannschaften und damit über den Bedarf an identitätsstiftender

Geselligkeit in einer rasch wachsenden Industriestadt bietet das Vereinsverzeichnis im Adressbuch der

Stadt Winterthur von 1920, das Appenzeller-, Badenser-, Bayern-, Berner-, Graubündner-, Thurgauer-,

Württemberger- und Luzernerverein auflistet, die alle zwischen 1891 und 1916 gegründet wurden.

9 Zum Vergleich die Ausführungen von Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 181-202, mit Betonung
des tieferen Einkommens, der geringeren Bildung und des Assimilationsdrucks.

10 Unterlagen zu einer noch zu schreibenden Geschichte des katholischen «Alltags» finden sich

beispielsweise in Mächler (wie Anm. 3), S. 63-69;Teobaldi (wie Anm. 2); Archiv der Pfarrei St. Peter und

Paul in Winterthur; Staatsarchiv Zürich (StAZH), Bestand T 61a.l/l-4.
11 Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 249, auch S. 193-195.

12 Ebd., S. 247. Auch Baumgartner, Walther: «Schutzdamm gegen die rote Flut». Die christlichsoziale

Arbeiter- und Volksbewegung im Kanton St. Gallen (1899-1914), in: Mattioli, Aram und Wanner,

Gerhard (Hg.): Katholizismus und «soziale Frage». Ursprünge und Auswirkungen der Enzyklika
«Rerum novarum» in Deutschland, Liechtenstein, Vorarlberg und St. Gallen (Clio Lucernensis - ad hoc

2), Zürich 1995, S. 133-146.

13 Überblick bei Mächler (wie Anm. 3), S. 78-83. Für einen späteren Zeitpunkt: Führer durch Katholisch

Winterthur 1936.

14 Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 192.

15 StAZH, T 61a.l/l, Schreiben von 1912 (Glocken) und 1917 (Prozessionen).
16 Gantner (wie Anm. 2), zur Prozession grundsätzlich Jecker, Urs: Fronleichnam. Wandel und Regression

im 20. Jahrhundert am Beispiel der Gemeinde Laufen/BL. Eine theologische, religionsphänomeno-

logisch-volkskundliche und dialektologische Untersuchung (Typoskript), Diss. Bern 1995. Für die

folgenden Ausführungen über Winterthur siehe Rechenschaftsberichte 1919/20 im Archiv der Pfarrei
St. Peter und Paul Winterthur mit Protokollen, Flugblättern, Zeitungsartikeln und Bildern.

17 Volkszeitung, 21.5.1919.
18 StAW, II B 23 f 2 (Schreiben vom 6.6.1919). Auch Stadtratsprotokoll StAW, B 2 167, S. 691.

19 Hinweise StAW, B 2 168, S. 540 (Freitag auf Ferienzeit); Briefwechsel von 1926 im Archiv der Pfarrei

St. Peter und Paul (Prozessionsweg).
20 Zusammengestellt im Rechenschaftsbericht 1919 (wie Anm. 16).

21 Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 254-257.

22 Der Wächter, 21.6.1919, im Rechenschaftsbericht 1919 (wie Anm. 16).

23 Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 250 f.; siehe auch Anm. 1.

24 So etwa ein Beitrag in der Volkszeitung vom 11.6.1920, der glaubt, dass der Mahnruf am Fronleichnams¬

tag tiefer in die Seele dringe als an anderen Tagen. Entsprechend betonte die «Volkszeitung» vom 28.5.

1921: «den Glauben nicht nur mit Worten, mit den Lippen bekennen, sondern aus vollem Herzen, dass

wir Katholiken der Tat sind.»

25 Meyer (wie Anm. 3), S. 51 f.; auch Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 190 f.

26 Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 202.

27 Hochwacht, 18.6.1949.

28 Zu den politischen Verhältnissen Ganz (wie Anm. 6), S. 159. Schilderung der 1.-Mai-Umzüge im

Landboten, 3.5.1920,2.5.1921.
29 Zu den Auseinandersetzungen in Wald siehe Volkszeitung, 1.10.1920, Neue Zürcher Zeitung, 14.3.1923,

und Neue Zürcher Nachrichten, 30.3.1925; zu Zürich-Seebach siehe Tages-Anzeiger, 10.6.2004 (Beitrag
von Urs Tremp).

30 Carl Rüegg im Landboten, 20. 6.1919, «Fronleichnam».

31 Der Landbote, 11.11.1920, «Der Streit um die Fronleichnamsprozession».
32 Ebd.
33 Ebd.
34 Winterthurer Volkszeitung, 21.5.1920, «Fronleichnamsfest».

35 Winterthurer Volkszeitung, 28.5.1920, «Ein Gesuch an alle Arbeitgeber».
36 Siehe dazu auch Altermatt, Katholizismus (wie Anm. 2), S. 193 und 251-254.

37 Winterthurer Volkszeitung, 24.12.1920, «Eine neue Zeitung und ihre Mission».

38 Hochwacht, 12.6.1968.
39 Hochwacht, 16.6.1965.

87


	Den "Glauben vor aller Öffentlichkeit bekennen" : das Winterthurer Fronleichnamsfest als Manifestation des Diasporakatholizismus

