
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 72 (2005)

Artikel: Zur Akkulturation der Juden in Zürich 1850-1900

Autor: Kaufmann, Uri Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bürgerliches Leben als Ideal. Die dem Familiennamen nach

aus einer der beiden jüdischen Landgemeinden des Aargaus
stammende Fanny Bloch-Bernheim kleidete sich um 1860 in
schwarzem Zürcher Seidenstoff. Die Familie gehörte zu den

ersten nach dem Mittelalter in der Stadt Zürich zugelassenen

jüdischen Familien. (Vorlage Staatsarchiv Zürich, Bild Martin
Leonhard)



Zur Akkulturation der Juden in Zürich 1850-1900

Uri Robert Kaufmann

Welche gesellschaftliche Stellung nahmen die Juden in Westeuropa in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts ein? Und in welcher Beziehung standen Juden zu ihrem
christlichen Umfeld? Über diese Fragen gibt es seit einiger Zeit eine aufschlussreiche
Debatte: Richtete sich die ältere zionistische Historiografie nach dem Verdikt von
Gershom Scholem, der von einem völligen Scheitern der Integration der Juden in
Deutschland und Europa überhaupt ausging,1 so betonen Diasporahistoriker wie
David Sorkin oder Michael A. Meyer die Eigenständigkeit einer deutsch-jüdischen
Kultur auch und gerade in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts.2 Die jüngere
israelische Historiografie schliesst sich dieser Tendenz mit Vorbehalten an, so etwa
Shulamit Volkov, die den Begriff der «Dissimilation» einführte, oder Abraham Barkai,
der die Besonderheiten der Berufsstruktur der Juden bis zum Ende der Weimarer
Republik betont.3 Eine neue vergleichende Arbeit eines deutschen Historikers relativiert

gleichzeitig das Verdikt von Scholem bezüglich Preussens und Berlins.4 Insgesamt
wären die Fragen von Akkulturation und innerjüdischer religiöser Diversifizierung
stärker mit christlichen Minderheiten, also integrativ, sowie national vergleichend zu
betrachten.

Verschiedene Begriffe spielen innerhalb dieser Diskussion und für die folgenden
Ausführungen eine zentrale Rolle. Unter «Assimilation» verstehe ich die Selbstauflösung,

etwa durch eine säkulare Lebenshaltung und Desinteresse an jüdischer Kultur
oder durch Taufe, unter «Akkulturation» einen Austausch von kulturellen Werten
zwischen Minderheit und Mehrheit unter Wahrung der Gruppenidentität und unter
«Emanzipation» den Kampf um rechtliche Gleichstellung. Die europäisch-jüdische
Geschichte in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts war in Westeuropa durch den

Kampf um Gleichberechtigung (erreicht in Sardinien-Piemont 1848, in Österreich-

Ungarn 1867, im Deutschen Reich 1871, in der Schweiz 1879), Urbanisierung und einen

langsamen sozialen Aufstieg gekennzeichnet.5 Vorher hatten Frankreich (1791) und die
Niederlande (1796) die Juden gleichgestellt. In den jungen USA und den englischen
Kolonien Amerikas gab es nie staatliche Einschränkungen. In Osteuropa (ausserhalb
Russlands) sollte die teilweise Gleichstellung hingegen ein kurzes Zwischenspiel
(1920-1939) bleiben.

In «Akkulturation» steckt der Begriff «Kultur», doch was bedeutet dieses Wort? Ist
das bildungsbürgerliche Ideal - etwa der bürgerliche deutsche Antikenkult - das Mass

aller Dinge? Pragmatisch verstehe ich hier darunter den Erwerb der bürgerlichen
allgemeinen Bildung. Davon ausgehend, bauen meine Ausführungen auf folgenden
Fragen auf: Worin unterschied sich die Kultur der Juden von derjenigen der
Mehrheitsbevölkerung um 1850? Wurden die Juden in Zürich gesellschaftlich bis 1900 integriert?
Erfuhren sie mehr Ablehnung oder mehr Zustimmung?

11



Juden um Zürich

Für den Kanton Zürich sind zuerst einmal die jüdischen Landgemeinden in der Nähe
des Kantonsgebietes relevant. Im Gegensatz zu Mannheim, Karlsruhe, Frankfurt,
Hamburg, Breslau oder Darmstadt, wo Juden schon um 1800 an bürgerliche Bildungsideale

akkulturiert waren, durften im Zürich des 18. Jahrhunderts keine Juden wohnen,

ja seit 1634 nicht einmal das Gebiet des heutigen Kantons betreten oder Waren

transportieren lassen.6

Im aargauischen Surbtal hingegen lebten in Endingen und Lengnau um 1850 1'500

Juden. In Endingen machten sie die Hälfte der Dorfbevölkerung aus, deshalb stellte
sich hier die Frage der Integration anders. Sie bildeten sich selbst verwaltende

Gruppen, die schon im 18. Jahrhundert mit deutlich sichtbaren Synagogenbauten
Zeichen im öffentlichen Raum gesetzt hatten. Hier existierten eigene religiöse und

gesellschaftliche Gruppierungen, die sich wie Katholiken und Protestanten um 1850/

1900 auf dem Lande gesellschaftlich wenig mischten. Weiter wohnten in der badischen
Nachbarschaft in Tiengen bei Waldshut und nördlich von Diessenhofen auf der
rechtsrheinischen, südbadischen Seite in Gailingen, Randegg und Worblingen weitere
1'500 Juden.7 Etwas mehr auf die Ostschweiz ausgerichtet waren Wangen am Untersee
und Hohenems im Vorarlberg (200 und 521 jüdische Einwohner). Diese Landjuden
waren in Zürich trotz der erwähnten Abwehrpolitik nicht fremd. Die Wurzeln ihrer
Ansiedlung gehen im Raum Waldshut und in der Grafschaft Baden auf die 1560er

Jahre, für Gailingen auf 1655 und für Hohenems auf mindestens 1617 zurück. Im
Grenzgebiet zum Kanton - und auch innerhalb, falls es keine Denunzianten gab - kam

es durchaus zu Kontakten zwischen Zürcher Bauern und jüdischen Handelsleuten.8

Zur Zeit der Helvetik (1798-1803) duldete Zürich ein paar jüdische Geschäftsleute aus

dem Elsass. Obwohl nach 1803 im Kanton Zürich ein «Berufsverbot» für Juden
herrschte - Juden waren im Rindviehhandel bis 1855 prinzipiell nicht zugelassen, im
Hausierhandel durfte 1825 eine kleine Gruppe von 27 patentierten «Hebräern» nur auf
der Landschaft (nicht aber in der Stadt Zürich) Märkte (aber nicht Privathäuser)
besuchen -, waren sie präsent.9 Der Textilhändler Hermann Bernheim aus Lengnau
bereiste die Umgebung von Winterthur (Töss) seit den 1820er Jahren, Isaak und Wolf
Guggenheim aus Endingen waren 1846 schon dreissig Jahre in Zürich tätig.10 Sie

stiegen im Gasthaus Rothaus an der Marktgasse im Niederdorf ab, waren rechtlich
bloss «Aufenthalter» und erschienen auf der im «Tagblatt der Stadt Zürich» veröffentlichten

Gästeliste. Um zu verhindern, dass die wenigen geduldeten Händler
Familienangehörige nachzogen, verbot diesen die Stadt Zürich das Übernachten.11 Sie wichen
auf Vorortsgemeinden wie Hottingen aus.

Juden waren im Kanton Zürich um 1850 also nicht mehr «fremd», hatten aber kein
Recht auf freie Niederlassung. Dieser Kampf um Freizügigkeit sollte die Juden in der
Schweiz bis 1864/66 beschäftigen.12 Schützenhilfe leistete - aber erst nach 1859 - das

mächtige Frankreich. Dieses forderte in einem Freihandelsvertrag 1864 ausdrücklich
die freie Niederlassung für französische jüdische Staatsbürger. Eine Änderung der

Bundesverfassung von 1848 wurde nötig, die die Schweizer Juden diskriminierte. Vor
die Wahl gestellt, den wichtigen Absatzmarkt Frankreich zu verlieren oder die Juden

zuzulassen, liess sich 1866 eine knappe Mehrheit der männlichen Stimmbürger mit

12



einem noch knapperen Ständemehr überzeugen.13 Zürich hatte auf kantonaler Ebene
schon 1862 Niederlassungsbeschränkungen und einige andere Ungleichheiten
abgeschafft, beharrte aber bei der Einbürgerung bis 1866 auf dem Nachweis eines
Taufscheins.14 Hier wirkte das Ideal des exklusiv christlichen Staates im liberalen
Zürich lange nach. Es entstand die paradoxe Situation, dass ab 1867 Juden Zürcher
Ortsbürger werden konnten, in ihren alten Stammgemeinden im Aargau bis 1879 aber

nur «Korporationsgenossen» ohne Ortsbürgerrechte blieben.15

Die Kultur der Landjuden

Um 1850 richtete sich der Alltag der Landjuden noch weitgehend nach den überlieferten

jüdischen religiösen Vorschriften.16 Die Händler waren unter der Woche allerdings
auf sich gestellt, konnten auf ihren langen Handelsreisen als Hausierer und
Viehhändler meist nicht in Gemeinschaft beten und kamen erst am Freitagmittag in ihre
Landgemeinde zurück. In den jüdischen Taschenkalendern waren auch die christlichen
Feiertage und wichtigen Märkte angegeben. Zur Wahrung der Speisevorschriften
deponierte man in christlichen Wirtshäusern auf dem Lande koschere Pfannen und
beschrieb sie mit Kreide auf Hebräisch mit dem Titel des jeweiligen biblischen
Wochenabschnitts, damit sie nicht in unbefugte Hände gerieten. Allerdings hatte unter
den Landjuden um 1850 schon eine Debatte um die Modernisierung des Gottesdienstes

eingesetzt. Der grosse Vorkämpfer der Gleichberechtigung der Juden in der
Schweiz, Lehrer Markus Getsch Dreifus (1812-1877) aus Endingen, hatte am
aargauischen Lehrerseminar, in Strassburg und in Karlsruhe bei einem Stiftungsrabbiner

gelernt.17 Als modern ausgebildeter Lehrer kam er 1831 nach Endingen
zurück und studierte 1835 kurz an der Universität Basel. Vor dieser Zeit wird es einige
Landjuden gegeben haben, die nur die hebräischen Buchstaben beherrschten und
keine in lateinischen Lettern gedruckten Bücher lesen konnten. Im modernen Lehrplan

der jüdischen Volksschulen im Surbtal des Jahres 1845 wurden traditionelle
jüdische Elemente durchaus hochgehalten, etwa das «jüdisch-deutsch Schreiben» in
hebräischer Kurrentschrift, was nach 1834 an den badisch-jüdischen Schulen verboten
worden war.18 Sechzehn Stunden Religionsunterricht in der Woche für die Mittelstufe
waren beileibe kein «assimilierendes» Bildungsprogramm. Der Unterricht war religiöser

geprägt als in protestantischen Landschulen. Kein Wunder, hielt sich das Jüdisch-
Deutsche oder Westjiddische in diesen Familien erstaunlich lange. Sogar der in der
Stadt Zürich aufgewachsene Pferdehändlersohn Henri Guggenheim (* 1887) konnte
noch 1961 alle sprachlichen Register ziehen; das damals aufgezeichnete Gespräch gibt
nämlich nicht die einfachere alltägliche Umgangssprache wieder, die viel weniger
Hebraismen aufwies.19

In der badischen Nachbarschaft wurde das jüdische Schulwesen ebenfalls modernisiert,

allgemeine Fächer eingeführt und Lehrer systematisch vorgebildet. Leopold
Moos in Randegg gründete schon 1815 die erste moderne jüdische Volksschule im

Grossherzogtum Baden.20 Die ländlichen jüdischen Schulen in Baden und der Schweiz

erhielten im Allgemeinen gute Wertungen bei den christlichen Behörden.21 Man
könnte sogar die Hypothese aufstellen, dass vom Blickwinkel der bildungsbürgerlichen

13



Randecg 9 Worblingen

Gailingen

Stammheim

Endingen

# Wangen

Konzept und Realisation:
R. U. Kaufmann, J. Bollag,
P. Haller. 2004

Legende

# Landgemeinde mit weniger als 500 jüd. Einwohnern

^ 0 5 10 20 Kilometer
Landgemeinde mit 900 jüd. Einwohnern I i i i I i i i I

Jüdische Landgemeinden im Umfeld des Kantons Zürich um 1850 mit einer schematischen

Darstellung der wichtigsten Strassen.

Kultur die Landjuden von den 1830er Jahren an im Vergleich zur christlichen
ländlichen Bevölkerung gar einen Vorsprung in der Akkulturation aufwiesen. Die
christlichen ländlichen Schulen waren im Gegensatz zu den jüdischen Volksschulen
während der Erntezeiten im Sommer und Herbst lange geschlossen, wie auch viele
Bauern Vorurteile gegen alles «Studierte» hatten. Ihr Ideal lag in der physischen
Landarbeit, an der alle anderen Bevölkerungsschichten gemessen wurden. Kleinbauern

wollten und konnten sich keine professionelle landwirtschaftliche Ausbildung
leisten.22 Doch ist dieser Akkulturationsunterschied zwischen ländlichen Juden und

Christen methodisch schwer zu fassen.23

Lehrer Dreifus aus Endingen trat 1835 in der Zürcher Presse als Verteidiger der

Gleichstellung ohne Vorbedingungen auf,24 verfasste Eingaben an die aargauische
Kantonsregierung, die die Juden 1838 bei der Einbürgerung der Heimatlosen «verges-

14



sen» hatte, oder an die Bundesversammlung, die 1848 die Diskriminierung der
Schweizer Juden hinsichtlich der freien Niederlassung in der neuen Bundesverfassung
festschrieb.25 Er war als Wortführer der Aargauer Juden akkulturiert, das heisst, er
beherrschte die Standards der Mehrheitskultur und behielt seine jüdische Identität bei.

In Endingen galt er als Anführer der liberalen Partei in der jüdischen Gemeinde, die

sich um den dortigen, 1850 gegründeten Israelitischen Männerchor gruppiert hatte.

Dass dieser 1852 am aargauischen Sängerfest in Lenzburg mit dem Lied «Brüder,
reicht die Hand zum Bunde» auftrat, war Programm und Ideologie zugleich, nämlich
die Bitte um Integration und Anerkennung.26

Die innerjüdische religiöse Debatte in den Landgemeinden ist noch schlecht
erforscht. Tatsache ist jedoch, dass die durch Landjuden in den 1860er Jahren

gegründeten städtischen Gemeinden in Konstanz, Lreiburg, Offenburg oder Zürich
alle nicht orthodox waren.

Eigenorganisation

Um 1798 war Zürich für Juden eine verbotene Stadt. Bis 1850 hatte der Stadtrat etwa
ein Dutzend jüdische Lamilien auf der Basis von Einzelprivilegien zugelassen.27 Unter
diesen wenigen finden sich Elsässer Familien, die in ihrer Heimat seit 1791 gleichberechtigte

Bürger waren. So war es für Jacques Ris selbstverständlich, 1832 um ein

Offizierspatent nachzufragen, was Oberst von Orelli allerdings vor den Kopf stiess.28

Ein Jude als Offizier - das konnte man sich auch im liberalen Zürich nicht vorstellen.
Die Familie Ris, die sich im Textilhandel und Bankwesen betätigte, war 1817 als erste

jüdische Familie zugelassen worden und hatte vor 1850 eine bescheidene jüdische
Infrastruktur aufgebaut. Ein privater Religionslehrer war angestellt worden, der in
Zürich auch schächtete.29 1858 fand sich ein Dutzend Familien zusammen und mietete
für die hohen Feiertage im Herbst den Saal des bereits erwähnten Gasthauses Rothaus
im Niederdorf.30 1862 wurde formell der Israelitische Cultusverein (nach 1880: Israelitische

Cultusgemeinde) in Zürich gegründet. Einigen war die Rückreise in die
Landgemeinden zu beschwerlich geworden. Nach 1858 fand in Zürich vermutlich kein

jüdischer Wochentagsgottesdienst statt, auch dann nicht, als 1884 eine prachtvolle
Synagoge an der Löwenstrasse eingeweiht wurde. Die nötige Mindestzahl von zehn

männlichen Personen über dreizehn Jahren wäre zwar vorhanden gewesen, da in
Zürich 1888 1'222 Juden bei der Einwohnerkontrolle eingetragen waren. Es gab
damals jedoch noch kaum orthodoxe Familien in der Stadt.

Präsenz im öffentlichen Raum der Stadt

Die Errichtung einer Synagoge in Zürich war schon 1883 auf die schweizerische

Landesausstellung hin geplant gewesen, was den Symbolcharakter des Baus
unterstreicht. Zur Einweihung im folgenden Jahr organisierte man einen öffentlichen
Umzug, der ein Zeichen für die angestrebte Integration als eigenständige, selbstbe-

wusste Gruppe setzen sollte. Die beiden christlichen Architekten Alfred Chiodera und

15



Theophil Tschudy nahmen sich die 1881 eingeweihte St. Galler Synagoge zum Vorbild.
Der maurische Baustil war zu dieser Zeit in Mode und weniger christlich konnotiert
wie die zeitgenössische Neugotik. Allerdings wäre noch abzuklären, ob die Gestaltung
stärker von den Architekten, Schüler von Gottfried Semper, der selbst in Dresden 1840

eine Synagoge gebaut hatte,31 oder vom Vorstand der Cultusgemeinde bestimmt
wurde.32

Eine neue religiöse Infrastruktur

Für die kleine Gruppe jüdischer Familien um den Cultusverein war es schwierig, einen

Rabbiner oder Religionslehrer zu finden. Der Kantor und Schächter Alfred Lang
musste, wie in einer kleinen Landgemeinde, auch unterrichten. Über seine Ausbildung
ist nichts bekannt. 1872-1874 wurde der alte Lehrer Marcus Getsch Dreifus noch

einmal bemüht. Mit Elisäus Landau aus Galizien kam 1885 ein akademisch gebildeter
Religionslehrer nach Zürich.33 Er hatte einen Teil seiner Ausbildung an der liberalen
Hochschule für die Wissenschaft des Judentums erhalten. 1893 wurde Rabbiner Dr.
Martin Littmann eingestellt. Er hatte über die Geschichte der jüdischen Bibelexegese

promoviert und war am (konservativen) Breslauer Rabbinerseminar ausgebildet
worden. 1896 wurde David Strauss als Religionslehrer und Kantor berufen. Strauss war
Absolvent der staatlich anerkannten (orthodoxen) Israelitischen Lehrerbildungsanstalt

in Würzburg. Der Vorstand der Cultusgemeinde - einfache Handelsleute - legte
Wert auf «bildungsbürgerliche Reputation» und eine Professionalisierung des

Religionsunterrichts. Zudem ging er wahrscheinlich mit diesen Wahlen auf die traditionalistische
innere Opposition ein: Strauss kam von einer orthodoxen Institution, Littmann von
einer konservativ-religiösen. Bald wurde Zürich zum Ort der jüdischen Stimme der
Schweiz: Rabbiner Alexander Kisch (1848-1917) edierte während seiner kurzen
Amtszeit (1877-1881) die «Neue Israelitische Zeitung», kehrte aber aus Protest über
das Zaudern beim Synagogenbau nach Prag zurück.34 Hermann Berliner unternahm

um 1895/96 mit der «Jüdischen Volkszeitung und Zentralorgan für die Israeliten in der
Schweiz» einen erneuten Versuch. Doch erst Strauss und Littmann hatten mit dem im
Januar 1901 erstmals erscheinenden «Israelitischen Wochenblatt für die Schweiz» lang
anhaltenden Erfolg.

Die Zürcher Juden verfolgten mit Interesse die Debatten in Deutschland über die

Modernisierung des Judentums und des Gottesdienstes.35 Die Synagoge Löwenstrasse

verfügte über ein Harmonium, was auf den ersten Blick eine Neuerung darstellte. Doch
erweist sich das Harmonium, dessen Anschaffung heftige Diskussionen vorausgegangen

waren,36 im Vergleich zur Orgel als ein konservativer Kompromiss. Die
Cultusgemeinde war demnach weder reformerisch noch liberal, sondern konservativ eingestellt.

An Harmonium und gemischtem Synagogenchor stiessen sich trotzdem orthodoxe
Familien, die schliesslich 1891 im privaten Rahmen eine Betgemeinschaft gründeten,
wo sie sich täglich trafen.37 Nach einigem Hin und Her trennten sie sich 1895/98 von der

Cultusgemeinde und bauten mit der Israelitischen Religionsgesellschaft Zürich (IRGZ)
eine separate Organisation auf. Gemäss Statuten durften nur diejenigen Mitglieder
sein, die streng orthodox lebten - was die Mehrheit der Juden in Zürich ausschloss. Ihre

16



Innenraum der 1884 errichteten Synagoge an der
Löwenstrasse in Zürich. Das angesehene (christliche)

Architekturbüro Chiodera und Tschudy
wählte eine prächtige orientalisierende
Schablonenmalerei, die heute nicht mehr sichtbar ist.

(Vorlage Staatsarchiv Zürich, Bild Martin Leonhard)

«Erfindung einer Tradition» beinhaltete aber - im Gegensatz zur osteuropäischjüdischen

Orthodoxie - das Abhalten von Predigten, das Auftreten eines Männerchors,
die Betonung von Disziplin und Andacht im Gottesdienst sowie die Bejahung
akademischer Bildung. Ihr neuer Lehrer und späterer erster Rabbiner, Armin Kornfein,

war vor seiner Berufung (1895) immerhin Gasthörer der Universität Zürich
gewesen.38

Gleichzeitig zogen orthodoxe Ostjuden in die Stadt, die sich von Anfang an

getrennt organisierten (Minjanverein Zürich 3) oder sich der Cultusgemeinde
anschlössen, wie 1898 David Farbstein (1868-1953), der 1902 Zürcher Kantonsrat der SP

wurde.39

17



jürirti, in. juiiunr lSU<i.

Jfiötfdje
null

^eitfrnhCvflnii fiiv bic ^i*nclitcu in bei- 3rl)U>ci,v

|rifîir. ftir&r >rni frrurn mir ftrin lliilirn! .Vi t» i; t-t* p'iiT*1? E*?w*

Heftaflian Hilft (it.vcftilioii : ;Uu, _

'IMltrrftnifir VI« r. VT. Mhwftiiiüii. im*

Nicht jeder Versuch, eine jüdische
Stimme zu etablieren, glückte. Auch
die «Jüdische Volkszeitung»
verschwand bald wieder (Zürich 1895—

1898).

$; A A A# A & A $$$$ ffcjfc A Ajjt$A$?$$$*$ A $ &.&&&&& A &&&A

I Jitiu 150. (fn'tmdstngt jjrittridr |lcftitUntis. Î
il t5(ncii|>tn\j h

ftir inrtii um irnrii cr||ihi)l' iuilftriii in in i vf n «1iv

J'JriK (icinftr Oil* mlCnirflt uhh» iiiiin nun heu ,yi
ni.ir in nern iiuft mir.tiigiMuciir ;,hiii ï'ftnmivf Hindu,
ftu'ii n.'.mlid] ftir Vtldiliiciiliiiirt alio '.'iiillliilftiiilirii
nun iMfriiciMuriiru ftcu Ruften unviiciitinrlirii in, in
umii ir ftiricn iiiil ;iiH.-:initKU0 .tullir nur JlHin
ftniijniiAru ftrv iibrrlkiuui frbcu mill, Iii (IIkvjch
iiniftrr vhfriir nur ftir 2rclr iftbrni. »nji mio iura-
li.ilb ftir l'tlirui Urft ,>uftniniiiia Hilft ftir livfliir-
niiftcii ftcrirlftni ftuvili iiuirvr illicit t'clivcv ftcu cn'iru
•tfinif Ina iirmc tirliniiuict Im(ich iiuft fttffrii midi
luürftiii iiuft.

?iriri iinriic VMii»«ii>«''irti. ftru iiuitit Stfnini
niebrrrr jNulc ftru mir uiirftrrlinli
iiuft rrf» h mil nur inruincii ühulmi um äJrjiifl Hilf

ruicii iiiiftciu, unfit ftriii jn&ijdirn UMmihtii uugr«
bünqcii ôitnoditr JJntiiuiru mie,{iiiprrifKii nur urv
uftidiirt glaiibivn »Ate Jtvuiiiiiicii ftrr flbriu<ii
ÏMiltri, iiihti fir hrfujru nu îllolii mir tiurii Anteil
HHI iiirfiiiiiiiicu Vcftni" - mir müiiirii feinen Jkfir.
rru, um arm mir bot'Aufteilten jriirc- tji uftrn luftrni
rlivcn füllten« jene» VUlnu ne#, ftrr iiirtii nur cm
iîtuiiiuirr 1111 nciicn «nuit ow Wurira nciucjcii,
ftrv iiirlii um ftna qeflbt. umn mir jüiftcil nia ftna
ViMifir luniru. ftir iiinlire, mrrtlliii 1 Iflr Virhr
:,:i jriurii Di 1:111 r 11 iihr 11. iuiiftrni ftn muh ftru

riiien Dhiniirn, ftc nidir allem uiiitirlmtl friniiiii ui.ft
(trmbt m ftn Bciincitiiuii iciurv 8tiineimffrn mar,
nui; rru muh nun ftiriru unfttua nia cm mnlirbnft
rftlrr iSb-mficr iiiirrtuuiit lourftru iiuft - 11116 ftnnn
lirnt iieruftt ftna .Vihduic, uma ftna |iifti|ilit Wririj
.liiliriiriit - nia V*fii1ii|n0r m rrirrv Viuic nun una
.'viftrii ula iulihcv fleeliit. fltnitiir: iiuft nrptiifrn ,\u
UH'iftru urrfticiii.

jînirr fliiaipriiiti miirrrr l'rSrrr a nette mit
unlit mir, ftnii midi Hilter ftru 'Jtidii|iiftru iroiiuiir
lilmpiftrrr iidi brüuftru; rv lehn iihIh uuv ftru
iinihiirii mtnft nun Àulrniii;,. ftir ftn iwihrhnil qlnii-

ftnü ftir fliirrtriiiiinni, irftiiiliru ivirtrua iiuft

iiririia irurr für «iltc ;{r:i itnunlirt irm inl! iiuft
1. iiuft ftnii itnri rhrriift nrftiuhl. ihr Aufteilten ur
t werften tall. inr iii ftir Wrlriiruhni ftujii iidi

a iiritiiliiyi nrnitrfi 11

ÎShiiir imlii'litrii

ftir jiiftiidieu Minier forr.viiilinteii ,111 ilrfmire, -

Sdiiiftrruiiii ftrffoii tuuhl rrloijrii, anriibty in 111

ftt.jrn Sagen uvn Ucriiinii: 1 2nir iu uirl flririliirüri;
iiuft iinprodini Oiijj mirimlit luiiuim. mir ftc... 110.11

riu îiur jii}niiiflvii. •l'citnlo.yia Vrlivru 111111;,du

in rief in ftru ftuviti ftir Srnftuiuu iirbnlinini jiifti
idiru tüiiidmuiiujim. ftnti Oltrnmiib beiirr fein ÎV'irfcii
511 luilrftidtli i'rrfidit. nla ßrrnftt mir. ftir Xeftuiiri

bülmiffen nb:v ein Viciuridi iiriniloyi iltirrbmiui
110dl mwilidi in, ob ni.br ftrr 3ni'"rtiihuti. -
öfter füllten luir ra •Kilifidinit uruiirnf |rur
uäftiigogiidicH ûtruiiftiâçr nia indu uirbr irirgrnidii
rrflfiieii mirft '-

iïi.r luullr.i ,\nr SSrniitiuorruiig Si.'irr irrmit
einem iMnuiir ana SÖurs grbtu, Orr miter ftru icvt
lebruftcu | fi M • di r 11 •£.10.» nog ru m rrfirr rlin Ur

11 flrtifrl Bei rc.irnibrv.-.b r ftrr

tia liiiit
lÜirm iiuirri
ibrr aiuftri
VÜimjibni ,ji

îltr 5rritûiiahfiiî>-frirr.
Air jüftiiilirii

jitrjriia it

ma Verl

» uidr i

indu Iriiflurn. 0.»h

oftcriitii ;tni nllea
iirbilOclru iiuft 1

~ Ii iiiugeu

iir ftnii
1 In 11t

r tilinii «clifliflir .uriiftr
iiftrv {irptliiiifr wirft. "JWnu grbr

hui irniri irtiildniii.i lim ftiir.li trwfriic il.'uiol
Idirru. iiuft uiiigrii ftiridbrn nudiiv «ii ftru Miiiftriu
.iroieftiqt urnftrii, irnift 111.111 111 ftru irlrniilrii
/»nlloi grmuiuulir iiuft irlirniriir libninlirvr rrjidru,
ftir Vrbirr uiöqrii nwli io nie ;n iliiru 2difllrrn 0011

Orr (fhr'iiidil !|r(ieii Ou Ulirni ipmhru. melir .lia
Oimb nllr Oirir in .uni iiuft vVIuIihihhkh mirft iwrira&v$$$v $ v $ v v $ 'f ^ '•¥ '¥ v --à- -k -v v fi v t v v $vv --p <*

Integration?

Am einfachsten fassbar ist die gesellschaftliche Integration mittels der Mitgliedschaft
in Vereinen und gelehrten Gesellschaften. In der Stadt Zürich gab es verschiedene
Milieus: Die Akademiker um die Hochschulen waren eher weltoffen, ein Teil der
alteingesessenen protestantischen Oberschicht hingegen sehr konservativ. Jüdische
Dozenten der Universität und des Polytechnikums prägten das Vereinsleben der

Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, so etwa die Historiker Maximilian Büdinger,
Alfred Stern, Georg Caro und der Altphilologe Moritz Guggenheim.40 Bei den

Studentenverbindungen zeigt sich ein gemischtes Bild: Die Zürcher Zofingia nahm
Juden auf, wie die Teutonia,41 andere in der Tradition der deutschen Burschenschaft
stehende wie die «Arminia» nicht. Diese hatte 1893 einen Arierparagrafen eingeführt
und vertrat das Prinzip der «völkischen Erziehung». In sozialistischen Gruppen waren
jüdische Studenten aus Osteuropa präsent. Rosa Luxemburg, Doktorandin in Zürich,
arbeitete an einer internationalistisch ausgerichteten polnischen sozialistischen
Zeitschrift in Paris mit.42 Sie wollte - wie viele andere - aus ihrem universalistischen

politischen Verständnis heraus nicht als Jüdin angesprochen werden. Die Freimaurerloge

«modestia cum libertate» hatte einzelne jüdische Mitglieder, die Zünfte, Hort der

18



Konservativen, in diesem Zeitraum allem Anschein nach nicht. Auch im Zürcher
Männerchor finden wir keinen jüdischen Namen auf den Mitgliederlisten.

In der städtischen Politik sind Juden bis 1900 nicht zu finden, und auch danach

fielen jüdische Kandidaten bei Wahlen oft durch, so etwa der Jurist Artur Mamelok bei
den Demokraten.

Bis 1900 profilierten sich nur wenige Juden im Kulturleben der Stadt. Ein Salon des

Textilhändlers Weill-Einstein existierte zu diesem Zeitpunkt. Adele Bloch bereitete sich

um 1903 auf eine Karriere als Sängerin vor. Erst jetzt schaffte es diese Familie, ihrer
Tochter eine Ausbildung in Berlin zu finanzieren.43 Sie hatte vorher im elterlichen
Betrieb, einerTextilfirma, mitgearbeitet und Wäsche kontrolliert. Die jüdischen Familien
mussten sich zuerst einen gewissen Wohlstand erarbeiten, um als Kulturförderer in

Erscheinung treten zu können. Im Vergleich zu Berlin lässt sich hier ein Akkulturations-
rückstand von über hundert Jahren belegen, denn in der preussischen Hauptstadt waren
schon vor 1800 Juden in einigen Gesellschaften und Klubs Mitglied.44

Die Frage der gesellschaftlichen Integration der Juden müsste allerdings eher mit
der Situation der Katholiken in Zürich verglichen werden, die ebenfalls Neuankömmlinge

waren. Hatten sie ähnliche oder sogar grössere Schwierigkeiten? Oder spielte
hier das unterschiedliche Sozialprofil eine Rolle? Viele Katholiken waren ausländische

(italienische) Arbeiter oder stammten aus bäuerlichen Familien der Innerschweiz und

waren weit vom städtisch-bürgerlichen Kulturbegriff entfernt. Ausdruck gesellschaftlicher

Vorbehalte war auch, dass die Katholiken in Zürich und Winterthur erst 1863

anerkannt wurden.45 Im Gegensatz zu den Juden wurde ihnen in Zürich mit der

Augustinerkirche immerhin ein Gotteshaus zur Verfügung gestellt.

Eigenes Profil: Ein jüdisches Vereinswesen entsteht

Erst in den 1890er Jahren baute sich, von wenigen Vorläufern abgesehen, allmählich ein

jüdisches Vereinswesen auf. Die 1894 gegründete Réunion bot ein jüdisches

Kulturprogramm an, das es vorher in der Stadt nicht gegeben hatte.46 Mit dem liberalen Pfarrer
von St. Peter, Konrad Furrer, hatte man einen Ansprechpartner für biblische Themen und
lud sogar zu dessen Vorträgen in Kirchen ein, ein Zeichen für eine Aufgeschlossenheit.47
Von den 1870er Jahren an wurde Zürich zu einem Anziehungspunkt für Studenten aus

Russland. Viele unter ihnen waren Juden. Die jüdischen Studentinnen spielten im
Medizinstudium eine grosse Rolle. Sie waren an einer Integration aber weniger interessiert.

Von 1897/1900 an entwickelte sich unter ihnen ein politisches jüdisches Vereinswesen.

Besonders stark waren die «Bundisten», die eine Gleichstellung in Polen oder
Russland als nationale Minderheit mit Minderheitenrechten erstrebten. Diese Bewegung
war sozialistisch, säkular und hatte als Basis die jiddische Kultur. Die damals etwas

weniger zahlreichen Zionisten träumten vom Aufbau des Landes Israel durch den neuen
hebräischen Menschen, den Pionier oder «Chaluz».48 Die «Territorialisten» schliesslich

suchten irgendwo auf der Welt ein Gebiet, wo die verfolgten Ostjuden leben konnten.49

Die Studenten wollten nicht zum «Schtetl» gehören.
Ausserhalb der Hochschulen, im orthodoxen Milieu, wurden religiöse

«Lernvereine» aktiv, die Vorträge zu wichtigen religiösen Persönlichkeiten anboten.50 Kurz,

19



Hltrrilïralje 15,

Zürich-

Bezugsquelle
für gut ruh unil

frisch gebrannt

Kaffee.

Sdinlptlriir örr Jl'rurl. JitillBâJfBrillît jiiridj.
forintsjs-3i)Hfitü

sonlc 6c-S „fSititfin llcrriiialiniifrii", cihlitrafcc SO.

Dritter Portraa
„3firael in feiner tteligien",

Sonntag ben I. fchrnnr mtilimitiuii" *> Hl|r
Sir erlauben ur4 ju biefem 3>uttrag böiüdjft (inju-

fatten ; ber (Eintritt ift frei.
Die Stlmlpllegc.

Pensionat israélite

de demoiselles

Mme. C. Haas

Jüdisch literarischer Abend

Gruppe jüdischer Studenten j

Hotel zum „Rigiblick"
Samstag dm 31. Januar inj. attends s Uhr.
Elntritti-Billots dud xu lulwn »n-i den Herr«.:

Itcqais Bloch. Cigarrengenrliaft, nahahafitnu» SU ami
Dr. firblbil. Llmuiatquai Uli. SS

NB HU 10 Cbr ocJ ron 2 bij 4 Uhr Mut die Itlsiwilhalin, ]

I*.,... wird diu ZQiichbergbaha ran 2 Uhr .13 W*f*n I>U i.ir I

ParafepUti fabnra boot, worauf wir Jana bond«» do üb Pa-

„Verein Réunion" Zürich.

ir PURIM
JJ #IS 1903 -•#-3?. Zi-

Vorläufige Anzeige:

Grosser Maskenball
— Samstag den 7. März. —

83.- Näheres durch die Circular». 'S]Für hervorragende Kostüme :
Herren - Preise.
Damen- „Charakter- im
Gruppen-

vA- (Cljciuva irtabifiiju, 3«rici).
Stiftungsfest.

Siikiii Öridiluffr >r: iSriirralBrrlaranilutij »um Ii .tanitar
irriH.fi!. M Sa« JlMlMrtJf tflldirn «nUrrt tlncnu Irftiidi brqaiH

-n iwrsot.
;ia tin'cm iStburr <oll am 2U. irfSniar a. * hat Kll«IM»

irr tin Ofllal iraNtiianrll ftnilünbrn.
Um SS. .Jrtruar utwitK lull attbnan »au

stiftuwffsfcß mit 3-clîcJTcn,

II i mm Sr» UuiliihM irr »liisri Fhriifti

Verdankung.

rt» ful.ynjc Ohtbnt rina.auiMca •

xvil aiftf.
UDrtiraq D.ïlûtXVl ft.-. 1320. HI
Vrr .loi srep. Saht.

all OrilchaiMntril o.
Safaar Sri 'Scnfdifii
onläfellO irr Ijiudiicil

Bs«ot» In pjitntn
JfrirL <ilhiwnwHlr Ji.no :

Jwtpö U)|l(t- BcrilKla.

Quittung.
ùtaaï.iùancrMim.:
Sraoitr liaaqrnbrt
3rno Itnqnu Odo:

lies, in Jlt. BluOrniiilltt.

Sir Moses MoDtefiore
in Lebensgr&ao, foinslo LI-
tographio des berfllunten Phi-
lau tropin. Grösse 3ö:Sl cd.
per Bild b"r. 5 «mpllehlt zur
genelgton Abnahm»

A. Feldheim. Zürich I.
Sollte als herrliche Zha-

merzierde in keiner israuliti-
seben Familie fehlen. 40

Ziimtirr plaim,

Gorso-Theater,
Zürich.

\ar 1Mb brate Freilas :

Auftreten von
Mlle Marguerite

dieLöwenbraut

"übrige Programm.
Denkbar grösster Erfolg

Um 1900 hatte sich ein intensives kulturelles

und religiöses jüdisches Leben in

Zürich entwickelt. Inseratenseite aus

dem «Israelitischen Wochenblatt für die

Schweiz» vom März 1903.

es existierte in der Stadt Zürich ein breites politisches und religiöses jüdisches
Spektrum an Vereinen, das bis 1914 weiter ausgebaut wurde.

Die orthodoxen Familien waren an Integration vermutlich weniger interessiert. Die

religiöse Lebenspraxis verunmöglichte eine Teilnahme an den gemeinsamen Essen von
Vereinsmitgliedern. Dafür war der soziale Zusammenhalt durch die zweimal an einem

Wochentag und dreimal am Schabbat stattfindenden Gottesdienstbesuche sowie
verwandtschaftlichen Beziehungen so eng, dass man von zwei Subgesellschaften, einer
orthodox westjüdischen und einer ostjüdischen, sprechen kann.

Man wohnte in den gleichen Stadtvierteln - die Ostjuden vor allem in den Kreisen
drei und vier, die Westjuden in den Kreisen eins und zwei51 - und besuchte die gleichen
Lebensmittelläden, die jeweilige koschere Metzgerei und Bäckerei. Allerdings waren die

Orthodoxen in der Minderheit. Die (westjüdische) Israelitische Religionsgesellschaft
Zürich (IRGZ) umfasste um 1900 gerade einmal zwei Dutzend Familien, die ICZ
hingegen 305.52

Ablehnung und Zustimmung

Trotz des französischen Vorbilds (Gleichstellung ohne Vorbedingungen seit September
1791) tat sich die Schweiz mit der Gleichstellung der Juden sehr schwer.53 Erst 1879

erhielten die Aargauer Juden das Ortsbürgerrecht, was als Abschluss der Gleichstellung

20



der Juden in der Schweiz anzusehen ist.54 Diese Verzögerung war nicht zuletzt eine Folge
der demokratischen Struktur. Vorurteile konnten sich dadurch politisch besser ausdrücken.

So gab es im Kanton Aargau das Recht auf Abberufung des Grossen Rates, das von
katholisch-konservativer Seite 1862 zum Umsturz, ausgelöst wegen der Frage der

Rechtsgleichheit für die Juden, genutzt wurde, ein einmaliger Vorgang in der politischen
Geschichte der Schweiz.55

Die protestantische Theologie im Kanton Zürich wies im 19. Jahrhundert kein
freundliches Judenbild auf. In den zeitgenössischen Juden sah man selbstgerechte,
heuchlerische Pharisäer, das Judentum galt als trockener Gesetzesglaube, als überwundene

veraltete «Satzung». Die religiöse Lebenspraxis wurde als «Werkgerechtigkeit»
disqualifiziert, das heisst als selbstgerechte Erwartung, durch religiöses Handeln von Gott
eine materielle Belohnung zu erhalten. Juden galten als vom richtigen Weg Abgekommene,

die einzig richtige Religion war diejenige der zürcherischen Landeskirche. Diese

Stereotype wurden von Alexander Schweizer und Alois Emanuel Biedermann als

Professoren der protestantischen theologischen Fakultät der Universität Zürich in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts den Pfarrern und Religionslehrern eingeprägt und

finden sich in den Schulbüchern für den Religions- und den Geschichtsunterricht. Auch

massgebliche Politiker der älteren Generation der Liberalen wie Jonas Furrer waren in

ihrer negativen Grundhaltung zum Judentum durch sie geprägt.
Von den 1880er Jahren an nahmen allerdings die Theologen Heinrich Steiner

(1841-1889) und Victor Ryssel (1849-1905) Doktorarbeiten zu Themen aus der
rabbinischen Literatur an. Eine Neuorientierung setzte um 1900 im sozial-religiösen
Flügel der Zürcher protestantischen Theologie ein. So besuchte Leonhard Ragaz

(1868-1945) den Synagogengottesdienst an der Oranienburgerstrasse, als er in Berlin
studierte, und wehrte sich instinktiv gegen die antisemitischen Traktate von
Hofprediger Adolf Stöcker.56

Es war diese theologische Geringschätzung des Judentums, die den Zürcher
Regierungsrat veranlasste, eine Bitte im Jahr 1877 um öffentliche Anerkennung der

Cultusgemeinde mit dem Argument abzulehnen, da könne ja jede «Sekte»
kommen.57 Aus dem gleichen Grund nahm er 1884 nicht am Einweihungsakt der

Synagoge Löwenstrasse teil, liess sich aber am abendlichen Bankett durch Regierungsrat

Ludwig Stössel vertreten. Die Behörden in Genf und Basel hatten sich bei Bau und

Einweihung der dortigen Synagogen 1856 und 1868 entschieden grosszügiger gezeigt.
In der ländlichen Presse konnte sich ein enormes Potential von Judenfeindschaft
äussern. Die Krise der Landwirtschaft in den 1870er und 1880er Jahren verbitterte
viele Kleinbauern. Sie sahen ihren wirtschaftlichen Abstieg und nahmen gleichzeitig -
übertrieben - einen sozialen Aufstieg jüdischer Händler wahr. Nach einem einfachen

personalisierenden Erklärungsmuster waren «die Juden» an ihrer Misere schuld. Dass

die Landjuden den ihnen zugeschriebenen niederen Status als arme Hausierer
allmählich verliessen, weckte in Teilen der bäuerlichen Bevölkerung Aggressionen.
Dieses Ressentiment nutzte ein geschäftstüchtiger Herausgeber wie Rudolf Bodmer in

Wülflingen mit seinem Skandalblatt «Weinländer».58 Bodmer lebte durchaus auch von

allgemeinen Skandalen, doch irritiert die Masse und Kontinuität der judenfeindlichen
Äusserungen.54 Hier wären vergleichende Studien mit anderen ländlichen Zeitungen
Zürichs zu unternehmen. Rassistische Karikaturen verbreitete zwischen 1879 und 1900

21



der von Jean Nötzli, einem Bäckerssohn aus Bülach, in Zürich herausgegebene, viel

gelesene «Nebelspalter».60 Diese freidenkerische Richtung wollte nicht mehr die

antireligiösen Klischees benutzen und geriet so ins Fahrwasser des Rassenantisemitismus.
Städtische Organe wie der Winterthurer «Landbote» oder die staatstragende

«Neue Zürcher Zeitung» hielten sich zurück.61 Sie befürworteten 1862-1866 die

Gleichstellung der französischen und Schweizer Juden. Allerdings war 1893 die

Haltung vieler Periodika zum jüdischen Schächten ambivalent bis negativ. Auch hier
hatte die protestantische Theologie das Fundament für die populäre Einstellung gelegt,
dass dieser «alttestamentarische» Brauch überholt und grausam sei. 85 Prozent aller
Zürcher Stimmbürger wollten 1893 das Schächten verbieten.62 Oft wurde im Unterton
die Gleichstellung der Juden in Frage gestellt, wenn das Schächten als «inhuman» und
dessen Verbot als staatliche Pflicht bezeichnet wurde, der Juden unbedingt
nachzukommen hätten.63

Die Zürcher Behörden hatten kein Verständnis für die jüdische religiöse Lebenspraxis.

Die Zürcher Zentralschulpflege zwang die jüdischen Kinder, am Samstag in der
Schule zu schreiben,64 der Erziehungsrat hatte 1890 das samstägliche Schreiben gar zur
«bürgerlichen Pflicht» emporstilisiert - auch hier wurde im Subtext die staatsbürgerliche

Gleichstellung in Frage gestellt.65 Der sonst so liberale Pfarrer Konrad Furrer
wollte als Mitglied dieser Behörde die Juden durch den allgemeinen Schulbesuch zu
einem säkularen Lebenswandel bringen, die «jüdischen Satzungen» waren und blieben
für ihn ein Stein des Anstosses.66 Einzelne Lehrer verhielten sich dagegen toleranter.
Der Regierungsrat dispensierte aber erst 1914 jüdische Kinder vom Schreiben am

Samstag, und dies nur für die Grundstufe.67 Er übernahm dabei die Argumentation von
Pfarrer Furrer von der Schule als Mittel zur Assimilation.

Es dauerte viel länger als zum Jahr 1900, ehe die konstruierte «Fremdheit» gegenüber
den Juden in der christlichen Zürcher Bevölkerung abnahm. Die demokratische Struktur
der Schweiz hatte die Gleichstellung und die damit verbundene Integration nicht

gefördert. Doch liessen sich um 1900 Erfolge aufzeigen. In Zürich existierte eine

vielfältige religiöse jüdische Infrastruktur, die Cultusgemeinde, die west- und die

ostjüdische orthodoxe Gruppe lebten nebeneinander. Zürich wurde durch die
osteuropäisch-jüdischen Studenten zu einem Zentrum jiddischer Kultur, ein vielfältiges Vereinswesen

entwickelte sich. Die Stadt wurde zwischen 1850 und 1900 zum jüdischen Zentrum
der Schweiz: Hier wohnte 1900 mit 2'729 gut ein Fünftel aller Juden in der Schweiz.

Die Integration in Vereine, Gesellschaften. Zünfte und Logen war um 1900 nicht
abgeschlossen, doch müsste dieser Prozess mit anderen Gruppen - etwa den Katholiken
oder auswärtigen kantonalen Landsmannschaften - verglichen werden. Vorbehalte gab

es gegen das Schächten, das Ruhegebot am Schabbat (Schreiben in der Grundschule),
orthodoxe Ostjuden, jüdische Studenten aus Osteuropa und jüdische Hausierer; oft
belastete pauschaler rassistischer Antisemitismus eine Annäherung, auch wenn sich in

Zürich antisemitische Volksparteien im Gegensatz zum Deutschen Reich kaum ausbreiten

konnten. Je unauffälliger, also weltlicher ein Jude lebte, desto eher war er in Zürich
um 1900 akzeptiert. Von gesellschaftlichem Pluralismus war man weit entfernt.

Entgegen populären Vorurteilen über jüdische Geschäftstüchtigkeit konnten sich

nur wenige Juden, beispielsweise im Textilhandel, emporarbeiten, was gelegentlich
einen langen Atem erforderte, wie etwa der sechzig Jahre dauernde Aufstieg der

22



[«öS
S»

Ë

1
iE

i
iE

1

I
«»s

Werbung als Symbol einer Erfolgsgeschichte. Rund sechzig Jahre nach ihrer Niederlassung im

Winterthurer Vorort Veltheim konnte die aus der südbadischen Landgemeinde Randegg
stammende Familie Biedermann inmitten der Altstadt von Winterthur das «Rothaus» als

modernes Textilwarenhaus eröffnen (Der Landbote vom 27. Februar 1907).

Familie Biedermann aus Veltheim-Winterthur deutlich macht.68 Nachdem der Kanton
die Juden über 230 Jahre (1634-1862) fern zu halten versucht hatte, waren sie 1900

doch von der Peripherie (den Landgemeinden und osteuropäischen «Schtetl») im

Zentrum angekommen. Trotz hartnäckiger Vorbehalte gegen sie und trotz starken

Assimilationsdrucks war die Zeit von 1850 bis 1900 keine Zeit des Scheiterns, sondern

weitgehend eine Erfolgsgeschichte im Zeichen der Akkulturation.

Anmerkungen

1 Wider den Mythos eines deutsch-jüdischen Gesprächs, in: Leo Baeck Institute Bulletin, Bd. 9 (1961),
S. 10-20.

2 Sorkin, David: The Transformation of German Jewry, 1750-1840, New York 1987; Meyer, Michael A.:

Response to Modernity. A History of the Reform Movement in Judaism, Oxford 1988.

3 Volkov, Shulamit: Die Juden in Deutschland 1780 bis 1914, München 2000, S. 8-17,42^16,86-101,137—

145; Barkai, Abraham: Jüdische Minderheit und Industrialisierung. Demographie, Berufe und

Einkommen der Juden 1850-1914,Tübingen 1988; vgl. Myers, David Nathan: Re-Inventing the Jewish

Past. European Jewish Intellectuals and the Zionist Return to History, New York 1995.

4 Wyrwa, Ulrich: Juden in der Toskana und in Preussen im Vergleich. Aufklärung und Emanzipation in

Florenz, Livorno, Berlin und Königsberg i. Pr., Tübingen 2003.

5 Katz, Jacob (Hg.): Towards Modernity, New Brunswick 1987; Brenner, Michael et al. (Hg.): Jewish

Emancipation Reconsidered. The French and German Models, Tübingen 2003; Meyer. Michael A. et

al. (Hg.): Deutsch-jüdische Geschichte in der Neuzeit, Bde. 2-3, München 1996/97.

6 Weldler-Steinberg, Augusta: Geschichte der Juden in der Schweiz, Bd. 1, Zürich 1966, S. 26, Bd. 2,

Zürich 1970, S. 198-202.

I
dor neuen (Toscliiifts-Lolialitiiten

ol-llaiis
Marktgasse ~9Q

Donnerstag Abend den 27. Februar 1908.
Zur çrfl. IlmirhticunK ladet c

E. Biedermann.
i«®
SB®

23



7 Kaufmann, Uri: From the Jewish Village to the City, in: Leo Baeck Institute - Year Book, Bd. 28 (1985),
S. 283-299.

8 StAZH. S 194.13.12. 1817. Statthalter Regensberg.
9 StAZH, PP 41 c (1825) Fremdenpolizei: Einheimische Krämer und Hausierer.

10 StAZH, N 36a, 23. 6. 1846, Statthalter Winterthur. Bernheim rechtfertigte sich dadurch, dass er

Baumwolltücher von Winterthurer Fabrikanten absetze.

11 Neue Israelitische Zeitung, Nr. 9,1.5.1879, S. 67.

12 Weldler-Steinberg (siehe Anm. 6), Bd. 2, S. 205.

13 Ebd., S. 143 f.

14 Ebd., S. 205.

15 Ebd., S. 151-161.

16 Richarz, Monika und Rürup, Reinhard (Hg.): Jüdisches Leben auf dem Lande, Tübingen 2000.

17 Kaufmann, Uri R.: Ein schweizerisch-jüdisches Leben für moderne Bildung und Emanzipation:
Marcus Getsch Dreifus, in: Kustermann, Abraham P. (Hg.): Jüdisches Leben im Bodenseeraum,
Ostfildern 1994, S. 109,111.

18 Kupfer, Claude und Weingarten, Ralph: Zwischen Ausgrenzung und Integration, Zürich 1999, S. 58,

Hinweis auf: Israelitisches Wochenblatt, Nr. 40,6.10.1967.
19 Siehe die CD-ROM des Phonogramm-Archivs der Universität Zürich oder die Transkription in:

Surbtaler Jiddisch. Heft 4, Schweizer Dialekte in Text und Ton, Zürich, Frauenfeld 1966, siehe

Aufnahme Nr. 7, S. 34-38; Kupfer und Weingarten (wie Anm. 18), S. 44.

20 Kaufmann, Uri R.: Das jüdische Schulwesen auf dem Lande. Baden und Elsass im Vergleich 1770-

1848, in: Richarz und Rürup (wie Anm. 16), S. 291-326.
21 Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 186 f.

22 Fritzsche, Bruno und Lemmenmeier, Max: Die revolutionäre Umgestaltung von Wirtschaft, Gesell¬

schaft und Staat 1780-1870, in: Geschichte des Kantons Zürich, hg. von Nikiaus Flüeler (t) und

Marianne Flüeler-Grauwiler, Bd. 3, Zürich 1994, S. 20-157, hier S. 38.

23 Briefe der gleichen Alterskohorte wären hinsichtlich Stil und Fehlern zu vergleichen. Je nach Ort
beherrschten zwischen zehn und fünfzehn Prozent der älteren jüdischen Männer im Elsass um 1846

nur das hebräische Alphabet. Bei den Frauen war der Anteil höher, vgl. Hyman, Paula: The

Emancipation of the Jews of Alsace, New Haven 1991, S. 68.

24 Züricher Freytagszeitung, Nr. 46,13.11.1835, S. 2.

25 Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 17-25.

26 Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 209; Kaufmann (wie Anm. 17), S. 114.

27 StAZH, N 36a, 9. 7.1841 : Protokoll Stadtrat Zürich.
28 Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 201, S. 283, Anm. 201, Hinweis StAZH, QQ W 1.8, S. 83,23.7.

1837. Siehe auch: Verzeichnis der Ansässen der Stadt Zürich auf das Neujahr 1817, S. 85: «Rise, Aron,
Handelsjude aus Hirsingen».

29 StAZH, N 36a, 9. 7.1841, Protokoll Stadtrat Zürich.
30 Littmann, Josef: 100 Jahre ICZ, in: Festschrift anlässlich des 100jährigen Bestehens der Israelitischen

Cultusgemeinde Zürich, Zürich 1962, S. 1-95, hier S. 10.

31 Hammer-Schenk, Harold: Synagogenbau in Deutschland. Geschichte einer zerstörten Tradition, Bd. 1,

Hamburg 1981, S. 130-146.

32 In den erhaltenen Protokollbüchern der ICZ findet sich kein Hinweis (Archiv für Zeitgeschichte,
Zürich).

33 Landau, E.: Die dem Räume entnommenen Synonyma für Gott in der neuhebräischen Literatur,
Zürich 1888, siehe hier Lebenslauf (Exemplar Universitätsbibliothek Heidelberg).

34 Kisch, Guido: Alexander Kisch (1848-1917). Eine Skizze seines Lebens und Wirkens, Tübingen 1934.

35 Meyer (wie Anm. 2); Breuer, Mordechai: Jüdische Orthodoxie im Kaiserreich, Frankfurt 1986; Volkov
(wie Anm. 3), S. 24-32,94-97.

36 Neue Israelitische Volkszeitung, Nr. 11,1.6.1879, nach Ansicht von Rabbiner Kisch verhinderte dieser

Streit lange den Bau der Synagoge.
37 Rom, Felix: Die Geschichte der IRG, in: Vorstand der israelitischen Religionsgesellschaft (Hg.):

Festschrift 100 Jahre IRG, Zürich 1995, S. 11-24.

24



38 Ebd., S. 15.

39 Zweig-Strauss, Hanna: David Farbstein (1868-1953), Zürich 2002, S. 29.

40 Largiadèr, Anton: Hundert Jahre Antiquarische Gesellschaft 1832-1932, Zürich 1932, S. 193-195,257.
Zu Stern: Nachruf in Neue Zürcher Zeitung, Nr. 515,26.3.1936.

41 Ehingen Paul: Die alte Schale ist nur fern, Zofingen 1994, S. 214 f.; Sibler. Georg: Geschichte der

Studentenverbindung Teutonia 1865-1965, Zürich 1965, S. 120, 172-191. Der jüdische Historiker
Alfred Stern war Ehrenmitglied Nr. 18.

42 Nettl, John P.: Rosa Luxemburg, Bd. 1, London 1966, S. 59-107; Labhart-Stadler, Verena: Rosa

Luxemburg an der Universität Zürich, Zürich 1978, S. 11-39.

43 Zipkes, Rudolf: Leben und Wirken der Sängerin Adele Zipkes-Bloch (1885-1918), Zürich 1990.

44 Wyrwa (wie Anm. 4), S. 136-142.
45 Officielle Sammlung der [...] erlassenen Gesetze, Beschlüsse und Verordnungen, Bd. 13, Zürich 1866,

S. 230-238, § 5: «anerkannte» Gemeinden; siehe Stierlin, Max: Die Katholiken im Kanton Zürich 1862-
1875 im Spannungsfeld zwischen Eingliederung und Absonderung, Zürich 1996.

46 Jüdische Volkszeitung, Nr. 5,5. 5.1896, S. 1; Israelitisches Wochenblatt, Nr. 6,9.2.1906, S. 5.

47 Jüdische Volkszeilung, Nr. 39,31.1.1895, S. 308.

48 Israelitisches Wochenblatt, Nr. 47, 22. 11. 1901, S. 1. Die zionistische Ortsgruppe wurde schon 1897

gegründet.
49 1905 und 1908 wurden in Zürich von der Ortsgruppe der Territorialisten zwei Broschüren gedruckt.
50 Talmud Tora Verein und Tiferet Bachurim-Verein («Zierde der Jünglinge»), beide 1896 gegründet, vgl.

Jüdische Volkszeitung, Nr. 39,31.1.1896, S. 311, Nr. 46,6. 3.1896, S. 349.

51 Israelitisches Wochenblatt, Nr. 2,11.1.1901, S. 4: Kreis 1:1019 Juden, Kreis 2:417, Kreis 3:916, Kreis 4:

162, Kreis 5: 229. Insgesamt wohnten nach dieser Angabe 2'753 Juden in der Stadt.
52 Littmann (wie Anm. 30), S. 34.

53 Schwarzfuchs, Simon: Du Juif à l'Israélite. Histoire d'une mutation, Paris 1989, S. 97-156; Feuerwerker,
David: L'émancipation des Juifs en France, Paris 1976. S. 241-445.

54 Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 2,S. 159-161. Die Revision der Bundesverfassung des Jahres 1874

kann nicht gelten, da hier mittels der neu verankerten Kultusfreiheit im Umfeld des Kulturkampfes
chrislkatholische Minderheiten in katholischen Kantonen geschützt werden sollten. Diese Auffassung
vertrat schon Augusta Weldler-Steinberg, siehe ihren Artikel «Schweiz» in: Jüdisches Lexikon, Bd. IV/
2, Nachdruck, Frankfurt 1981, Sp. 307.

55 Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 94-112.

56 Ragaz, Leonhard: Mein Weg, Zürich 1952, S. 123;Tagebuch nach Mattmüller, Markus: Leonhard Ragaz
und der religiöse Sozialismus. Eine Biographie, Bd. 1, Zollikon 1957, S. 25 f. und 56.

57 StAZH, T 59 c, 17. 9. 1877, 20. 1. 1881 (Weigerung der Prüfung von Statuten der ICZ), 28. 8. 1884

(Ablehnung einer Teilnahme an der Einweihung), NN 3.29 Protokoll der Direktion des Innern (1877);
Zentralbibliothek Zürich, Nachlass Gustav Vogt, 6.36, Charles Guggenheim-Sax an Vogt, 31.10.1877.

58 Külling, Friedrich: Bei uns wie überall? Antisemitismus, Zürich 1978, S. 160-189, freundliche Hinweise

zur Biografie Bodmers (1832-1897) von Peter Niederhäuser.
59 Man konsultiere die Jahrgänge 1879 bis 1884.

60 Külling (wie Anm. 58), Karikaturen auf S. 79,91 f., 114,125,135,173,219,238.
61 Der Landbote, Winterthur, Nr. 132,4.6.1862, Nr. 186,6. 8.1862; Neue Zürcher Zeitung, 1862: Nr. 144,

158,211,266,184,1863: Nr. 192,208,210,221.
62 Krauthammer. Pascal: Das Schächtverbot in der Schweiz, Zürich 2000, S. 85-94.
63 Züricher Post. Nr. 198,24. 8.1893.
64 Stadtarchiv Zürich, V.H.a.42.: 8 f. Protokoll der Zentralschulpflege der Stadt Zürich, S. 97,26.10.1893.
65 Ebd., Bezug auf die Sitzung vom 5.11.1890.
66 Protokoll der Zentralschulpflege, Nr. 589,19. 9.1901: «starres Festhalten an Satzung».
67 Protokoll Regierungsrat 1914, Nr. 2'789, zit. nach Huser Bugmann, Karin: Schtetl an der Sihl.

Einwanderung, Leben und Alltag der Ostjuden in Zürich, 1880-1939, Zürich 1998, S. 153.

68 Biedermann-Moos, Bertha: Von Veltheim nach Winterthur, in: Maajan, Heft 44 (1977), S. T088-T090
(Druck eines Manuskripts aus der Zeit um 1925): Stadtbibliothek Winterthur, XVIIa 529/24: Prospekt
der Eröffnung des umgebauten Rothauses, 23. 6.1930.

25


	Zur Akkulturation der Juden in Zürich 1850-1900

