Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 72 (2005)

Artikel: Zur Akkulturation der Juden in Zirich 1850-1900
Autor: Kaufmann, Uri Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1045414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1045414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biirgerliches Leben als Ideal. Die dem Familiennamen nach
aus einer der beiden jiidischen Landgemeinden des Aargaus
stammende Fanny Bloch-Bernheim kleidete sich um 1860 in
schwarzem Ziircher Seidenstoff. Die Familie gehorte zu den
ersten nach dem Mittelalter in der Stadt Ziirich zugelassenen
judischen Familien. (Vorlage Staatsarchiv Ziirich, Bild Martin
Leonhard)



Zur Akkulturation der Juden in Ziirich 1850-1900

Uri Robert Kaufmann

Welche gesellschaftliche Stellung nahmen die Juden in Westeuropa in der zweiten
Hailfte des 19. Jahrhunderts ein? Und in welcher Beziehung standen Juden zu ihrem
christlichen Umfeld? Uber diese Fragen gibt es seit einiger Zeit eine aufschlussreiche
Debatte: Richtete sich die idltere zionistische Historiografie nach dem Verdikt von
Gershom Scholem, der von einem volligen Scheitern der Integration der Juden in
Deutschland und Europa iiberhaupt ausging,' so betonen Diasporahistoriker wie
David Sorkin oder Michael A. Meyer die Eigenstidndigkeit einer deutsch-jiidischen
Kultur auch und gerade in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts.? Die jiingere
israelische Historiografie schliesst sich dieser Tendenz mit Vorbehalten an, so etwa
Shulamit Volkov, die den Begriff der «Dissimilation» einfiihrte, oder Abraham Barkai,
der die Besonderheiten der Berufsstruktur der Juden bis zum Ende der Weimarer
Republik betont.? Eine neue vergleichende Arbeit eines deutschen Historikers relati-
viert gleichzeitig das Verdikt von Scholem beziiglich Preussens und Berlins.* Insgesamt
wiren die Fragen von Akkulturation und innerjiidischer religioser Diversifizierung
starker mit christlichen Minderheiten, also integrativ, sowie national vergleichend zu
betrachten.

Verschiedene Begriffe spielen innerhalb dieser Diskussion und fiir die folgenden
Ausfiihrungen eine zentrale Rolle. Unter «Assimilation» verstehe ich die Selbstauf-
16sung, etwa durch eine sdkulare Lebenshaltung und Desinteresse an jiidischer Kultur
oder durch Taufe, unter «Akkulturation» einen Austausch von kulturellen Werten
zwischen Minderheit und Mehrheit unter Wahrung der Gruppenidentitit und unter
«Emanzipation» den Kampf um rechtliche Gleichstellung. Die europiisch-jiidische
Geschichte in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts war in Westeuropa durch den
Kampf um Gleichberechtigung (erreicht in Sardinien-Piemont 1848, in Osterreich-
Ungarn 1867, im Deutschen Reich 1871, in der Schweiz 1879), Urbanisierung und einen
langsamen sozialen Aufstieg gekennzeichnet.” Vorher hatten Frankreich (1791) und die
Niederlande (1796) die Juden gleichgestellt. In den jungen USA und den englischen
Kolonien Amerikas gab es nie staatliche Einschrankungen. In Osteuropa (ausserhalb
Russlands) sollte die teilweise Gleichstellung hingegen ein kurzes Zwischenspiel
(1920-1939) bleiben.

In «Akkulturation» steckt der Begriff «Kultur», doch was bedeutet dieses Wort? Ist
das bildungsbiirgerliche Ideal — etwa der biirgerliche deutsche Antikenkult — das Mass
aller Dinge? Pragmatisch verstehe ich hier darunter den Erwerb der biirgerlichen
allgemeinen Bildung. Davon ausgehend, bauen meine Ausfithrungen auf folgenden
Fragen auf: Worin unterschied sich die Kultur der Juden von derjenigen der Mehrheits-
bevolkerung um 18507 Wurden die Juden in Ziirich gesellschaftlich bis 1900 integriert?
Erfuhren sie mehr Ablehnung oder mehr Zustimmung?

11



Juden um Ziirich

Fiir den Kanton Ziirich sind zuerst einmal die jiidischen Landgemeinden in der Nihe
des Kantonsgebietes relevant. Im Gegensatz zu Mannheim, Karlsruhe, Frankfurt,
Hamburg, Breslau oder Darmstadt, wo Juden schon um 1800 an biirgerliche Bildungs-
ideale akkulturiert waren, durften im Ziirich des 18. Jahrhunderts keine Juden wohnen,
ja seit 1634 nicht einmal das Gebiet des heutigen Kantons betreten oder Waren
transportieren lassen.’

Im aargauischen Surbtal hingegen lebten in Endingen und Lengnau um 1850 1’500
Juden. In Endingen machten sie die Hélfte der Dorfbevilkerung aus, deshalb stellte
sich hier die Frage der Integration anders. Sie bildeten sich selbst verwaltende
Gruppen, die schon im 18. Jahrhundert mit deutlich sichtbaren Synagogenbauten
Zeichen im offentlichen Raum gesetzt hatten. Hier existierten eigene religiose und
gesellschaftliche Gruppierungen, die sich wie Katholiken und Protestanten um 1850/
1900 auf dem Lande gesellschaftlich wenig mischten. Weiter wohnten in der badischen
Nachbarschaft in Tiengen bei Waldshut und noérdlich von Diessenhofen auf der
rechtsrheinischen, siidbadischen Seite in Gailingen, Randegg und Worblingen weitere
1’500 Juden.” Etwas mehr auf die Ostschweiz ausgerichtet waren Wangen am Untersee
und Hohenems im Vorarlberg (200 und 521 jiidische Einwohner). Diese Landjuden
waren in Ziirich trotz der erwidhnten Abwehrpolitik nicht fremd. Die Wurzeln ihrer
Ansiedlung gehen im Raum Waldshut und in der Grafschaft Baden auf die 1560er
Jahre, fiir Gailingen auf 1655 und fiir Hohenems auf mindestens 1617 zuriick. Im
Grenzgebiet zum Kanton — und auch innerhalb, falls es keine Denunzianten gab — kam
es durchaus zu Kontakten zwischen Ziircher Bauern und jiidischen Handelsleuten.®
Zur Zeit der Helvetik (1798-1803) duldete Ziirich ein paar jiidische Geschiftsleute aus
dem Elsass. Obwohl nach 1803 im Kanton Ziirich ein «Berufsverbot» fiir Juden
herrschte — Juden waren im Rindviehhandel bis 1855 prinzipiell nicht zugelassen, im
Hausierhandel durfte 1825 eine kleine Gruppe von 27 patentierten «Hebrdern» nur auf
der Landschaft (nicht aber in der Stadt Ziirich) Mirkte (aber nicht Privathéuser)
besuchen —, waren sie préisent.” Der Textilhdndler Hermann Bernheim aus Lengnau
bereiste die Umgebung von Winterthur (Toss) seit den 1820er Jahren, Isaak und Wolf
Guggenheim aus Endingen waren 1846 schon dreissig Jahre in Ziirich titig.'” Sie
stiegen im Gasthaus Rothaus an der Marktgasse im Niederdorf ab, waren rechtlich
bloss «Aufenthalter» und erschienen auf der im «Tagblatt der Stadt Ziirich» vertffent-
lichten Gésteliste. Um zu verhindern, dass die wenigen geduldeten Hindler Familien-
angehorige nachzogen, verbot diesen die Stadt Ziirich das Ubernachten.!! Sie wichen
auf Vorortsgemeinden wie Hottingen aus.

Juden waren im Kanton Ziirich um 1850 also nicht mehr «fremd», hatten aber kein
Recht auf freie Niederlassung. Dieser Kampf um Freiziigigkeit sollte die Juden in der
Schweiz bis 1864/66 beschiftigen.'? Schiitzenhilfe leistete — aber erst nach 1859 — das
machtige Frankreich. Dieses forderte in einem Freihandelsvertrag 1864 ausdriicklich
die freie Niederlassung fiir franzosische jiidische Staatsbiirger. Eine Anderung der
Bundesverfassung von 1848 wurde notig, die die Schweizer Juden diskriminierte. Vor
die Wahl gestellt, den wichtigen Absatzmarkt Frankreich zu verlieren oder die Juden
zuzulassen, liess sich 1866 eine knappe Mehrheit der ménnlichen Stimmbiirger mit

12



einem noch knapperen Stindemehr iiberzeugen.” Ziirich hatte auf kantonaler Ebene
schon 1862 Niederlassungsbeschrankungen und einige andere Ungleichheiten abge-
schafft, beharrte aber bei der Einbiirgerung bis 1866 auf dem Nachweis eines
Taufscheins." Hier wirkte das Ideal des exklusiv christlichen Staates im liberalen
Ziirich lange nach. Es entstand die paradoxe Situation, dass ab 1867 Juden Ziircher
Ortsbiirger werden konnten, in ihren alten Stammgemeinden im Aargau bis 1879 aber
nur «Korporationsgenossen» ohne Ortsbiirgerrechte blieben."

Die Kultur der Landjuden

Um 1850 richtete sich der Alltag der Landjuden noch weitgehend nach den iiberliefer-
ten jiidischen religiésen Vorschriften.'® Die Héndler waren unter der Woche allerdings
auf sich gestellt, konnten auf ihren langen Handelsreisen als Hausierer und Vieh-
hiandler meist nicht in Gemeinschaft beten und kamen erst am Freitagmittag in ihre
Landgemeinde zuriick. In den jiidischen Taschenkalendern waren auch die christlichen
Feiertage und wichtigen Mairkte angegeben. Zur Wahrung der Speisevorschriften
deponierte man in christlichen Wirtshdusern auf dem Lande koschere Pfannen und
beschrieb sie mit Kreide auf Hebrédisch mit dem Titel des jeweiligen biblischen
Wochenabschnitts, damit sie nicht in unbefugte Hidnde gerieten. Allerdings hatte unter
den Landjuden um 1850 schon eine Debatte um die Modernisierung des Gottesdiens-
tes eingesetzt. Der grosse Vorkdmpfer der Gleichberechtigung der Juden in der
Schweiz, Lehrer Markus Getsch Dreifus (1812-1877) aus Endingen, hatte am
aargauischen Lehrerseminar, in Strassburg und in Karlsruhe bei einem Stiftungs-
rabbiner gelernt.'” Als modern ausgebildeter Lehrer kam er 1831 nach Endingen
zuriick und studierte 1835 kurz an der Universitidt Basel. Vor dieser Zeit wird es einige
Landjuden gegeben haben, die nur die hebrédischen Buchstaben beherrschten und
keine in lateinischen Lettern gedruckten Biicher lesen konnten. Im modernen Lehr-
plan der jiidischen Volksschulen im Surbtal des Jahres 1845 wurden traditionelle
jidische Elemente durchaus hochgehalten, etwa das «jiidisch-deutsch Schreiben» in
hebréischer Kurrentschrift, was nach 1834 an den badisch-jiidischen Schulen verboten
worden war.'® Sechzehn Stunden Religionsunterricht in der Woche fiir die Mittelstufe
waren beileibe kein «assimilierendes» Bildungsprogramm. Der Unterricht war religit-
ser geprégt als in protestantischen Landschulen. Kein Wunder, hielt sich das Jiidisch-
Deutsche oder Westjiddische in diesen Familien erstaunlich lange. Sogar der in der
Stadt Ziirich aufgewachsene Pferdehédndlersohn Henri Guggenheim (* 1887) konnte
noch 1961 alle sprachlichen Register ziehen; das damals aufgezeichnete Gesprich gibt
namlich nicht die einfachere alltigliche Umgangssprache wieder, die viel weniger
Hebraismen aufwies."

In der badischen Nachbarschaft wurde das jiidische Schulwesen ebenfalls moderni-
siert, allgemeine Fidcher eingefiihrt und Lehrer systematisch vorgebildet. Leopold
Moos in Randegg griindete schon 1815 die erste moderne jiidische Volksschule im
Grossherzogtum Baden.” Die landlichen jiidischen Schulen in Baden und der Schweiz
erhielten im Allgemeinen gute Wertungen bei den christlichen Behérden.”’ Man
konnte sogar die Hypothese aufstellen, dass vom Blickwinkel der bildungsbiirgerlichen

13



Ra"de% @ Worblingen

. Gailingen

@ Wangen
. Stammheim

Winterthur

Ziirich

655
\ ‘ PFAFFIKERSEE

GREIFENSEE

Konzept und Realisation:
R. U. Kaufmann, J. Bollag,
P. Haller, 2004

Legende
@ Landgemeinde mit weniger als 500 jiid. Einwohnern

0 5 10 20 Kilometer
. Landgemeinde mit 900 jid. Einwohnern STl o ] SIS [ e |

Jiidische Landgemeinden im Umfeld des Kantons Ziirich um 1850 mit einer schematischen
Darstellung der wichtigsten Strassen.

Kultur die Landjuden von den 1830er Jahren an im Vergleich zur christlichen
lindlichen Bevolkerung gar einen Vorsprung in der Akkulturation aufwiesen. Die
christlichen ldndlichen Schulen waren im Gegensatz zu den jiidischen Volksschulen
wihrend der Erntezeiten im Sommer und Herbst lange geschlossen, wie auch viele
Bauern Vorurteile gegen alles «Studierte» hatten. Ihr Ideal lag in der physischen
Landarbeit, an der alle anderen Bevolkerungsschichten gemessen wurden. Kleinbau-
ern wollten und konnten sich keine professionelle landwirtschaftliche Ausbildung
leisten.”” Doch ist dieser Akkulturationsunterschied zwischen landlichen Juden und
Christen methodisch schwer zu fassen.”

Lehrer Dreifus aus Endingen trat 1835 in der Ziircher Presse als Verteidiger der
Gleichstellung ohne Vorbedingungen auf,** verfasste Eingaben an die aargauische
Kantonsregierung, die die Juden 1838 bei der Einbiirgerung der Heimatlosen «verges-

14



sen» hatte, oder an die Bundesversammlung, die 1848 die Diskriminierung der
Schweizer Juden hinsichtlich der freien Niederlassung in der neuen Bundesverfassung
festschrieb.” Er war als Wortfiihrer der Aargauer Juden akkulturiert, das heisst, er
beherrschte die Standards der Mehrheitskultur und behielt seine jiidische Identitét bei.
In Endingen galt er als Anfiihrer der liberalen Partei in der jiidischen Gemeinde, die
sich um den dortigen, 1850 gegriindeten Israelitischen Mannerchor gruppiert hatte.
Dass dieser 1852 am aargauischen Singerfest in Lenzburg mit dem Lied «Briider,
reicht die Hand zum Bunde» auftrat, war Programm und Ideologie zugleich, ndmlich
die Bitte um Integration und Anerkennung.*

Die innerjiidische religiose Debatte in den Landgemeinden ist noch schlecht
erforscht. Tatsache ist jedoch, dass die durch Landjuden in den 1860er Jahren
gegriindeten stddtischen Gemeinden in Konstanz, Freiburg, Offenburg oder Ziirich
alle nicht orthodox waren.

Eigenorganisation

Um 1798 war Ziirich fiir Juden eine verbotene Stadt. Bis 1850 hatte der Stadtrat etwa
ein Dutzend jiidische Familien auf der Basis von Einzelprivilegien zugelassen.”” Unter
diesen wenigen finden sich Elsdsser Familien, die in ihrer Heimat seit 1791 gleichbe-
rechtigte Biirger waren. So war es fiir Jacques Ris selbstversténdlich, 1832 um ein
Offizierspatent nachzufragen, was Oberst von Orelli allerdings vor den Kopf stiess.”
Ein Jude als Offizier — das konnte man sich auch im liberalen Ziirich nicht vorstellen.
Die Familie Ris, die sich im Textilhandel und Bankwesen betétigte, war 1817 als erste
jidische Familie zugelassen worden und hatte vor 1850 eine bescheidene jiidische
Infrastruktur aufgebaut. Ein privater Religionslehrer war angestellt worden, der in
Ziirich auch schichtete.?” 1858 fand sich ein Dutzend Familien zusammen und mietete
fiir die hohen Feiertage im Herbst den Saal des bereits erwdhnten Gasthauses Rothaus
im Niederdorf.* 1862 wurde formell der Israelitische Cultusverein (nach 1880: Israeliti-
sche Cultusgemeinde) in Ziirich gegriindet. Einigen war die Riickreise in die Landge-
meinden zu beschwerlich geworden. Nach 1858 fand in Ziirich vermutlich kein
jidischer Wochentagsgottesdienst statt, auch dann nicht, als 1884 eine prachtvolle
Synagoge an der Léwenstrasse eingeweiht wurde. Die notige Mindestzahl von zehn
maiannlichen Personen {iber dreizehn Jahren wire zwar vorhanden gewesen, da in
Ziirich 1888 1°222 Juden bei der Einwohnerkontrolle eingetragen waren. Es gab
damals jedoch noch kaum orthodoxe Familien in der Stadt.

Prisenz im offentlichen Raum der Stadt

Die Errichtung einer Synagoge in Zirich war schon 1883 auf die schweizerische
Landesausstellung hin geplant gewesen, was den Symbolcharakter des Baus unter-
streicht. Zur Einweihung im folgenden Jahr organisierte man einen Offentlichen
Umzug, der ein Zeichen fiir die angestrebte Integration als eigensténdige, selbstbe-
wusste Gruppe setzen sollte. Die beiden christlichen Architekten Alfred Chiodera und

15



Theophil Tschudy nahmen sich die 1881 eingeweihte St. Galler Synagoge zum Vorbild.
Der maurische Baustil war zu dieser Zeit in Mode und weniger christlich konnotiert
wie die zeitgenossische Neugotik. Allerdings wire noch abzuklédren, ob die Gestaltung
stirker von den Architekten, Schiiler von Gottfried Semper, der selbst in Dresden 1840
eine Synagoge gebaut hatte,” oder vom Vorstand der Cultusgemeinde bestimmt
wurde.®

Eine neue religiose Infrastruktur

Fiir die kleine Gruppe jiidischer Familien um den Cultusverein war es schwierig, einen
Rabbiner oder Religionslehrer zu finden. Der Kantor und Schichter Alfred Lang
musste, wie in einer kleinen Landgemeinde, auch unterrichten. Uber seine Ausbildung
ist nichts bekannt. 1872-1874 wurde der alte Lehrer Marcus Getsch Dreifus noch
einmal bemiiht. Mit Elisdus Landau aus Galizien kam 1885 ein akademisch gebildeter
Religionslehrer nach Ziirich.* Er hatte einen Teil seiner Ausbildung an der liberalen
Hochschule fiir die Wissenschaft des Judentums erhalten. 1893 wurde Rabbiner Dr.
Martin Littmann eingestellt. Er hatte {iber die Geschichte der jiidischen Bibelexegese
promoviert und war am (konservativen) Breslauer Rabbinerseminar ausgebildet
worden. 1896 wurde David Strauss als Religionslehrer und Kantor berufen. Strauss war
Absolvent der staatlich anerkannten (orthodoxen) Israelitischen Lehrerbildungsan-
stalt in Wiirzburg. Der Vorstand der Cultusgemeinde — einfache Handelsleute — legte
Wert auf «bildungsbiirgerliche Reputation» und eine Professionalisierung des Religions-
unterrichts. Zudem ging er wahrscheinlich mit diesen Wahlen auf die traditionalistische
innere Opposition ein: Strauss kam von einer orthodoxen Institution, Littmann von
einer konservativ-religiosen. Bald wurde Ziirich zum Ort der jiidischen Stimme der
Schweiz: Rabbiner Alexander Kisch (1848-1917) edierte wihrend seiner kurzen
Amtszeit (1877-1881) die «Neue Israelitische Zeitung», kehrte aber aus Protest iiber
das Zaudern beim Synagogenbau nach Prag zuriick.** Hermann Berliner unternahm
um 1895/96 mit der «Jiidischen Volkszeitung und Zentralorgan fiir die Israeliten in der
Schweiz» einen erneuten Versuch. Doch erst Strauss und Littmann hatten mit dem im
Januar 1901 erstmals erscheinenden «Israelitischen Wochenblatt fiir die Schweiz» lang
anhaltenden Erfolg.

Die Ziircher Juden verfolgten mit Interesse die Debatten in Deutschland iiber die
Modernisierung des Judentums und des Gottesdienstes.*® Die Synagoge Lowenstrasse
verfiigte iber ein Harmonium, was auf den ersten Blick eine Neuerung darstellte. Doch
erweist sich das Harmonium, dessen Anschaffung heftige Diskussionen vorausgegan-
gen waren,*® im Vergleich zur Orgel als ein konservativer Kompromiss. Die Cultus-
gemeinde war demnach weder reformerisch noch liberal, sondern konservativ einge-
stellt. An Harmonium und gemischtem Synagogenchor stiessen sich trotzdem orthodoxe
Familien, die schliesslich 1891 im privaten Rahmen eine Betgemeinschaft griindeten,
wo sie sich téaglich trafen.”” Nach einigem Hin und Her trennten sie sich 1895/98 von der
Cultusgemeinde und bauten mit der Israelitischen Religionsgesellschaft Ziirich (IRGZ)
eine separate Organisation auf. Gemaiss Statuten durften nur diejenigen Mitglieder
sein, die streng orthodox lebten — was die Mehrheit der Juden in Ziirich ausschloss. [hre

16



Innenraum der 1884 errichteten Synagoge an der
Lowenstrasse in Ziirich. Das angesehene (christ-
liche) Architekturbiiro Chiodera und Tschudy
wihlte eine prichtige orientalisierende Schab-
lonenmalerei, die heute nicht mehr sichtbar ist.
(Vorlage Staatsarchiv Ziirich, Bild Martin Leon-
hard)

«Erfindung einer Tradition» beinhaltete aber — im Gegensatz zur osteuropdisch-
jiidischen Orthodoxie — das Abhalten von Predigten, das Auftreten eines Ménnerchors,
die Betonung von Disziplin und Andacht im Gottesdienst sowie die Bejahung
akademischer Bildung. Ihr neuer Lehrer und spiterer erster Rabbiner, Armin Korn-
fein, war vor seiner Berufung (1895) immerhin Gasthorer der Universitit Ziirich
gewesen.*®

Gleichzeitig zogen orthodoxe Ostjuden in die Stadt, die sich von Anfang an
getrennt organisierten (Minjanverein Ziirich 3) oder sich der Cultusgemeinde an-
schlossen, wie 1898 David Farbstein (1868-1953), der 1902 Ziircher Kantonsrat der SP

wurde.*



Fivifdie Bolkisieitung

Jentval-Ovgan jitr die Jsvacliten in der Scdyweis.

Leiede, Friede pem Feonen wic dom Uakhen ! o 55 10 B s

Hedatrion 1nd Groedition:
Wilderirmiie N 27,

e foll mud
Andenten ac
et dagit fies

st e s 8

annren allen Bt
1L <
new

eitei, i

balenjen
v _.n\u Hiripr .m be mmiere Wetien | yody oy ¢

oder jollien |r 13

Wlant | widagegiid ala mdit ||rr’1 jeirpemdiy

hen: Glauben amges | cof@ren v
" . |

vedien ‘”:;:_"" | e wollen guy Beannwvorting dsfer Froge

oo mml‘i‘l"‘!l::: cinem Vi dzr mnter beil jei

e tenen :Hn'n' tebenden | § qen i exjrer e
fred

eofien Tooren | M

nidit ,““ it N ctnent Artitel der Dejemberad mmm\ dey
\uimlm uuuﬂr et Dere Haphiner e,

adr e Brity fibey

Dir Freitagabend-Lrier.

@ lafir fid wide fewquen, Doii Die jidiiden
Stexi Inierer moder t nibicsen,
b e

der Benrteiling fel

Z i) o Digien pen

i i

#* we Naidite, oo ¢

+e Midhejuoe i erf 1 von i

£ als nnhn fechir, qeacyeet b gepticien g

" D

* nex "Iwmmull iiever Vebver wiertenmnt

* "t r Dest Wil juden Jrousiie

* fi fehvt widy any dew

* " 1y, de Per wmbrbafs glin

5 RIS y||\| joll; jondern e ue t audy, | Ehirfurdst
B de  nertenmmg,  diiden w umd | dund atle dies
EFEREFRGERFFRFFFrFF TP RN FFF SR FRBGFFFRFFFR RS

Integration?

'm’wwﬂa&ais-e;-wwwwwwﬁswwwww»a:e}ﬁss}f;»‘q‘=et.:«;-o;»

Nicht jeder Versuch, eine jtidische
Stimme zu etablieren, gliickte. Auch
die «Jiidische Volkszeitung» ver-
schwand bald wieder (Ziirich 1895-
1898).

Am einfachsten fassbar ist die gesellschaftliche Integration mittels der Mitgliedschaft
in Vereinen und gelehrten Gesellschaften. In der Stadt Ziirich gab es verschiedene
Milieus: Die Akademiker um die Hochschulen waren eher weltoffen, ein Teil der
alteingesessenen protestantischen Oberschicht hingegen sehr konservativ. Jiidische
Dozenten der Universitidt und des Polytechnikums prédgten das Vereinsleben der
Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich, so etwa die Historiker Maximilian Biidinger,
Alfred Stern, Georg Caro und der Altphilologe Moritz Guggenheim.* Bei den
Studentenverbindungen zeigt sich ein gemischtes Bild: Die Ziircher Zofingia nahm
Juden auf, wie die Teutonia,* andere in der Tradition der deutschen Burschenschaft
stehende wie die «Arminia» nicht. Diese hatte 1893 einen Arierparagrafen eingefiihrt
und vertrat das Prinzip der «vélkischen Erziehung». In sozialistischen Gruppen waren
jiidische Studenten aus Osteuropa prasent. Rosa Luxemburg, Doktorandin in Ziirich,
arbeitete an einer internationalistisch ausgerichteten polnischen sozialistischen Zeit-
schrift in Paris mit.** Sie wollte — wie viele andere — aus ithrem universalistischen
politischen Verstdandnis heraus nicht als Jiidin angesprochen werden. Die Freimaurer-
loge «modestia cum libertate» hatte einzelne jiidische Mitglieder, die Ziinfte, Hort der

18



Konservativen, in diesem Zeitraum allem Anschein nach nicht. Auch im Ziircher
Minnerchor finden wir keinen jiidischen Namen auf den Mitgliederlisten.

In der stddtischen Politik sind Juden bis 1900 nicht zu finden, und auch danach
fielen jiidische Kandidaten bei Wahlen oft durch, so etwa der Jurist Artur Mamelok bei
den Demokraten.

Bis 1900 profilierten sich nur wenige Juden im Kulturleben der Stadt. Ein Salon des
Textilhdndlers Weill-Einstein existierte zu diesem Zeitpunkt. Adele Bloch bereitete sich
um 1903 auf eine Karriere als Sdngerin vor. Erst jetzt schaffte es diese Familie, ihrer
Tochter eine Ausbildung in Berlin zu finanzieren.” Sie hatte vorher im elterlichen
Betrieb, einer Textilfirma, mitgearbeitet und Wische kontrolliert. Die jiidischen Familien
mussten sich zuerst einen gewissen Wohlstand erarbeiten, um als Kulturforderer in
Erscheinung treten zu konnen. Im Vergleich zu Berlin ldsst sich hier ein Akkulturations-
riickstand von iiber hundert Jahren belegen, denn in der preussischen Hauptstadt waren
schon vor 1800 Juden in einigen Gesellschaften und Klubs Mitglied.*

Die Frage der gesellschaftlichen Integration der Juden miisste allerdings eher mit
der Situation der Katholiken in Ziirich verglichen werden, die ebenfalls Neuankdmm-
linge waren. Hatten sie dhnliche oder sogar grossere Schwierigkeiten? Oder spielte
hier das unterschiedliche Sozialprofil eine Rolle? Viele Katholiken waren auslédndische
(italienische) Arbeiter oder stammten aus bauerlichen Familien der Innerschweiz und
waren weit vom stiddtisch-biirgerlichen Kulturbegriff entfernt. Ausdruck gesellschaftli-
cher Vorbehalte war auch, dass die Katholiken in Ziirich und Winterthur erst 1863
anerkannt wurden.” Im Gegensatz zu den Juden wurde ihnen in Ziirich mit der
Augustinerkirche immerhin ein Gotteshaus zur Verfiigung gestellt.

Eigenes Profil: Ein jiidisches Vereinswesen entsteht

Erst in den 1890er Jahren baute sich, von wenigen Vorldufern abgesehen, allméhlich ein
jidisches Vereinswesen auf. Die 1894 gegriindete Réunion bot ein jiidisches Kultur-
programm an, das es vorher in der Stadt nicht gegeben hatte.* Mit dem liberalen Pfarrer
von St. Peter, Konrad Furrer, hatte man einen Ansprechpartner fiir biblische Themen und
lud sogar zu dessen Vortrédgen in Kirchen ein, ein Zeichen fiir eine Aufgeschlossenheit.”’
Von den 1870er Jahren an wurde Ziirich zu einem Anziehungspunkt fiir Studenten aus
Russland. Viele unter ihnen waren Juden. Die jiidischen Studentinnen spielten im
Medizinstudium eine grosse Rolle. Sie waren an einer Integration aber weniger interes-
siert. Von 1897/1900 an entwickelte sich unter ihnen ein politisches jiidisches Vereins-
wesen. Besonders stark waren die «Bundisten», die eine Gleichstellung in Polen oder
Russland als nationale Minderheit mit Minderheitenrechten erstrebten. Diese Bewegung
war sozialistisch, sikular und hatte als Basis die jiddische Kultur. Die damals etwas
weniger zahlreichen Zionisten traumten vom Aufbau des Landes Israel durch den neuen
hebriischen Menschen, den Pionier oder «Chaluz».*® Die «Territorialisten» schliesslich
suchten irgendwo auf der Welt ein Gebiet, wo die verfolgten Ostjuden leben konnten.*
Die Studenten wollten nicht zum «Schtetl» gehoren.

Ausserhalb der Hochschulen, im orthodoxen Milieu, wurden religiose «Lern-
vereine» aktiv, die Vortrige zu wichtigen religiosen Personlichkeiten anboten.”” Kurz,

19



Fiir

| Sthulpfiege ber Sftacl. Sultnsgemcinde Jiivid).| Pensionat israclite
| Dortrags-Ipklus de demoiselles

| bet Sherun Nabbiner Dr &L Littamn |
fiie die veifere Jugend und fir Exwardifene Mme. C. Haas
Lausanmne.
Emlr bes gunfm Yerrinshaufes', 'lﬂlumv 'w\ ":‘rrml; W Im-nnriel‘.
Dritter Dortrag = wziestl

Um 1900 hatte sich ein intensives kultu-
relles und religioses jiidisches Leben in
Zirich entwickelt. Inseratenseite aus
dem «Israelitischen Wochenblatt fiir die

guleu Kaffee 3f!n=[ in feinex !lchgmu'“ m,r! ve[danku]]g

S-Inuu ben 1. Ecbrunr, and]lnmnus 3
Bir erlouben und gu dicjem Bordtrag uum!m it
en; ber Gintrilt ift frei.

Schweiz» vom Mirz 1903.

Die Schulptiege.

t  Jiidisch- lmrérxschcr Abend

| Gruppe ju<ii~.._l1cv buulonten

im
| Hotel zum ,Rigiblick"
| Samstag den 31 Januar |m abends s Ubr.
Eintritta-Billots sind w baben boi den Herren

Jieques lluh_ lhhnh fstrasse 83 and
Dr. Tarbstein.

Hemens s Yartandes
44 Uhe o e lll-uel’ta!n e ’,'w“,‘," ‘,f,"”"ﬂ" e
2 b Iwen 4

trafe 12

| ikum aafimeriem macken

Epluerle Verein Reumon Zarich.
Parisieme |7 PURIM -

. . . | ﬁ‘ SR |
TuinsBrmsehwigyr. §| 3 1903 - .3 BRETRETN
Afirificafie 15, & —_— {“‘.\i_ Sir Moses Montefiore

Ziirich. 7 y in Lebensgrdsso, foinsto Li-
Teloghon 3618, ‘ Vcrlauﬂge Anzeige: togrsptin de bordimies P

| Grosser Maskenball mf vt

p or Hild l-r 5 empliel slilt zor
genelg mn \hmmz 4
= = . Feldheim, Zurich
=== Samstag den 7. Marz. wmme
=" Naheres durch die Circulare. =3
Ftir hervorragende Kostime:

Quittuna.

Hé

merzierde in keiner isracliti-
:;h!u Familie fehlen. 4

‘ollh als herrliche Zim-
Herren - Preise,

Damen=- "
Charakter- .. 1
’ Gruppen-

e Chewra Radildya, Jitvid). B
| Stiftunasyeft.

Gorso-Theater,

7 G Wioie rafoeriammiung vom 15
glsleia qenii, fofl dad felmai chen witerce Yeretnd feflid
o erden. |
Bazngsqnnlle L { an o e s e e Ztiirich
1r gutea rohien und. | Ader n m mu ek tonet sipbes ~ .
L . Febradr atexdd [oll gisdann das Direktion: Jallus Grauaug

frisch gebranaten

Kaffee.

Nar mock heats Freitaz:

_.»tt-fhnupfcﬁ mlt _wﬁcﬂ'cu |
b 1 Auftreten von

aendlatr | grisatem n.um g lmummvn-
* | fbrige Prog-ra.mm.
Denkbar grésster Erfolg

Skrld, den 20, Tannar 1k
| m ||l1|lrl s Yortundes der lhrln nmm
Samuel Brandenburacr, His

es existierte in der Stadt Ziirich ein breites politisches und religioses jiidisches
Spektrum an Vereinen, das bis 1914 weiter ausgebaut wurde.

Die orthodoxen Familien waren an Integration vermutlich weniger interessiert. Die
religiose Lebenspraxis verunmdoglichte eine Teilnahme an den gemeinsamen Essen von
Vereinsmitgliedern. Dafiir war der soziale Zusammenhalt durch die zweimal an einem
Wochentag und dreimal am Schabbat stattfindenden Gottesdienstbesuche sowie
verwandtschaftlichen Beziehungen so eng, dass man von zwei Subgesellschaften, einer
orthodox westjlidischen und einer ostjiidischen, sprechen kann.

Man wohnte in den gleichen Stadtvierteln — die Ostjuden vor allem in den Kreisen
drei und vier, die Westjuden in den Kreisen eins und zwer’' — und besuchte die gleichen
Lebensmittelldden, die jeweilige koschere Metzgerei und Bickerei. Allerdings waren die
Orthodoxen in der Minderheit. Die (westjiidische) Israelitische Religionsgesellschaft
Ziirich (IRGZ) umfasste um 1900 gerade einmal zwei Dutzend Familien, die 1CZ
hingegen 305.%

Ablehnung und Zustimmung
Trotz des franzdsischen Vorbilds (Gleichstellung ohne Vorbedingungen seit September
1791) tat sich die Schweiz mit der Gleichstellung der Juden sehr schwer.® Erst 1879

erhielten die Aargauer Juden das Ortsbiirgerrecht, was als Abschluss der Gleichstellung

20



der Juden in der Schweiz anzusehen ist.> Diese Verzégerung war nicht zuletzt eine Folge
der demokratischen Struktur. Vorurteile konnten sich dadurch politisch besser ausdrii-
cken. So gab es im Kanton Aargau das Recht auf Abberufung des Grossen Rates, das von
katholisch-konservativer Seite 1862 zum Umsturz, ausgelost wegen der Frage der
Rechtsgleichheit fiir die Juden, genutzt wurde, ein einmaliger Vorgang in der politischen
Geschichte der Schweiz.”

Die protestantische Theologie im Kanton Ziirich wies im 19. Jahrhundert kein
freundliches Judenbild auf. In den zeitgendssischen Juden sah man selbstgerechte,
heuchlerische Pharisder, das Judentum galt als trockener Gesetzesglaube, als liberwunde-
ne veraltete «Satzung». Die religiose Lebenspraxis wurde als «Werkgerechtigkeit»
disqualifiziert, das heisst als selbstgerechte Erwartung, durch religioses Handeln von Gott
eine materielle Belohnung zu erhalten. Juden galten als vom richtigen Weg Abgekomme-
ne, die einzig richtige Religion war diejenige der ziircherischen Landeskirche. Diese
Stereotype wurden von Alexander Schweizer und Alois Emanuel Biedermann als
Professoren der protestantischen theologischen Fakultdt der Universitdt Ziirich in der
zweiten Hailfte des 19. Jahrhunderts den Pfarrern und Religionslehrern eingepragt und
finden sich in den Schulbiichern fiir den Religions- und den Geschichtsunterricht. Auch
massgebliche Politiker der dlteren Generation der Liberalen wie Jonas Furrer waren in
ihrer negativen Grundhaltung zum Judentum durch sie geprégt.

Von den 1880er Jahren an nahmen allerdings die Theologen Heinrich Steiner
(1841-1889) und Victor Ryssel (1849-1905) Doktorarbeiten zu Themen aus der
rabbinischen Literatur an. Eine Neuorientierung setzte um 1900 im sozial-religiosen
Fliigel der Ziircher protestantischen Theologie ein. So besuchte Leonhard Ragaz
(1868-1945) den Synagogengottesdienst an der Oranienburgerstrasse, als er in Berlin
studierte, und wehrte sich instinktiv gegen die antisemitischen Traktate von Hof-
prediger (!) Adolf Stocker.”

Es war diese theologische Geringschitzung des Judentums, die den Ziircher
Regierungsrat veranlasste, eine Bitte im Jahr 1877 um o6ffentliche Anerkennung der
Cultusgemeinde mit dem Argument abzulehnen, da konne ja jede «Sekte» (!)
kommen.” Aus dem gleichen Grund nahm er 1884 nicht am Einweihungsakt der
Synagoge Lowenstrasse teil, liess sich aber am abendlichen Bankett durch Regierungs-
rat Ludwig Stossel vertreten. Die Behorden in Genf und Basel hatten sich bei Bau und
Einweihung der dortigen Synagogen 1856 und 1868 entschieden grossziigiger gezeigt.
In der lidndlichen Presse konnte sich ein enormes Potential von Judenfeindschaft
dussern. Die Krise der Landwirtschaft in den 1870er und 1880er Jahren verbitterte
viele Kleinbauern. Sie sahen ihren wirtschaftlichen Abstieg und nahmen gleichzeitig —
iibertrieben — einen sozialen Aufstieg jlidischer Handler wahr. Nach einem einfachen
personalisierenden Erklarungsmuster waren «die Juden» an ihrer Misere schuld. Dass
die Landjuden den ihnen zugeschriebenen niederen Status als arme Hausierer
allmihlich verliessen, weckte in Teilen der bauerlichen Bevolkerung Aggressionen.
Dieses Ressentiment nutzte ein geschiftstiichtiger Herausgeber wie Rudolf Bodmer in
Wiilflingen mit seinem Skandalblatt «Weinldnder».” Bodmer lebte durchaus auch von
allgemeinen Skandalen, doch irritiert die Masse und Kontinuitit der judenfeindlichen
Ausserungen.” Hier wiren vergleichende Studien mit anderen lidndlichen Zeitungen
Ziirichs zu unternehmen. Rassistische Karikaturen verbreitete zwischen 1879 und 1900

21



der von Jean Notzli, einem Béckerssohn aus Biilach, in Ziirich herausgegebene, viel
gelesene «Nebelspalter».”” Diese freidenkerische Richtung wollte nicht mehr die
antireligiosen Klischees benutzen und geriet so ins Fahrwasser des Rassenantisemitismus.

Stadtische Organe wie der Winterthurer «Landbote» oder die staatstragende
«Neue Ziircher Zeitung» hielten sich zuriick.”” Sie befiirworteten 1862-1866 die
Gleichstellung der franzosischen und Schweizer Juden. Allerdings war 1893 die
Haltung vieler Periodika zum jiidischen Schichten ambivalent bis negativ. Auch hier
hatte die protestantische Theologie das Fundament fiir die populédre Einstellung gelegt,
dass dieser «alttestamentarische» Brauch iiberholt und grausam sei. 85 Prozent aller
Ziircher Stimmbiirger wollten 1893 das Schéchten verbieten.®” Oft wurde im Unterton
die Gleichstellung der Juden in Frage gestellt, wenn das Schéchten als «inhuman» und
dessen Verbot als staatliche Pflicht bezeichnet wurde, der Juden unbedingt nachzu-
kommen hitten.*

Die Ziircher Behorden hatten kein Verstdndnis fiir die jiidische religiose Lebens-
praxis. Die Ziircher Zentralschulpflege zwang die jiidischen Kinder, am Samstag in der
Schule zu schreiben,* der Erziehungsrat hatte 1890 das samstégliche Schreiben gar zur
«biirgerlichen Pflicht» emporstilisiert — auch hier wurde im Subtext die staatsbiirgerli-
che Gleichstellung in Frage gestellt.”® Der sonst so liberale Pfarrer Konrad Furrer
wollte als Mitglied dieser Behorde die Juden durch den allgemeinen Schulbesuch zu
einem sdkularen Lebenswandel bringen, die «jiidischen Satzungen» waren und blieben
fiir ihn ein Stein des Anstosses.”® Einzelne Lehrer verhielten sich dagegen toleranter.
Der Regierungsrat dispensierte aber erst 1914 jiidische Kinder vom Schreiben am
Samstag, und dies nur fiir die Grundstufe.”” Er iibernahm dabei die Argumentation von
Pfarrer Furrer von der Schule als Mittel zur Assimilation.

Es dauerte viel ldnger als zum Jahr 1900, ehe die konstruierte «Fremdheit» gegeniiber
den Juden in der christlichen Ziircher Bevolkerung abnahm. Die demokratische Struktur
der Schweiz hatte die Gleichstellung und die damit verbundene Integration nicht
gefordert. Doch liessen sich um 1900 Erfolge aufzeigen. In Ziirich existierte eine
vielfaltige religiose jlidische Infrastruktur, die Cultusgemeinde, die west- und die
ostjiidische orthodoxe Gruppe lebten nebeneinander. Ziirich wurde durch die osteuropé-
isch-jiidischen Studenten zu einem Zentrum jiddischer Kultur, ein vielfdltiges Vereins-
wesen entwickelte sich. Die Stadt wurde zwischen 1850 und 1900 zum jiidischen Zentrum
der Schweiz: Hier wohnte 1900 mit 2’729 gut ein Fiinftel aller Juden in der Schweiz.

Die Integration in Vereine, Gesellschaften, Ziinfte und Logen war um 1900 nicht
abgeschlossen, doch miisste dieser Prozess mit anderen Gruppen — etwa den Katholiken
oder auswirtigen kantonalen Landsmannschaften — verglichen werden. Vorbehalte gab
es gegen das Schiichten, das Ruhegebot am Schabbat (Schreiben in der Grundschule),
orthodoxe Ostjuden, jiidische Studenten aus Osteuropa und jiidische Hausierer; oft
belastete pauschaler rassistischer Antisemitismus eine Annédherung, auch wenn sich in
Ziirich antisemitische Volksparteien im Gegensatz zum Deutschen Reich kaum ausbrei-
ten konnten. Je unauffilliger, also weltlicher ein Jude lebte, desto eher war er in Ziirich
um 1900 akzeptiert. Von gesellschaftlichem Pluralismus war man weit entfernt.

Entgegen populdren Vorurteilen tiber jiidische Geschéftstiichtigkeit konnten sich
nur wenige Juden, beispielsweise im Textilhandel, emporarbeiten, was gelegentlich
einen langen Atem erforderte, wie etwa der sechzig Jahre dauernde Aufstieg der

22



]
— N

AN —]] ]
] Oy | P O | B Oy | e g g

= Eniffnung

der neuen Geschiifts-Lokalitiiten

rano

Rot-Haus

[9F Marktgasse -39

Donnerstag Abend den 27. Februar 1908.

]
Zur geN. Desichticung Iadet cln e

E. Biedermann.

P
N —]

Werbung als Symbol einer Erfolgsgeschichte. Rund sechzig Jahre nach ihrer Niederlassung im
Winterthurer Vorort Veltheim konnte die aus der siidbadischen Landgemeinde Randegg
stammende Familie Biedermann inmitten der Altstadt von Winterthur das «Rothaus» als
modernes Textilwarenhaus eroffnen (Der Landbote vom 27. Februar 1907).

Familie Biedermann aus Veltheim-Winterthur deutlich macht.”® Nachdem der Kanton
die Juden iiber 230 Jahre (1634-1862) fern zu halten versucht hatte, waren sie 1900
doch von der Peripherie (den Landgemeinden und osteuropdischen «Schtetl») im
Zentrum angekommen. Trotz hartndckiger Vorbehalte gegen sie und trotz starken
Assimilationsdrucks war die Zeit von 1850 bis 1900 keine Zeit des Scheiterns, sondern
weitgehend eine Erfolgsgeschichte im Zeichen der Akkulturation.

Anmerkungen

1 Wider den Mythos eines deutsch-jiidischen Gesprichs, in: Leo Baeck Institute Bulletin, Bd. 9 (1961),
S. 10-20.

2 Sorkin, David: The Transformation of German Jewry, 1750-1840, New York 1987; Meyer, Michael A.:
Response to Modernity. A History of the Reform Movement in Judaism, Oxford 1988.

3 Volkov, Shulamit: Die Juden in Deutschland 1780 bis 1914, Miinchen 2000, S. 8-17,42-46, 86-101, 137-
145; Barkai, Abraham: Jiidische Minderheit und Industrialisierung. Demographie, Berufe und
Einkommen der Juden 18501914, Tiibingen 1988; vgl. Myers, David Nathan: Re-Inventing the Jewish
Past. European Jewish Intellectuals and the Zionist Return to History, New York 1995.

4 Wyrwa, Ulrich: Juden in der Toskana und in Preussen im Vergleich. Aufklirung und Emanzipation in
Florenz, Livorno, Berlin und Konigsberg i. Pr., Tiibingen 2003.

5 Katz, Jacob (Hg.): Towards Modernity, New Brunswick 1987; Brenner, Michael et al. (Hg.): Jewish
Emancipation Reconsidered. The French and German Models, Tiibingen 2003; Meyer, Michael A. et
al. (Hg.): Deutsch-jiidische Geschichte in der Neuzeit, Bde. 2-3, Miinchen 1996/97.

6 Weldler-Steinberg, Augusta: Geschichte der Juden in der Schweiz, Bd. 1, Ziirich 1966, S. 26, Bd. 2,
Ziirich 1970, S. 198-202.

23



24

18

19

20
21

22

23

24
25
26
27
28

29

30

31

32

33

34
35

36

37

Kaufmann, Uri: From the Jewish Village to the City, in: Leo Baeck Institute — Year Book, Bd. 28 (1985),
S. 283-299.

StAZH, S 194, 13. 12. 1817, Statthalter Regensberg.

StAZH, PP 41 c (1825) Fremdenpolizei: Einheimische Krdmer und Hausierer.

StAZH, N 36a, 23. 6. 1846, Statthalter Winterthur. Bernheim rechtfertigte sich dadurch, dass er
Baumwolltiicher von Winterthurer Fabrikanten absetze.

Neue Israelitische Zeitung, Nr.9,1.5. 1879, S. 67.

Weldler-Steinberg (siche Anm. 6), Bd. 2, S. 205.

Ebd.,S. 143 f.

Ebd., S.205.

Ebd., S. 151-161.

Richarz, Monika und Riirup, Reinhard (Hg.): Jiidisches Leben auf dem Lande, Tiibingen 2000.
Kaufmann, Uri R.: Ein schweizerisch-jiidisches Leben fiir moderne Bildung und Emanzipation:
Marcus Getsch Dreifus, in: Kustermann, Abraham P. (Hg.): Jidisches Leben im Bodenseeraum,
Ostfildern 1994, S. 109, 111.

Kupfer, Claude und Weingarten, Ralph: Zwischen Ausgrenzung und Integration, Ziirich 1999, S. 58,
Hinweis auf: Israelitisches Wochenblatt, Nr. 40, 6. 10. 1967.

Siehe die CD-ROM des Phonogramm-Archivs der Universitidt Ziirich oder die Transkription in:
Surbtaler Jiddisch., Heft 4, Schweizer Dialekte in Text und Ton, Zirich, Frauenfeld 1966, siche
Aufnahme Nr. 7, S. 34-38; Kupfer und Weingarten (wie Anm. 18), S. 44.

Kaufmann, Uri R.: Das jiidische Schulwesen auf dem Lande. Baden und Elsass im Vergleich 1770~
1848, in: Richarz und Riirup (wie Anm. 16), S. 291-326.

Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 186 f.

Fritzsche, Bruno und Lemmenmeier, Max: Die revolutiondre Umgestaltung von Wirtschaft, Gesell-
schaft und Staat 1780-1870, in: Geschichte des Kantons Ziirich, hg. von Niklaus Flieler () und
Marianne Fliieler-Grauwiler, Bd. 3, Ziirich 1994, S. 20-157, hier S. 38.

Briefe der gleichen Alterskohorte wiiren hinsichtlich Stil und Fehlern zu vergleichen. Je nach Ort
beherrschten zwischen zehn und fiinfzehn Prozent der élteren jiidischen Ménner im Elsass um 1846
nur das hebriische Alphabet. Bei den Frauen war der Anteil hoher, vgl. Hyman, Paula: The
Emancipation of the Jews of Alsace, New Haven 1991, S. 68.

Ziiricher Freytagszeitung, Nr. 46, 13. 11. 1835, S. 2.

Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 2, S. 17-25.

Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 1, S. 209; Kaufmann (wie Anm. 17), S. 114.

StAZH, N 36a,9.7. 1841: Protokoll Stadtrat Ziirich.

Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 2, S.201, S.283, Anm. 201, Hinweis StAZH, QQ W 1.8, S.83,23.7.
1837. Siehe auch: Verzeichnis der Ansissen der Stadt Ziirich auf das Neujahr 1817, S. 85: «Rise, Aron,
Handelsjude aus Hirsingen».

StAZH, N 36a,9. 7. 1841, Protokoll Stadtrat Ziirich.

Littmann, Josef: 100 Jahre ICZ, in: Festschrift anlisslich des 100jidhrigen Bestehens der Israelitischen
Cultusgemeinde Ziirich, Ziirich 1962, S. 1-95, hier S. 10.

Hammer-Schenk, Harold: Synagogenbau in Deutschland. Geschichte einer zerstorten Tradition, Bd. 1,
Hamburg 1981, S. 130-146.

In den erhaltenen Protokollbiichern der ICZ findet sich kein Hinweis (Archiv fiir Zeitgeschichte,
Ziirich).

Landau, E.: Die dem Raume entnommenen Synonyma fiir Gott in der neuhebriischen Literatur,
Ziirich 1888, siche hier Lebenslauf (Exemplar Universititsbibliothek Heidelberg).

Kisch, Guido: Alexander Kisch (1848-1917). Eine Skizze seines Lebens und Wirkens, Tiibingen 1934,
Meyer (wie Anm. 2); Breuer, Mordechai: Jidische Orthodoxie im Kaiserreich, Frankfurt 1986; Volkov
(wie Anm. 3), S. 24-32, 94-97.

Neue Israelitische Volkszeitung, Nr. 11, 1. 6. 1879, nach Ansicht von Rabbiner Kisch verhinderte dieser
Streit lange den Bau der Synagoge.

Rom, Felix: Die Geschichte der IRG, in: Vorstand der israelitischen Religionsgesellschaft (Hg.):
Festschrift 100 Jahre IRG, Ziirich 1995, S. 11-24.



38
39
40

41

58

59
60
61

62
63
64
65
66
67

68

Ebd., S. 15.

Zweig-Strauss, Hanna: David Farbstein (1868-1953), Ziirich 2002, S. 29.

Largiader, Anton: Hundert Jahre Antiquarische Gesellschaft 1832-1932, Ziirich 1932, S. 193-195, 257.
Zu Stern: Nachruf in Neue Ziircher Zeitung, Nr. 515, 26. 3. 1936.

Ehinger, Paul: Die alte Schale ist nur fern, Zofingen 1994, S. 214 f.; Sibler, Georg: Geschichte der
Studentenverbindung Teutonia 1865-1965, Ziirich 1965, S. 120, 172-191. Der jiidische Historiker
Alfred Stern war Ehrenmitglied Nr. 18.

Nettl, John P.: Rosa Luxemburg, Bd. 1, London 1966, S. 59-107; Labhart-Stadler, Verena: Rosa
Luxemburg an der Universitit Ziirich, Ziirich 1978, S. 11-39.

Zipkes, Rudolf: Leben und Wirken der Sdngerin Adele Zipkes-Bloch (1885-1918), Ziirich 1990.
Wyrwa (wie Anm. 4), S. 136-142.

Officielle Sammlung der [...] erlassenen Gesetze, Beschliisse und Verordnungen, Bd. 13, Ziirich 1866,
S.230-238, § 5: «anerkannte» Gemeinden;siehe Stierlin, Max: Die Katholiken im Kanton Ziirich 1862—
1875 im Spannungsfeld zwischen Eingliederung und Absonderung, Ziirich 1996.

Jidische Volkszeitung, Nr. 5, 5. 5. 1896, S. 1; Israelitisches Wochenblatt, Nr. 6,9. 2. 1906, S. 5.

Jidische Volkszeitung, Nr. 39, 31. 1. 1895, S. 308.

Israelitisches Wochenblatt, Nr. 47, 22. 11. 1901, S. 1. Die zionistische Ortsgruppe wurde schon 1897
gegriindet.

1905 und 1908 wurden in Ziirich von der Ortsgruppe der Territorialisten zwei Broschiiren gedruckt.
Talmud Tora Verein und Tiferet Bachurim-Verein («Zierde der Jiinglinge»), beide 1896 gegriindet, vgl.
Jidische Volkszeitung, Nr. 39, 31. 1. 1896, S. 311, Nr. 46, 6. 3. 1896, S. 349.

Israelitisches Wochenblatt, Nr.2,11. 1. 1901, 8. 4: Kreis 1: 1019 Juden, Kreis 2: 417, Kreis 3: 916, Kreis 4:
162, Kreis 5: 229. Insgesamt wohnten nach dieser Angabe 2’753 Juden in der Stadt.

Littmann (wie Anm. 30), S. 34.

Schwarzfuchs, Simon: Du Juif a I'Israélite. Histoire d’une mutation, Paris 1989, S. 97-156; Feuerwerker,
David: L'émancipation des Juifs en France, Paris 1976, S. 241-445.

Weldler-Steinberg (wie Anm. 6),Bd. 2,S.159-161. Die Revision der Bundesverfassung des Jahres 1874
kann nicht gelten, da hier mittels der neu verankerten Kultusfreiheit im Umfeld des Kulturkampfes
christkatholische Minderheiten in katholischen Kantonen geschiitzt werden sollten. Diese Auffassung
vertrat schon Augusta Weldler-Steinberg, siehe ihren Artikel «Schweiz» in: Jiidisches Lexikon, Bd. IV/
2, Nachdruck, Frankfurt 1981, Sp. 307.

Weldler-Steinberg (wie Anm. 6), Bd. 2, S.94-112.

Ragaz, Leonhard: Mein Weg, Ziirich 1952, S. 123; Tagebuch nach Mattmiiller, Markus: Leonhard Ragaz
und der religiose Sozialismus. Eine Biographie, Bd. 1, Zollikon 1957, S. 25 f. und 56.

StAZH, T 59 ¢, 17. 9. 1877, 20. 1. 1881 (Weigerung der Priifung von Statuten der ICZ), 28. 8. 1884
(Ablehnung einer Teilnahme an der Einweihung), NN 3.29 Protokoll der Direktion des Innern (1877);
Zentralbibliothek Ziirich, Nachlass Gustav Vogt, 6.36, Charles Guggenheim-Sax an Vogt, 31. 10. 1877.
Kiilling, Friedrich: Bei uns wie iiberall? Antisemitismus, Ziirich 1978, S. 160189, freundliche Hinweise
zur Biografie Bodmers (1832-1897) von Peter Niederhauser.

Man konsultiere die Jahrginge 1879 bis 1884.

Kiilling (wie Anm. 58), Karikaturen auf S. 79,91 f., 114, 125,135,173, 219, 238.

Der Landbote, Winterthur, Nr. 132, 4. 6. 1862, Nr. 186, 6. 8. 1862; Neue Ziircher Zeitung, 1862: Nr. 144,
158, 211, 266, 184, 1863: Nr. 192, 208, 210, 221.

Krauthammer, Pascal: Das Schichtverbot in der Schweiz, Ziirich 2000, S. 85-94.

Ziiricher Post, Nr. 198, 24. 8. 1893.

Stadtarchiv Ziirich, V.H.a.42.: 8 f. Protokoll der Zentralschulpflege der Stadt Ziirich, S. 97,26. 10. 1893.
Ebd., Bezug auf die Sitzung vom 5. 11. 1890.

Protokoll der Zentralschulpflege, Nr. 589, 19. 9. 1901: «starres Festhalten an Satzung».

Protokoll Regierungsrat 1914, Nr. 2'789, zit. nach Huser Bugmann, Karin: Schtetl an der Sihl
Einwanderung, Leben und Alltag der Ostjuden in Ziirich, 1880-1939, Ziirich 1998, S. 153.
Biedermann-Moos, Bertha: Von Veltheim nach Winterthur, in: Maajan, Heft 44 (1977), S. 1'088-1"090
(Druck eines Manuskripts aus der Zeit um 1925): Stadtbibliothek Winterthur, XVIla 529/24: Prospekt
der Eroffnung des umgebauten Rothauses, 23. 6. 1930.

25



	Zur Akkulturation der Juden in Zürich 1850-1900

