
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 68 (2001)

Artikel: Verwalten und Erziehen : die Entwicklung des Zürcher Waisenhauses
1637-1837

Autor: Crespo, Maria

Kapitel: 2: Kinderfürsorge und Anstaltserziehung (17. bis erste Hälfte 19.
Jahrhundert)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1045403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1045403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. Kinderfürsorge und Anstaltserziehung (17. bis erste Hälfte
19. Jahrhundert)

Die Anfänge der modernen Sozialpolitik gehen auf die Reform der mittelalterlichen
Armenhilfe durch die städtischen Obrigkeiten im Spätmittelalter und zu Beginn der
Neuzeit zurück. Da die Kinderfürsorge und die Waisenhäuser als öffentliche Anstalten
der Armenfürsorge unterstellt waren, werden im ersten Kapitel die Grundstrukturen
des bürgerlich-städtischen Fürsorgesystems dargelegt.

Die Institutionalisierung der Armen- und Kinderfürsorge in den Arbeits-, Zucht-
und Waisenhäusern des 17. und 18. Jahrhunderts und die damit verbundene Anstaltserziehung

werden im zweiten Kapitel behandelt. Mit den Zwangsarbeitsanstalten sollten
Bettel und Armut bekämpft und zugleich die Armenbevölkerung zur Arbeit diszipliniert

werden. Dabei entsprach die Anstaltserziehung der Waisenhäuser im wesentlichen

dem Konzept der Disziplinarinstitutionen für Erwachsene.
Das dritte Kapitel geht auf die hygienischen und erzieherischen Missstände in den

öffentlichen Waisenhäusern ein, die im 18. Jahrhundert zunehmend kritisiert und im

sogenannten Waisenhausstreit publizistisch debattiert wurden. In der Schweiz führte
die Kritik in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zu ersten Neugründungen von
städtischen Waisenhäusern, die eine Separierung der Kinderfürsorge im öffentlichen
Anstaltswesen einleiteten. (Die Trennung eines Waisenhauses vom Zuchthaus und die

öffentliche Anstaltserziehung im 18. und beginnenden 19. Jahrhundert werden im
dritten Teil am Beispiel von Zürich detailliert behandelt.)

Die Initiative für eine spezifische und ausdifferenzierte Kinder- und

Anstaltsversorgung wiederum, die auf die Entwicklungsphasen der Kindheit Rücksicht nahm,
ging von Privatpersonen aus. In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts fand die

Heimerziehung in Gestalt der Armenerziehungsanstalten ihre Ausbreitung. Das vierte

Kapitel stellt die wichtigsten Vertreter der Anstaltserziehung von armen Kindern vor
(Francke, Pestalozzi, Fellenberg und Wehrli, Wichern).

33



1. Frühbürgerliche Armen- und Kinderfürsorge (16. bis Anfang
19. Jahrhundert)

1.1. Armut und Obrigkeit

Der Wandel von der traditionellen kirchlichen Armenhilfe zur frühbürgerlichen
Sozialpolitik setzte im ausgehenden 15. Jahrhundert ein. Die mittelalterliche Armenhilfe

war eine spontane Hilfeleistung, die willkürlich und ohne Kontrollsystem an

Personen, die sich äusserlich als hilfsbedürftig auswiesen, abgegeben wurde. Sie war
religiös motiviert und diente der Linderung augenblicklicher Not.1 Bei der im

ausgehenden Mittelalter und zu Beginn der Neuzeit entstehenden Armen- und

Sozialpolitik hingegen handelte es sich um «planvolle, auf bestimmte soziale Ziele
abgestellte und auf eine genau definierte Personengruppe gerichtete Politik weltlicher
Provenienz». Da die Einrichtung der staatlich kontrollierten Armenfürsorge von den

Städten ausging und auf die Bedürfnisse einer kaufmännischen und zünftischen
Lebensweise ausgerichtet war, kann sie als eine «bürgerliche» beziehungsweise «früh-

bürgerliche» bezeichnet werden.2 Die Reform des traditionellen Armenwesens war
eine Reaktion auf die gegen Ende des Mittelalters und im 16. Jahrhundert einsetzenden

Pauperisierungsprozesse, die bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts ein Kennzeichen
der sozialen Entwicklung blieben. Die Massenverarmung war eine Folge des Strukturwandels

in der Agrarverfassung (Akkumulation des Grundbesitzes durch Einhegungen
beziehungsweise Enteignung der Kleinbauern), der Herausbildung des kapitalistischen

Wirtschaftssystems (Geldwirtschaft, Industrieproduktion) und des seit dem 16.

Jahrhundert einsetzenden starken Bevölkerungswachstums, welches von der traditionellen

Landwirtschaftsproduktion nicht kompensiert werden konnte. Neben diesen

langfristigen Ursachen führten aktuelle Krisen wie Missernten und Kriege mit

Hungersnöten zur Verschärfung der Lage der Unterschichten. Die Pauperisierungsprozesse

hatten zur Folge, dass die heimat- und besitzlose Vaganten- und
Bettelbevölkerung auf dem Lande zunahm und in den Städten die Zahl der lohnabhängigen
und partiell arbeitslosen Arbeiter/innen anstieg.3

Das bürgerlich-städtische Fürsorgesystem gründete also einerseits auf der Zunahme

der Armenbevölkerung. Ebenso ausschlaggebend aber war die Etablierung bürgerlicher

Werte bei gleichzeitiger Veränderung der Perzeption von Armut sowie der
Machtzuwachs der Obrigkeit. Die kirchliche Armenhilfe wurde säkularisiert und zentralisiert.

Das Fürsorgewesen war der Verwaltung der städtischen Obrigkeit unterstellt
und die obrigkeitliche Sozialpolitik in den Bettel-, Armen- oder Almosenordnungen
und in den Polizeiordnungen legitimiert. Die Verwaltung der Armen und Armenkinder
durch das Fürsorgewesen sowie die repressiven Polizei- und Zwangsmassnahmen
bildeten die Kernpunkte der modernen Armen- und Sozialpolitik bis zum Beginn des

19. Jahrhunderts. Ziel war die Beseitigung des Bettelwesens und die Vertreibung der
nichtstädtischen Bettler/innen auf der einen Seite sowie Hilfeleistungen an die

städtischen Armen bei gleichzeitiger Arbeitsverpflichtung der arbeitsfähigen Bedürftigen.

Die Obrigkeiten strebten eine systematische Kontrolle und die Sozialdisziplinierung
der Armenbevölkerung an.4

34



1.2. Verwaltung der Armen: Die Armenfürsorge

Die Verwaltung des Armenwesens lag bei der städtischen Behörde, der sogenannten
Armenpflege. Die Armenpfleger rekrutierten sich im allgemeinen aus Mitgliedern des

städtischen Rates und ehrenamtlich arbeitenden Bürgern, denen Armenknechte oder -

diener als Hilfskräfte beigegeben waren. Auch die fürsorgerischen Anstalten (Spitäler,
spezialisierte Anstalten) standen unter der Aufsicht der obrigkeitlichen
Armenbehörden.3 Die finanziellen Mittel der Armenpflege waren in einer Almosenkasse,
meist unter dem Namen Allgemeines Almosen, konzentriert.6 Um den Kreis der

almosenberechtigten Armen möglichst eng zu begrenzen, war die Bezugsberechtigung
an das kommunale Bürgerrecht gebunden. Die städtische Behörde teilte die bettelnde

Bevölkerung in ortsansässige Bedürftige mit Unterstützungsrecht und fremde Bettler/
innen auf. Die Fremden waren vom städtischen Almosen ausgeschlossen und wurden
vertrieben oder an ihren Heimatort zurückgebracht.7 Die ortsansässigen Bedürftigen
wurden von der Armenbehörde nach einheitlichen Kriterien in «würdige» Bedürftige
und «unwürdige» Arme unterteilt.8 Unterstützungsberechtigt waren arbeitsunfähige
Alte, Kranke und Gebrechliche, kinderreiche Familien mit geringem Einkommen,
temporär Arbeitslose und vaterlose Familien (verwitwete Mütter mit Kindern, verlassene

alleinstehende Ehefrauen mit Kindern), ledige Frauen und elternlose verlassene

Kinder (Waisen- und Findelkinder). Den als «unwürdig» eingestuften Arbeitsfähigen
wurde jegliche Unterstützung verweigert, da sie nach obrigkeitlicher Wertung ihre
Armut durch Trunksucht, Müssiggang und Lasterhaftigkeit selber verursacht hatten.
Das Almosenamt registrierte die Almosenbezüger/innen in sogenannten Armenlisten
mit Angaben über Beruf, Einkommen, Anzahl Kinder und Höhe der Unterstützung
und verpflichtete sie zum Tragen eines öffentlich sichtbaren Bettelzeichens.9 Die Stadt

wurde in Bezirke und Quartiere parzelliert, denen jeweils ein Armenpfleger zur
Aufsicht über die Armen zugestellt war. Durch die persönlichen Besuche der Armenpfleger

bei den Almosenbezüger/innen zu Hause erfolgte eine Individualisierung der

Fürsorge und eine Ausweitung der Kontrolle auf den Privatbereich.10 Die Arbeitsfähigen

unter den «würdigen» Almosenbezüger/innen wurden der Arbeitspflicht unterstellt,

indem man ihnen mit dem Entzug der Unterstützung drohte, wenn sie keiner
Arbeit nachgingen. «Arbeitsunwillige» Arme und das Vagantenproletariat wurden in
den Arbeits-, Zucht- und Waisenhäusern disziplinierenden Straf- und Arbeitserziehungs-
massnahmen unterzogen.11

1.3. Versorgung hilfsbedürftiger Kinder: Die Kinderfürsorge

Das Almosenamt war auch für die Versorgung hilfsbedürftiger Kinder verantwortlich.
Zu den sogenannten Amtskindern zählten primär die verlassenen familienlosen
Kinder (Findel- und Waisenkinder und von den Eltern verlassene Kinder) sowie arme
und verwahrloste Familienkinder, uneheliche Kinder und fremde Bettelkinder.12 Die
öffentliche Armenfürsorge sah drei Arten der Kinderversorgung vor: die Unterbringung

im Spital oder im Waisenhaus, die Ausgabe von «Muess und Brot» und das

Verdingsystem.13 Im allgemeinen Spital wuchsen die Kinder gemeinsam mit alten,

35



kranken, siechen und geistesgestörten Erwachsenen - häufig etwas separiert in einer
Waisen- oder Kinderstube - auf.14 In Städten ohne Findel- oder Waisenhäuser brachte

man die Kinder bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts in den Spitälern unter.15

Grösseren Kindern verabreichte das Almosenamt täglich zu bestimmten Zeiten
«Muess und Brot» und überliess sie im übrigen ihrem Schicksal. Viele Amtskinder
wurden von den Behörden für ein möglichst niederes Kostgeld in Pflegefamilien aufs

Land verdingt, wo ihre Arbeitskraft von den Pflegeeltern meist rücksichtslos ausgenutzt

wurde. Die Kinder von unterstützungsberechtigten Armen wurden über das

Almosen für die Eltern unterhalten. Die direkt auf das Kind bezogene Hilfe bestand in
der Bezahlung des Schulgeldes (Lehrerlohn).16

1.4. Polizeiliche Repression gegen bettelnde Kinder

Die repressiven Polizeimassnahmen dienten der Durchsetzung des fürsorgerischen
Kontrollsystems und der Sicherung der sozialen Ordnung. Das Betteln und das

Almosengeben waren unter Strafandrohung verboten. Die Bettel- beziehungsweise

Armenpolizei sollte für die Einhaltung der Verbote sorgen und die Differenzierung in

«würdige» und «unwürdige» Arme wirksam machen.17 Die durch die Gassen der Stadt

patroullierenden und mit Peitschen ausgerüsteten Armen- und Bettelvögte hatten
besonders auf bettelnde Kinder zu achten, gegen die man mit derselben Härte vorging
wie gegen Erwachsene (Gefängnis, Auspeitschung). Kinder von städtischen Armen, die

beim Betteln aufgegriffen und den Eltern nicht zurückgegeben wurden, versorgte die

Armenpflege im Spital oder im Waisenhaus oder verdingte sie in eine Pflegefamilie.
Die Massnahmen gegen den Kinderbettel in der Stadt betrafen meist die Kinder
ortsansässiger Eltern.18 Gegen die vagierende Bevölkerung auf dem Land organisierten

die Behörden mit Unterstützung durch bewaffnete Bürger Bettel- und Vertreibungsjagden.

Die in Begleitung von Erwachsenen oder allein umherziehenden Kinder waren
der Verfolgung und Bestrafung durch die Armenpolizei ebenso ausgesetzt wie die

erwachsenen Bettler/innen. Die Behörden waren bestrebt, die Kinder der Nichtsesshaften

den Eltern wegzunehmen und in Waisen- oder Armenhäuser einzuweisen oder
in Dienst- und Arbeitsstellen unterzubringen, um sie zur Arbeit anzuhalten.19

36



2. Die Zwangsarbeitsanstalt als Disziplinarinstitution für Arme: Das Zucht-
und Waisenhaus (17. und 18. Jahrhundert)

Trotz der Verwaltung der Armen, der Versorgung der Kinder und den Betteljagden
nahm die Zahl der Bettler/innen nicht ab. Die Obrigkeiten reagierten darauf im 17. und
18. Jahrhundert mit einer Verschärfung der Polizeimassnahmen und der Errichtung
von Zwangsarbeitsanstalten.20 Aus der Sichtweise der regierenden Oberschicht lagen
die Gründe für das Armsein in einem «straffbahren, und höchstschädlichen Müssiggange
und liederlichen sündhafften Leben».21 Arbeit und eine sittliche Lebensführung waren
folgerichtig die Voraussetzung zur Vermeidung von Armut. Wesentliches Ziel der
Sozial- und Ordnungspolitik war es deshalb, die Armen - wenn nötig unter Anwendung
von Zwang - zur Arbeit anzuhalten. Besondere und präventive Bedeutung kam der

Erziehung der Armenkinder zu Arbeit und «Gottesfurcht» zu, damit sie sich nicht an

Bettel und Müssiggang gewöhnten und in Zukunft ein selbständiges, von öffentlicher
Unterstützung unabhängiges Leben führen könnten.22

Die Waisen- und Zuchthäuser des 17. und 18. Jahrhunderts stellten einen neuen

Anstaltstyp dar. Die mittelalterlichen Hospitäler, Findel- und Waisenhäuser hatten
allein der notdürftigen Versorgung arbeitsunfähiger Menschen gedient. Die modernen

Zwangsarbeitsanstalten hingegen verfolgten pädagogische, sozialpolitische und
wirtschaftliche Ziele, die auf die Interessen des modernen, merkantilistischen Staates und
des privaten, frühkapitalistischen Unternehmertums ausgerichtet waren. In den Arbeits-,
Zucht- und Waisenhäusern sollten die Armen durch Freiheitsentzug, Arbeitszwang und

härteste Körperstrafen vom Müssiggang abgebracht und zur Arbeitswilligkeit diszipliniert

werden. Mittels dieser repressiven Massnahmen sollten sich die Insassen zu

fügsamen Untertanen und disziplinierten Lohnarbeiter/innen entwickeln (pädagogisches

Ziel). Mit der Durchsetzung des Arbeitszwangs und des bürgerlich-christlichen
Arbeitsethos in den Unterschichten sollte das Problem der Armut gelöst und die Zahl
der Bettler/innen reduziert werden (sozialpolitisches Ziel). Um den Staat finanziell
möglichst wenig zu belasten, sollte die Arbeit der Zucht- und Waisenhausinsassen nicht
nur den Eigenbedarf decken, sondern einen Gewinn abwerfen. Meist handelte es sich

um einen Manufakturbetrieb im Textilbereich (Spinnen, Weben), der im Pacht-,

Verlags- oder Admotationssystem23 organisiert war. Damit stellten die Zwangsarbeitsanstalten

den frühkapitalistischen Privatunternehmen billigste Arbeitskräfte zur
Verfügung (wirtschaftliches Ziel).24

Die ordnungs- und sozialpolitischen Ziele der institutionalisierten Armen- und

Kinderfürsorge waren identisch. Die Politik der «Einschliessung» und der «Besserung
durch Arbeit» zielte grundsätzlich - unabhängig von Alter oder Sesshaftigkeit - auf die

gesamte Armenbevölkerung ab. Das Programm der Zwangsarbeit wurde in Gebieten,
die in der wirtschaftlichen und industriellen Entwicklung führend waren, bevorzugt.25

Die Arbeits-, Zucht- und Waisenhäuser können als Disziplinarinstitutionen für die
Armen bezeichnet werden, da die Obrigkeit in diesen Anstalten eine «Sozialisation

unter Anwendung von Zwang»26 anstrebte, also die Disziplinierung der Insassen. Die
Frage, ob die angewandten Disziplinarmassnahmen tatsächlich die erhoffte Wirkung
zeigten, ist jedoch nicht beantwortet.

37



In Deutschland entstanden die ersten Werk- und Zuchthäuser nach niederländischem

Modell27 zu Beginn des 17. Jahrhunderts in den Handelsstädten Bremen, Lübeck
und Hamburg. Ihre weitere Verbreitung wurde jedoch durch den Dreissigjährigen Krieg
(1618-1648) vorerst verzögert. Hingegen hatte die Not der Kriegswaisen mehrere

Waisenhausgründungen zur Folge. Die Verknüpfung der Waisenpflege mit der
armenpolizeilichen Bekämpfung des Bettels wurde vom theologischen Führer des Pietismus,

Philipp Jacob Spener (1635-1705), wesentlich eingeleitet. Im Zusammenhang mit der

Reform des Frankfurter Armenwesens, an der Spener massgeblich beteiligt war,
gründete die Stadt 1675 ein Armen-, Waisen- und Arbeitshaus. Zwischen 1650 bis 1750

erreichten die Waisenhäuser eine bis anhin nicht gekannte quantitative und geografische
Verbreitung. Mehrere Anstalten wurden nach dem Vorbild von Spener als kombinierte
Arbeits-, Zucht- und Waisenhäuser eingerichtet.28

Mit dem 1637 in Zürich gegründeten Zucht- und Waisenhaus am Oetenbach wurde
in der (deutschsprachigen) Schweiz bereits die erste Zwangsarbeitsanstalt mit der

ersten Institution der öffentlichen Kinderfürsorge verbunden.29 Nach dem Zürcher
Vorbild folgten mindestens drei weitere Zucht- und Waisenhäuser in Bern (1657), St.

Gallen (1663) und Basel (1667). In Schaffhausen diente das Spital zugleich als Zucht-
und Waisenhaus.30 Während das Waisenhaus der «Uferzüchung der Waisen» diente,
bezweckte das Zuchthaus die «Züchtigung der Ungehorsamen und Lasterhaften».31

Der Schwerpunkt des Waisenhauses lag in der Pflege und Erziehung von armen
Kindern. Das Zuchthaus zielte auf Bestrafung und Korrektur von Personen, die ein

gegen die bürgerlichen Normen renitentes Verhalten aufwiesen oder strafrechtlich
belangt worden waren, und zwar betraf dies nicht nur Erwachsene, sondern auch

Jugendliche und Kinder. Eingewiesen wurden erwachsene Vaganten und Bettler/innen,
nichtstädtische Bettelkinder, «arbeitsunwillige» Arme, schwererziehbare Kinder aus

stadtbürgerlichen Famiilien sowie erwachsene, jugendliche und kindliche Delinquenten.32

Das Waisenhaus war primär für stadtbürgerliche, ehelich gezeugte, verwaiste
Kinder bestimmt, aber es wurden auch Kinder aus verwahrlosten Familien aufgenommen.33

Uneheliche Kinder wies man in der Regel ab und verdingte sie, damit die Ehre
des Hauses und der Spendenzufluss erhalten blieben.34

Die frühbürgerliche Sozial- und Repressionspolitik scheiterte in ihrer Zielsetzung,
da sie zu keiner Reduktion der Armen- und Bettelbevölkerung führte. Die ständigen
Erneuerungen und Verschärfungen der Bettelordnungen widerspiegeln die Wirkungslosigkeit

der polizeilichen und fürsorgerischen Massnahmen. Die Armenfürsorge
richtete sich letztlich nur gegen die Symptome eines sozialen Notstandes. Die Ursachen

von Armut und Bettel, die auf wirtschaftliche und gesellschaftliche Strukturen
zurückzuführen sind, wurden kaum tangiert. Auch war das Konzept der Zwangsarbeitsanstalten

in Theorie und Praxis nicht geeignet, die Armen zu bürgerlichen
Arbeitstugenden zu erziehen. Die Armen-, Zucht- und Waisenhausordnungen geben als

normative Gesetzestexte die ideologische Zielsetzung der Obrigkeit wieder und nicht
ihren realen Wirkungsgrad.35

38



3. Differenzierung der staatlichen Anstalts- und Kinderversorgung:
Die Separierung der Waisenhäuser (Mitte 18. bis Anfang 19. Jahrhundert)

Schon gegen Ende des 17. und verstärkt im 18. Jahrhundert wurden die in den
öffentlichen Anstalten herrschenden Zustände kritisiert. Die staatliche Anstaltserziehung

in den Waisenhäusern zeichnete sich durch übermässige Industriearbeit aus. Die
pädagogische Zielsetzung der Zucht- und Waisenhäuser, nämlich die Erziehung zu

Arbeitsfähigkeit, Religiosität und Sittlichkeit, wurde in der Realität weitgehend von
den wirtschaftlichen Interessen überdeckt. Da die gewerbliche Produktion auf Gewinn
ausgerichtet war, wurde die Arbeitskraft der Kinder schonungslos ausgebeutet.
Kränklichkeit und Schwäche galten nicht als Grund für die Befreiung von der Arbeit. Das

Strafregime war hart. Kinder, die widerspenstig oder «arbeitsscheu» waren oder
davonlaufen wollten, wurden an eine Kette mit Kugel oder Klotz gelegt und
ausgepeitscht.36 Da die Versorgung möglichst kostengünstig sein musste, waren die hygienischen

Verhältnisse mangelhaft und die Anstalten überfüllt. Die Kinder lebten in engen,
dunklen, feuchten und übelriechenden Räumen. Meist hatten sich drei bis vier Kinder
ein Bett zu teilen, das wegen des seltenen Wechsels von Bettwäsche und Stroh voller
Wanzen war. Krätze, Haut- und Augenkrankheiten sowie Befall mit Ungeziefer waren
weit verbreitet und die Ansteckungsgefahr durch die Enge und die mangelnde Hygiene
gross.37 Auch die Ernährung war den finanziellen Vorgaben angepasst und entsprechend

einseitig (Mus, Suppen und Brot, dazu Bier, Wein oder Most).38 Die Kinder litten
mangels frischen Gemüses und Obstes an Skorbut.39 Durch den täglichen Kontakt bei
der Arbeit mit den Sträflingen des Zuchthauses - die meist wegen Eigentumsdelikten
oder Verstössen gegen das Bettelverbot inhaftiert waren - eigneten sich die Kinder
weniger bürgerliche Tugenden an als vielmehr Erkenntnisse über die Verhaltensnormen,

Tricks und Überlebensstrategien der Armen und Kleinkriminellen.40 Wenig
erforscht ist der sexuelle Missbrauch durch erwachsene Zuchthausinsassen, Anstaltspersonal

und ältere Zöglinge.41 Die Quintessenz dieser Anstaltswirklichkeit war, dass

Waisen-, Spital- und Zuchthauskinder krank, verkrätzt, verkrüppelt, «sittenlos» und
«verroht» waren.42 «Alle sahen sie bleich aus, wie die Leichen, hatten matte, viele
triefende Augen, kein Zug von Munterkeit war an ihnen sichtbar, einige hatten
verwachsne Füsse, andere verwachsne Hände, und alle starrten von Grätze, die alles

Mark auszusaugen schien.»43 Die Krankheits- und Sterblichkeitsquoten in den
Waisenhäusern waren dementsprechend hoch.44

Die Anstaltswirklichkeit zeigt, dass die Versorgung von armen, verwaisten und
verwahrlosten Kindern in den Institutionen der Kinderfürsorge durch den Staat bis

zum Ende des 18. Jahrhunderts von volkswirtschaftlichen Überlegungen geprägt und
nicht in erster Linie aus ethischen oder pädagogischen Gründen betrieben wurde.

Hauptmotiv war die Bekämpfung des Bettels, um die öffentliche Sicherheit der
Besitzenden zu gewährleisten. Zudem erhoffte sich der Staat finanzielle Einsparungen,
indem die an Arbeit gewöhnten Kinder als Erwachsene nicht von der öffentlichen
Armenfürsorge unterstützt werden müssten.45 Die anvisierten Ziele der Anstaltserziehung

von Kindern in Zucht- und Waisenhäusern führten zu keinem Erfolg. Da die

Arbeitsleistung der (kranken und geschwächten) Kinder nicht rentierte, konnte die

39



angestrebte ökonomische Unabhängigkeit der Anstalten nie erreicht werden.46

Allfällige Gewinne wurden zudem vom Pacht- oder Verlagsunternehmer oder vom
Anstaltsleiter abgeschöpft.47 Das Ziel, die Kinder zur Arbeit zu disziplinieren, so dass

sie beim Austritt aus der Anstalt ein selbständiges, von der öffentlichen Unterstützung
unabhängiges Leben führen konnten, scheiterte an den inneren und äusseren Realitäten.

Die schlechten Lebensbedingungen und die harte Arbeits- und Strafdisziplin
hatten körperliche und seelische Schäden zur Folge. Beim Austritt aus dem Waisenhaus
stiessen die Jugendlichen zudem auf eine ablehnende Haltung der Gesellschaft gegen
ehemalige Waisenhausinsassen. Die Vermittlung an einen Handwerksmeister stand

wegen der Zunftorganisation nur einem kleinen Kreis von Kindern offen. Viele
Zöglinge kamen unmittelbar oder einige Zeit nach dem Austritt aus dem Waisenhaus
ins Arbeitshaus oder in das Hospital, andere fielen den Werbern für fremde Kriegsdienste

in die Hände.48

In den Schweizer Städten, die ein Spital oder ein Waisenhaus unterhielten, reichten
Geistliche, Ärzte und aufgeklärte Bürger beim Rat wiederholt Vorschläge zur Verbesserung

der hygienischen und personellen Missstände ein. Die obrigkeitlichen Behörden

kamen den Forderungen aus finanziellen Überlegungen jedoch nicht oder nur
ungenügend nach.49 Seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts wurde in Bittschriften auch

die Trennung der öffentlichen Waisenhäuser von den Zuchthäusern verlangt.50 Von
den vier Zucht- und Waisenhäusern in Zürich, Bern, St. Gallen und Basel wurden in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts zwei Waisenhäuser von der Zuchtanstalt getrennt.
Bern eröffnete 1757 das Waisenhaus für Knaben, und in Zürich bezogen die Waisenkinder

1771 den Neubau auf der Kornamtswiese. Insgesamt wurden in der deutschsprachigen

Schweiz im 18. Jahrhundert zehn Waisenhäuser gegründet. Neben den zwei
öffentlichen Waisenhäusern, die durch die Separierung vom Zuchthaus entstanden,

erfolgten acht Neugründungen von (privaten und öffentlichen) Waisenanstalten:
Schaffhausen 1711 (privat), Bern (Mädchen) 1765, Burgdorf 1766, Zofingen 1767,

Herisau 1769 (privat), Rheineck 1770, Thun 1771 und Solothurn 1782.51

Das erste eigenständige Waisenhaus des 18. Jahrhunderts wurde 1711 in Schaffhausen

von Pfarrer J. G. Hurter als Privatperson errichtet. Es blieb bis in die 1760er Jahre
die einzige Neugründung. Neun der zehn Waisenhäuser des 18. Jahrhunderts wurden
nach 1760 erstellt. Von einer ersten Ausdifferenzierung der öffentlichen und privaten
Kinderfürsorge im Bereich des Anstaltswesens kann daher erst von der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts an gesprochen werden. Die eigentliche Heimerziehung war eine

Leistung des 19. Jahrhunderts (die im folgenden Kapitel behandelt wird). In Basel

erfolgte die Trennung von Zucht- und Waisenhaus 1806 und die Stadt St. Gallen
separierte das Waisenhaus im Jahre 1811 vom Zuchthaus. Schaffhausen eröffnete 1822

ein Waisenhaus, wobei gleichzeitig die private Anstalt von J. G. Hurter aufgelöst wurde.
Wahrscheinlich schloss man auch die Waisenabteilung im Spital, das zugleich als Zucht-
und Waisenhaus gedient hatte.52

In Deutschland wurde die Kritik an der öffentlichen Anstaltserziehung im
sogenannten Waisenhausstreit in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts publizistisch an
die Öffentlichkeit getragen. Die Gegner der Waisenhäuser bemängelten die hygienischen

Missstände und die hohe Sterblichkeitsrate, die inhumane Behandlung der

Kinder, eine unzeitgemässe religiöse Erziehung und eine ungenügende Vorbereitung

40



auf das spätere Arbeitsleben. Zudem sei die Unterbringung der Armenkinder in den
Waisenhäusern infolge der hohen Lebensmittelpreise in den Städten zu teuer. Man
plädierte für die Auflösung der Waisenhäuser und die Unterbringung der Anstaltskinder

in Pflegefamilien auf dem Lande. Die Familienpflege (das heisst das System der

Verkostgeldung) war erheblich billiger als die Anstaltserziehung. Eingespart werden
konnten vor allem Personalkosten und Ausgaben für die Instandhaltung der Gebäude.
Die Versorgung der Waisenkinder bei Bauernfamilien sei gesünder, ermögliche eine

individuelle Berufsvorbereitung und die Landwirtschaft gewinne zusätzliche Arbeitskräfte.

Die frei werdenden Mittel könnten für die Ausbildung von Kindern besserer

Herkunft eingesetzt werden. Die Gegenseite trat für die Anstaltserziehung in einem

zweckmässig eingerichteten Waisenhaus ein. Sie verwies auf die unzureichenden
Informationen über die Sterbefälle in Pflegefamilien. Die Kinder seien der Willkür der

Pflegeeltern ausgesetzt, die nicht imstande oder nicht willens seien, ihre Pfleglinge zu
erziehen und auf deren Gesundheit zu achten. Wie die vielerorts gemachten schlechten

Erfahrungen zeigten, sei eine hinreichende Kontrolle der Koststellen nicht möglich.
Die Vor- und Nachteile von Anstalts- oder Familienerziehung wurden in einer
umfangreichen literarischen Auseinandersetzung bis ins 19. Jahrhundert erörtert, ohne
dass man zu einer klaren Entscheidung kam. Beide Formen der Kinderversorgung
bestanden im 19. Jahrhundert fort. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts wurden in
Deutschland mehrere Waisenhäuser aufgelöst oder in Verpflegungsinstitute, die Kinder

in Pflegefamilien vermittelten, umgewandelt. Ausschlaggebend waren allerdings
finanzielle Überlegungen und weniger pädagogische Motive.53

Der Wirkungsgrad der Waisenhäuser des ausgehenden 17. und des 18. Jahrhunderts

war begrenzt. Sie erreichten nur einen geringen Teil der bedürftigen Kinder und im
Verhältnis zur offenen Armenpflege war die Zahl ihrer Klientel eher bescheiden.

Infolge der einschränkenden Aufnahmebedingungen (stadtbürgerliche, eheliche, väterlich

verwaiste oder verwahrloste Kinder) wurde nur ein Teil der hilfsbedürftigen
Kinder erfasst. Auch war die Art der Waisenhauserziehung kaum geeignet, einen

Beitrag zur Bekämpfung von kindlicher Armut und Kinderbettel zu leisten.54 Die
Initiative für eine neue Kinder- und Anstaltsversorgung, die zunehmend auf die

Entwicklungsstufen der Kindheit Rücksicht nahm und sich an der Familiensituation
orientierte, ging von Privatpersonen aus. Die Heimerziehung kam im 19. Jahrhundert
durch die zahlenmässige Ausbreitung der Anstalten sowie die Entwicklung einer im
wesentlichen einheitlichen Theorie und Strategie, die an Pestalozzis Armenerziehungsanstalt

und -konzept anknüpfte, zum Tragen.55

41



4. Spezialisierung der Kinderfürsorge und der Heimerziehung: Die privaten
Armenerziehungsanstalten (18. und erste Hälfte 19. Jahrhundert)

Die private Kinderfürsorge und Anstaltserziehung von Armenkindern ging von
Anhängern des Pietismus aus. Der Pietismus war eine im 17. Jahrhundert einsetzende

religiöse Erneuerungsbewegung, die sich gegen die protestantische Orthodoxie und
das traditionelle Kirchentum richtete. Anstelle eines Vernunftglaubens und der

dogmatischen Schultheologie forderten die Pietisten ein Christentum der verinnerlich-
ten Frömmigkeit und der tätigen Nächstenliebe. Ursprünglich in England und den

Niederlanden entstanden, breitete sich der Pietismus seit dem ausgehenden 17.

Jahrhundert in Deutschland aus. Im Norden ergriff er vor allem die aristokratische
Oberschicht, während er in Württemberg von Bürgern und Bauern getragen wurde.
Die bedeutendsten Vertreter waren Philipp Jacob Spener, der eigentliche theologische
Führer des lutherischen Pietismus, sowie August Hermann Francke, durch den die
Universität Halle zum Zentrum des Pietismus wurde.56

August Hermann Francke (1663-1727) gilt als Begründer der privaten Fürsorge
und als erster Erzieher im deutschsprachigen Raum. Er stammte aus dem lübeckischen
Patriziat und war mit Spener eng befreundet. 1692 trat Francke seine Stelle als Pfarrer
in Glaucha an, einer verarmten Vorstadt und einem Vergnügungsviertel von Halle.
Zugleich erhielt er die Professur für griechische und orientalische Sprachen an der

neugegründeten Universität in Halle. Seit 1669 war er Professor der Theologie.57 Um

gegen die religiöse Unwissenheit der Armenkinder anzutreten, eröffnete er 1695

aufgrund einer Privatspende eine Armenschule, die sich in kurzer Zeit zu einem
Waisenhaus entwickelte. Bis 1698 hatte Francke einen ganzen Schul- und Anstaltskomplex

für die Erziehung von Bürger-, Armen- und Waisenkindern sowie von
Kindern des Adels und des gehobenen Bürgertums aufgebaut. Zur Haushaltung
gehörten zudem eine Meierei, die Krankenpflege, ein Buchladen, eine Druckerei und
eine Apotheke, die auch zu Ausbildungszwecken dienten. Mit der Errichtung eines

Seminars zur Ausbildung von Lehrern und Erziehern leitete Francke die Professionali-

sierung des Lehrerberufes ein.58

Im Bereich der Armenfürsorge stellten die Franckschen Anstalten eine neue

Organisationsform dar, die private Fürsorge. Erstmals ging die Initiative für die

Fürsorgetätigkeit von einer Einzelperson aus, die zugleich auch Leiter der (privaten
fürsorgerischen) Institution war. Träger der Fürsorge war nicht mehr eine örtlich
gebundene Gemeinschaft (Stadt, religiöse Gemeinde), sondern ein weit verstreuter
Kreis von Personen, die den Initianten persönlich und finanziell unterstützten. Der
Anstaltskomplex war zudem nicht als Ganzes konzipiert, sondern entstand schrittweise

und war auf die augenblicklichen Bedürfnisse ausgerichtet. Auch die Finanzierungsart

war neu. Die Armenschule und das Waisenhaus gründeten auf einer einzelnen

grösseren Spende, die «das erste Capital» bildeten. Der Ausbau der Anstalten wurde
ohne materielle Absicherung und im Vertrauen auf die weitergehende finanzielle
Beteiligung durch die Gesinnungsgenossen fortgeführt, ähnlich wie ein kreditwürdiges
Geschäftsunternehmen. Francke kann auch im Hinblick auf sein wirtschaftliches
Verhalten als erster «Unternehmer» auf dem Gebiet der Fürsorge betrachtet werden,

42



denn er setzte wie dieser - allerdings aus einer anderen Motivation heraus - bei seinem
Unternehmen seine ganze persönliche und wirtschaftliche Existenz aufs Spiel.59

Im Bereich der Erziehung hatte Francke als erster ein System von Ausbildungsanstalten

aufgebaut, das mit einer sozialpädagogischen Betreuung verbunden war.
Indem er seine Anstalten sozialpolitisch und pädagogisch begründete (wenn auch in
theologischer Terminologie), hat er das «pädagogische Jahrhundert» eingeläutet.
Franckes pietistisches Erziehungskonzept bezweckte die Hinführung zu Gottseligkeit,
christlicher Klugheit und die Herausbildung von Tugenden wie Gehorsam, Wahrheitsund

Arbeitsliebe. Den alten Erziehungsstil, der versuchte, mit unkontrollierter Strenge,
rohen Worten und harten Körperstrafen die Schüler/innen in Zucht und Ordnung zu
halten, lehnte er ab. Neu war, dass die Schule nicht nur Wissen vermitteln, sondern
erzieherisch wirken sollte und auf das Innere des Menschen gerichtet war. Zu diesem

Zweck wurde der Unterricht methodisch aufgebaut. Das Wissen sollte vom Lehrer nicht

nur vorgetragen, sondern von den Schülern verinnerlicht werden, etwa durch Repetition

und Prüfung des Lehrinhalts. Francke ging von einer pessimistischen Anthropologie
aus, die Erziehung aufgrund der Sündhaftigkeit des Menschen, von der auch die Kinder
betroffen waren, als notwendig ansah. Daraus ergab sich eine Zucht- und Gehorsamspädagogik,

die durch permanente Überwachung und unablässige Beschäftigung die
Kinder vor Sünde schützen und Müssiggang vermeiden sollte. Der Eigenwille des

Kindes sollte gebrochen und unter den Gehorsam Gottes gestellt werden. Durch das

Evangelium sollte der neue geistige Mensch geboren werden, der Gottes Gebote ohne

Zwang folgt, weil er sie verinnerlicht hat. Die strenge Disziplin und die «Erziehung des

Willens» wurde mit religiösen Begriffen der pietistischen Frömmigkeit verbrämt
(«Ergözung», «Erbauung», «Gottseligkeit»). Die Erziehung der Armen- und Waisenkinder

konzentrierte sich auf eine Internalisierung von Gottes Geboten, die industrielle
Arbeit für den Erwerbszweck trat im pädagogischen Konzept Franckes ganz zurück.
Francke forderte von den pädagogischen Mitarbeitern geduldiges Vorgehen im Unterricht,

Freundlichkeit ohne unziemliche Familiarität und Selbstbeherrschung beim
Strafen. Die Prügelstrafe sollte nur angewandt werden, wenn sie gerechtfertigt war und
auf die innere Einsicht und die Überzeugung des Gewissens zielte.60

Das Waisenhaus in Glaucha bildete zu Beginn des 18. Jahrhunderts die Ausnahme.
In den meisten grösseren Städten waren die Waisenhäuser noch mit einem Zucht- oder
Werkhaus verbunden. Durch die in Halle ausgebildeten Lehrer und Erzieher und
durch weitere Waisenhausgründungen nach Halleschem Muster fand die Idee der

pietistischen Waisen- und Armenkinderfürsorge jedoch rasche Verbreitung in Deutschland.61

Auch die privaten Anstaltsgründungen in der Schweiz standen unter dem
Einfluss von Francke. Pfarrer J. Georg Hurter (t 1721), der 1711 in Schaffhausen das

erste private Waisenhaus gründete, war Pietist und begeistert von Franckes Engagement

in Halle. Die Entwicklungsschritte seiner Fürsorgetätigkeit entsprachen von der

persönlichen Initiative über die Finanzierung bis zum schrittweisen Aufbau des

Waisenhauses denjenigen Franckes. Als Hurter 1704 das Pfarramt in Schaffhausen

antrat, bestand die staatliche Kinderfürsorge in der Versorgung der bedürftigen Kinder
in der Waisenabteilung des Spitals, das zugleich als Zuchthaus diente. Persönlich
betroffen von der Situation der armen, verwaisten und verwahrlosten Kinder und dem

pietistischen Prinzip des tätigen Christenglaubens folgend, gründete der Pfarrer 1708

43



auf eigene Kosten und mit Erlaubnis der Obrigkeit zuerst eine Armenschule. Dank der

Ausdehnung des Spenerschen und Franckeschen Pietismus in der Schweiz flössen der
Schule aus pivaten Kreisen so viel Geldmittel zu, dass er 1709 ein neues Schulhaus

bauen konnte. Mit Hilfe einer zweckgebundenen Spende für die Erziehung armer
Waisenkinder liess er nach und nach die Zimmer für deren Aufnahme einrichten. Als
im Jahre 1711 eine Witwe mit sieben Kindern einzog, gefolgt von weiteren Waisen,
wurde das Schulhaus zum Waisenhaus.62

Nach dem gleichen Muster entwickelte sich die private Fürsorgetätigkeit von
Laurenz Schefer (1697-1772), einem wohlhabenden Kaufmann und angesehenen

Ratsmitglied in Flerisau (AR). Schefer besuchte während der Zeit seines Deutschlandaufenthaltes

die Armenanstalten in Hamburg und das Waisenhaus in Glaucha. 1769

gründete er auf einem grossen Landwirtschaftshof ein Waisenhaus für die in Pflegefamilien

aufs Land verdingten Waisenkinder, die häufig von ihren Pflegeeltern zum
Bettelerwerb genötigt wurden und dadurch gezwungen waren, sich rasch in die

Strategien und Taktiken der vagierenden Bettelbevölkerung einzuleben, einschliesslich
der Fähigkeit, den behördlichen Verfolgungsjagden zu entgehen. Wie seine Vorgänger
engagierte sich Schefer als Waisenvater durch persönliche Arbeit in der Anstalt und
brachte erhebliche private Geldleistungen ein. Über seine Geschäftsbeziehungen
erhielt er verschiedentlich grössere Spendenbeträge.63

Sowohl Schefer wie auch Hurter fünfzig Jahre früher stiessen auf gesellschaftliche
Widerstände. Die geistlichen und weltlichen Machthaber reagierten auf die wohltätige
Armenhilfe mit Vorurteilen, Zweifel am Gelingen und einer Ablehnung gegenüber

jeglichen Neuerungen.64 Die Bestrebungen der privaten Armenerziehung und Anstaltsfürsorge

wurden von der obrigkeitlichen Regierung in der Regel nicht unterstützt,
sondern im Gegenteil behindert. Der Grund lag nicht darin, dass es den regierenden
Patriziern am Wissen um eine gute Erziehung fehlte.65 Die Ursache des ablehnenden
und feindseligen Verhaltens der Regierungsherren lag bei deren machtpolitischen
Ansprüchen. «In den meisten dieser patrizischen Regenten lebte das allmächtige
Gefühl einer heiligen Unantastbarkeit ihrer bevorrechteten Stellung, wie die vollständige

Überzeugung tiefer angeborener Weisheit.» Die Obrigkeit versuchte mit allen

Mitteln, «jedes Streben des Volkes nach mehr Freiheit zu unterdrücken».66 Die
herrschenden Kreise aus der adligen und bürgerlichen Oberschicht betrachteten das

niedere Volk als eine Art Ware, über die man nach Willkür verfügte. Wohl war man
bestrebt, «diese Menschenkategorie zur Arbeit zu erziehen», aber das Volk sollte
keinesfalls aus seiner «gottgewollten» Lage herausgehoben werden. Die patrizischen
Regenten waren überzeugt, dass die soziale Hebung und Bildung der unteren
Volksschichten staatsgefährdend sei. Sie versuchten daher, jede Privatinitiative im Bereich
der Armenerziehungsanstalten zu verhindern, die auf eine Bildung der Armenkinder
zielte und damit die Gefahr von Freiheitsbestrebungen des niederen Volkes barg.67

Industrialisierung und Aufklärung beeinflussten die weitere Entwicklung der
Kinderfürsorge. Seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts versuchte man, den

Pauperismus68 als Massenphänomen zu erforschen und seine Ursachen innerhalb des

modernen Wirtschaftssystems zu bestimmen. Durch die Industrialisierung entstand eine

neue, armutsanfällige Bevölkerungsschicht von lohnabhängigen Arbeiter/innen.
Arbeitslosigkeit infolge von Konjunkturschwankungen war einer der wichtigsten Gründe

44



für die Armut des Industrieproletariats. Von grossem Einfluss auf die Deutung der

Armenfrage und die Gestaltung der Armen- und Fürsorgepolitik war das vom
englischen Geistlichen und Nationalökonomen Robert Malthus (1766-1834) aufgestellte

Bevölkerungsgesetz. In einer Streitschrift setzte Malthus der Vorstellung, dass eine

Änderung der Eigentumsverhältnisse die völlige Harmonie herbeiführe, seine

Bevölkerungslehre entgegen, die er als Naturgesetz auffasste.69 Er sah die Ursache des

Pauperismus im absoluten Überschuss der Arbeiterbevölkerung. Die Bevölkerung
wachse rascher als die Produktion von Lebensgütern (Bodenertrag), so dass die

Nahrungsmittel nicht für alle reichten. Elend, Hunger, Krankheit, Laster, schlechte

Kinderpflege und harte Arbeit in den untersten Schichten seien die Folge dieser

«naturgesetzlichen» Entwicklung. Die daraus resultierende steigende Sterblichkeitsrate
wirke zugleich als Regulator, der den gestörten Gleichgewichtszustand wiederherstelle.
Malthus lehnte jede öffentliche Armenpflege ab, da er in ihr einen Antrieb zu weiterem
Bevölkerungswachstum sah. Besonders die Kinderfürsorge reize zu frühen Eheschliessungen,

erhöhe die Geburtenzahl und schwäche das Verantwortungsbewusstsein der
Eltern, die sich auf die staatliche Unterstützung verliessen. Nur durch eine Enthaltung
von Ehe und Geschlechtsverkehr könne die Bevölkerung im Gleichgewicht mit den

Nahrungsmitteln gehalten werden. Wenn sich die Armen nicht an die sexuelle Abstinenz

hielten, mit der allein sie ihr Los verbessern konnten, war ihre Armut selbstverschuldet.

(Auch müsse jeder Versuch, dem einen durch Unterstützung zu helfen, dem
anderen den Unterhalt entziehen.) Die Betrachtung der Armenfrage als Bevölkerungsproblem

war unter dem Einfluss der Malthusschen Theorie weit verbreitet und rief
zahlreiche bevölkerungspolitische Vorschläge hervor. Der Staat versuchte, mit gesetzlichen

Ehebeschränkungen die Heirat von Personen zu verhindern, die voraussichtlich
eine Familie nicht ernähren konnten.70

Zur gleichen Zeit formulierten Philanthropen71 die Überzeugung, dass der Staat im
Bereich der Sozialfürsorge eingreifen müsse. Armut wurde zwar als notwendiger
Antrieb zur Arbeit und die Armen selbst als Bestandteil der politischen Ökonomie
betrachtet, aber die Existenz von gänzlichem Elend galt jetzt in der bürgerlichen
Gesellschaft als Schande und als gefährlicher Hort der Kriminalität. Montesquieu
erklärte sogar, der Staat müsse allen die Mittel für angemessene Existenzbedingungen
sichern, daher sei das «Recht auf Arbeit» zu verwirklichen. Den Armen Arbeitsmöglichkeiten

zu geben, bedeutete zugleich, ihnen eine Art Sozialhilfe zu gewähren. Die
staatliche Sozialpolitik basierte in erster Linie auf der Arbeitsverpflichtung und wurde
den Interessen des Arbeitsmarktes unterstellt. Die materielle öffentliche Unterstützung

wurde auf ein Minimum beschränkt, um die Attraktivität der Arbeit zu erhöhen
und zu verhindern, dass man von der Fürsorge besser lebte als Von den tief angesetzten
Arbeitslöhnen.72

Die Meinung, dass Reichtum der Lohn für aussergewöhnliche Leistungen und

folgerichtig Armut das Resultat von Müssiggang und Strafe für eine unwürdige
Lebensweise sei, war weiterhin vorherrschend. Arbeit war Pflicht der Armen und galt
als Heilmittel gegen Elend und Verbrechen. Die Arbeitserziehung stand damit
weiterhin im Mittelpunkt der Armenfürsorge. Im Geiste der Aufklärung sollte sie

jedoch nicht mehr durch Zwangsarbeit in Zucht- und Waisenhäusern, sondern auf
freiwilliger Basis erfolgen, da auch der Arme von Natur aus gut und vernünftigen

45



Ratschlägen zugänglich sei. Man müsse ihn nur ansprechen, zur Arbeit anleiten und
ihm Arbeit beschaffen. In den neu errichteten Arbeitsanstalten wurden die Armen in
hausindustrieller Arbeit meist im Textilgewerbe angelernt, damit sie sich danach

selbständig den Lebensunterhalt verdienen könnten. Der völligen Freiwilligkeit der
Arbeitsanstalten wurde insofern nachgeholfen, als diejenigen, die nicht arbeiteten,
keine Unterstützung erhalten sollten.73

Die Erziehung der Unterschichtskinder zur «Industrie»74 galt als zentrales
Präventionsmittel zur Verhinderung von Armut, denn man ging davon aus, dass Kinder
im Alter von 5 bis 12 Jahren die Hälfte ihres Unterhalts und die älteren diesen voll
verdienen könnten. Als Hauptmittel zur Arbeitserziehung der Armenkinder sollte eine

mit Arbeitseinrichtungen verbundene Schule geschaffen werden. Diese sogenannten
Industrieschulen wurden von privater Seite getragen und von den Behörden zumindest
teilweise finanziell unterstützt. Sie galten als Ergänzung zur Arbeitserziehung in den

Arbeits-, Werk- und Waisenhäusern. Die Armenkinder wurden neben dem regulären
Lehrunterricht in hausindustrieller Arbeit unterwiesen und sollten so in den Stand

gesetzt werden, sich ihren Lebensunterhalt selbst zu verdienen. Die Industrieschulen
verkauften ihre Produkte oder produzierten im Auftrag für Fabrikunternehmer, die
Kinder erhielten einen Teil des Erlöses in Kleidung oder bar. Der Verdienst der Kinder
und die Rentabilität der Schulen rückten jedoch zunehmend in den Vordergrund, so

dass die pädagogischen Ambitionen bald hinter den ökonomischen Interessen zurücktraten.

Die Industrieschulen entwickelten sich zu Manufakturen, in denen die Armenkinder

- anstatt die angestrebte Vielseitigkeit zu erlernen - nur monotone Handgriffe
ausübten. Die reformerisch-pädagogische Industrieschulbewegung breitete sich gegen
Ende des 18. Jahrhunderts in ganz Deutschland aus und beeinflusste auch die Schweiz.75

Johann Heinrich Pestalozzi (1746—1827)76 verband 1774 mit seiner
Armenerziehungsanstalt auf dem Bauerngut Neuhof bei Birr als erster die Arbeitserziehung der
Industrieschule mit der Kinderversorgung in einer Anstalt. Die Erziehungssituation
sollte sich jedoch an der Familie beziehungsweise der Grossfamilie orientieren (der
Neuhof beherbergte etwa 40 Kinder). Pestalozzi wollte auf dem Neuhof eine
Baumwollmanufaktur (Spinn- und Webstühle) mit angegliedertem Tuchhandel
einrichten, die durch den Landwirtschaftsbetrieb ergänzt wurde. Geplant war, dass der
Betrieb durch die Arbeitsleistung der Kinder ökonomisch unabhängig funktionierte.
Heinrich Pestalozzi führte die Weberei und die Landwirtschaft und bildete die Knaben
in den entsprechenden Arbeiten aus. Anna Pestalozzi-Schulthess (1738-1815),77 seine

Gemahlin, übernahm die Leitung des Hauswesens, die Aufsicht über die erwachsenen
Hilfskräfte und die Ausbildung der Mädchen in Haus- und Gartenarbeit sowie im
Spinnen. Der Lebensstandard auf dem Neuhof war bewusst bescheiden gehalten,
damit sich die Kinder an die Einschränkungen einer Existenz in Armut gewöhnten. Sie

sollten ihr zukünftiges Leben als Arme akzeptieren lernen, damit sie nicht unzufrieden
würden. Pestalozzi knüpfte sein pädagogisches Konzept an die gesellschaftliche Lage
der Armen an, denn Kindern aus den unteren Schichten war ein gesellschaftlicher
Aufstieg innerhalb der Hierarchie der Stände verwehrt. Das Ziel der Erziehung war für
Pestalozzi die Veredelung des Menschen innerhalb seines Standes. Die Armenerziehung

müsse bei den realen Bedürfnissen ansetzen, denn eine «Überbildung» der
Armenkinder führe zu Ansprüchen, die in der Realität nicht erfüllt werden könnten

46



und deshalb Unzufriedenheit und Unglücklichsein zur Folge hätten. «Der Arme muss

zur Armut auferzogen werden», wobei der Erzieher mit den Kindern arm sein solle.78

Pestalozzi forderte eine umfassende Bildung des Menschen in den drei Bereichen

Kopf (intellektuelle Bildung), Herz (sittlich-religiöse Bildung) und Hand (Erziehung
zur Arbeit). In der Armenerziehung beschränkte er die intellektuelle Bildung auf die
intensive Vermittlung eines kleinen, für den Stand der Armen notwendigen Grundwissens

(Anfänge im Lesen und Schreiben). Der sittlich-religiösen Bildung legte er

grossen Wert bei, weil sie den Armen erst zur Wertschätzung seiner selbst führe. Und
schliesslich sei die praktische Arbeitsbildung von weitaus grösserer Bedeutung als

beim Reichen, weil die körperliche Kraft des Armen sein einziges Kapital bilde, das

ihm zur Bestreitung seines Lebensunterhalts zur Verfügung stehe. Pestalozzi legte das

Hauptgewicht der Arbeitserziehung in den handwerklich-industriellen Sektor, während

der Landwirtschaft eine ergänzende Funktion zukam. Wie seine Zeitgenossen war
er davon ausgegangen, dass ein Kind bei entsprechender Anleitung seinen Lebensunterhalt

selbst verdienen könne. Die kleinen Kinder waren jedoch wegen der geringen
Körperkraft und weil ihre Fertigkeiten noch nicht genügend ausgebildet waren, nicht
imstande, produktive Industriearbeit zu leisten. Die älteren Kinder wiederum, die als

Arbeitskraft zunehmend tauglich waren und die finanziellen Verluste wenigstens
teilweise hätten ausgleichen können, wurden oft von den Eltern zurückgeholt, sobald
sie arbeiten konnten. Der Aufenthalt war freiwillig und die Kinder waren nicht durch

gesetzliche Regelungen an die Anstalt gebunden. Der Versuch einer selbsttragenden
Armenerziehungsanstalt ohne zahlende Kinder und ohne staatliche Unterstützung
scheiterte aus ökonomischen Gründen und musste 1780 abgebrochen werden.

Das Erziehungskonzept von Pestalozzi, das er im Waisenhaus von Stans und in den

Erziehungsinstituten in Burgdorf, Münchenbuchsee und Yverdon weiterentwickelte,79
basierte auf der Liebe zum Kind und der Respektierung seiner Würde. Es stand damit
im krassen Gegensatz zu den Erziehern der «alten Schule», die eine Pädagogik «des

Befehls und der Dressur, der Ordnung und Unterordnung des zum blossen Objekt
eines erzieherischen Willens erniedrigten und gedemütigten Kindes» vertraten.80 Neu

war auch der Versuch, die Heimerziehung an der Familiensituation zu orientieren.
Pestalozzi bemühte sich, das Vertrauen und die Anhänglichkeit des Kindes zu

gewinnen und innerhalb einer familienähnlichen Gemeinschaft eine innere Verbundenheit

zwischen Erzieher und Zögling herzustellen, ein Kind-Vater-Verhältnis, ohne
das «alles Bauen auf die Zukunft vergeblich» sei. Die Arbeitserziehung vollzog sich -
analog der von Pestalozzi entwickelten Elementarmethode in der Schule - in einer
aufbauenden, logisch geplanten Stufenfolge, die dem Entwicklungsstand des Kindes

angepasst war.81

Pestalozzi gilt als Reformator der Armenanstaltserziehung. Bis anhin war das Kind
als eine Art Objekt betrachtet worden, das bei möglichst tiefen Unterhaltskosten
mittels harter Disziplinierungsmethoden sozialisiert und an industrielle Arbeit
gewöhnt werden musste. «Pestalozzis Schriften über seine Erziehungsanstalten auf dem
Neuhof und in Stans können in Verbindung mit seinem Plan einer Armenerziehungsanstalt

als der erste Versuch einer pädagogischen Theorie über die an der Familiensituation

orientierten Heimerziehung gelten.»82 Er beschrieb die Erziehungsanstalt,
wie sie im 19. Jahrhundert ihre Verbreitung fand. Seine Theorie bildete die Grundlage

47



für die Erziehungsinstitute von Philipp Emanuel von Fellenberg (1771-1844) in

Hofwyl und die dazugehörende Armenschule von Johann Jakob Wehrli (1790-1855),
die ihrerseits grossen Einfluss auf die Heimerziehung ausübten. Durch die Französische

Revolution und den Einmarsch der Franzosen wurde die Entwicklung der

Kinderfürsorge und der Anstaltserziehung jedoch vorläufig gestoppt. Die Durchsetzung

einer nachhaltigen Heimerziehung war erst nach dem politischen Umsturz der

alten Eidgenossenschaft und der bürgerlichen Gesellschafts- und Staatsumwälzung
realisierbar. Die Heimerziehung und ihre Ausbreitung war daher eine Leistung des

19. Jahrhunderts.83

Das Elend der Kinder in den untersten Volksschichten nahm im Industriezeitalter
zu. Die krisenhaften Veränderungen im Wirtschaftsbereich erhöhten die

Lebenshaltungskosten. Als Folge wurde die Arbeitskraft der Armenkinder sowohl durch die

Industrieunternehmer als auch durch die Eltern massiv ausgenützt. Die staatliche

Kinderfürsorge beschränkte sich weitgehend auf die Schaffung von Volksschulen und
die Bezahlung des Schulgeldes. Die materielle Unterstützung bedürftiger Eltern und
ihrer Kinder wurde auf ein absolutes Minimum gesetzt. Neben dieser Tendenz und als

Ergänzung zur öffentlichen Fürsorgepolitik entwickelte sich zu Beginn des 19.

Jahrhunderts jedoch eine breitgefächerte private Wohltätigkeit, die auf einer Haltung des

aktiven Mitgefühls und der humanitären Ideen basierte (Pietismus, Humanitarismus,
Philanthropismus). Die Vertreter der Aufklärung sahen die Ursachen für das Elend
einerseits in einem mangelnden Solidaritätsgefühl der Reichen und andererseits in der
Unwissenheit der Armen. Sie schrieb der Bildung daher grosse Bedeutung zu und die
sich ausbreitende fürsorgerische Einstellung äusserte sich im Aufschwung der Schulen

für arme Kinder. Die private Wohltätigkeit organisierte sich in freien gesellschaftlichen
Hilfsorganisationen und Vereinen. Mit dem Verein trat eine neue Organisationsform
fürsorgerischen Handelns neben Kirche und Obrigkeit, Stiftung und Anstalt. Der
Verein kirchlicher, vaterländischer und humanitärer Prägung bestimmte das Bild der

Sozialfürsorge im 19. Jahrhundert und beeinflusste die Kinderfürsorge massgebend.84

Die neuen pädagogischen Konzepte der Heimerziehung entstanden in den privaten
Anstalten. Durch die Zäsur der Französischen Revolution waren die Anstalten des 19.

Jahrhunderts strukturell klar von den älteren Waisenhäusern abgegrenzt. Die Heimerziehung

des 19. Jahrhunderts entwickelte sich nicht aus den staatlichen Waisenhäusern
des 18. Jahrhunderts, sondern gründete auf der Armenerziehungsanstalt von Pestalozzi.

Die ersten Armenerziehungsanstalten in der Schweiz entstanden unter dem Einfluss
des Pietismus in den 1810er Jahren in den reformierten Kantonen: die private
Armenerziehungsanstalt in Hofwyl (BE) 1810, die (erste staatliche) Landwirtschaftliche

Armenschule Bläsihof des Kantons Zürich in Winterthur 1818 und das von einem

Heimverein getragene Evangelische Knabenheim Linthkolonie in Ziegelbrücke (GL)
1819. Die Heimerziehung für katholische Kinder begann, mit Ausnahme des Waisenhauses

in Luzern 1812, in den 1840er Jahren. Die ersten Anstalten für Jugendliche
entstanden in den 1850er Jahren. Die Zahl der Heimgründungen nahm kontinuierlich
zu und erreichte von 1850-1870 ihren Höhepunkt. Im Verlaufe des 19. Jahrhunderts
entstanden insgesamt 152 Institutionen, die sich mit der stationären Jugendhilfe
befassten. Da es nur vereinzelt zu Schliessungen von Heimen kam, stieg der Bestand

von Erziehungsanstalten für arme und verwahrloste Kinder beständig an. Träger der

48



Anstalten waren vor allem Heimvereine und die Gemeinden sowie öffentliche Vereine
(Schweizerische Gemeinnützige Gesellschaft SGG, Verein für christliche Volksbildung,
Frauenzimmerverein, Armenerziehungsverein, Hilfsgesellschaft) und Kantone. Einige
Anstalten standen in Privatbesitz.85

Von grosser Bedeutung war der umfassende Erziehungsstaat von Philipp Emanuel
von Fellenberg, einem Berner Patrizier, der durch seine Eltern mit dem Gedankengut
von Pestalozzi vertraut gemacht worden war.86 1799 kaufte er das ausgedehnte Gut
Hofwyl bei Bern und baute einen vielschichtigen Anstaltskomplex auf. Die wichtigsten
Erziehungsinstitutionen waren das «Landwirtschaftliche Institut» (Ausbildungs- und
Musterbetrieb für die Landwirtschaft) 1807, das «Wissenschaftliche Institut» (Internat
für höhere Stände) 1808 und die Armenschule (Erziehungsanstalt für den niederen
Stand) 1810.87 Erste Versuche einer Armenerziehung hatte Fellenberg schon 1801

unternommen, aber ihre erfolgreiche Entwicklung begann erst, als er den 20jährigen
Landschullehrer Johann Jakob Wehrli als Leiter der Armenschule engagierte. Die
Armenkinder sollten nach dem Vorbild von Pestalozzi auf ein späteres Arbeitsleben
innerhalb ihres Standes vorbereitet werden.88 Die handwerklich-industrielle Arbeit
und die Arbeit in der Landwirtschaft, verbunden mit einem zweckmässigen Schulunterricht,

bildeten die Haupterziehungsmittel, mit denen die Kinder zu Arbeitsgeschick,
Fleiss und Tugend erzogen werden sollten. In der Wehrli-Schule wurde Pestalozzis Idee
der gegenseitigen Durchdringung von Unterricht, Arbeit und Gemeinschaftsleben
verwirklicht.89

Wie Pestalozzi wollte Fellenberg zeigen, dass sich die Armenerziehungsanstalt
selbst erhalten könne.90 Obwohl er - im Gegensatz zu Pestalozzi - ein grosses
Organisationstalent war, konnte Fellenberg das Ziel nicht ganz erreichen und musste
die Anstalt aus privaten Mitteln unterstützen. Seit 1813 entwickelte sich die
Armenerziehungsanstalt zunehmend zu einer Ausbildungsanstalt für Armenlehrer beziehungsweise

Heimerzieher. Die Armenerziehungsanstalt von Hofwyl galt weithin als die

richtige Lösung des Problems Armut. Der Einfluss von Fellenberg und Wehrli auf die

Heimerziehung in der Schweiz war enorm. Es entstanden mehrere Armenerziehungsanstalten,

die von Wehrli-Schülern geleitet wurden. Wehrli seinerseits übernahm 1833

als Direktor die Leitung des neuerrichteten Seminars in Kreuzlingen. Die Wehrli-
Schule hatte auch zu entsprechenden Einrichtungen in Deutschland angeregt und
beeinflusste die süddeutsche Rettungshausbewegung, die ihrerseits wieder auf die
Schweiz einwirkte.91

Geistiger Träger der Rettungshäuser war die pietistische «Erweckungsbewegung».
Sie war eine christliche Reaktion gegen Rationalismus und Aufklärung und versuchte,
die verinnerlichte christliche Frömmigkeit neu zu beleben. Die Neupietisten stammten
mehrheitlich aus bürgerlichen und bäuerlichen Kreisen Süddeutschlands und der
Schweiz. Die 1780 in Basel gegründete deutsche «Gesellschaft zur Beförderung
christlicher Wahrheit und Gottseligkeit» («Christentumsgesellschaft») begann zu

Beginn des 19. Jahrhunderts mit ihrer Missionsarbeit im Ausland, weitete diese aber
bald auf das Inland aus. Um die Seelen von verlassenen und verwahrlosten Kindern zu

retten, die ohne christliche Unterweisung aufwuchsen und in Gefahr waren, dem
Christentum verlorenzugehen, sollten sie in christlichen Erziehungsanstalten, den

sogenannten Rettungshäusern, aufgezogen werden. Die ersten Rettungshäuser wur-

49



den 1813 von Johannes Falk in Weimar und 1819 von Graf Adelberdt von der Recke in
Bochum errichtet. Falk stellte die Familienpflege in den Mittelpunkt seiner
Kinderrettungsarbeit. Das «Flospitium» nahm Zöglinge auf, damit man sie kennenlernen und
anschliessend in eine geeignete Pflegefamilie vermitteln konnte. Verwahrloste und

erziehungsschwierige Knaben wohnten jedoch dauerhaft im «Flospitium». Falk förderte

eine individualisierende Erziehung ohne feste Methodik. Seine Pädagogik basierte
auf Geduld und einer persönlichen Bindung im Rahmen eines mystisch-religiösen
Christentums. Die Rettungsanstalt von Graf von der Recke beherbergte verlassene

Kinder, die durch Arbeit und Unterricht zu einem christlichen Leben hingeführt
werden sollten. Reckes Vorbild war der auf Landwirtschaft und Industriearbeit
gestützte Musterbetrieb von Fellenberg, den er jedoch mit einer auf Busse und

Bekehrung hindrängenden, streng pietistischen Erziehung verband. Die Zöglinge
wurden von der Aussenwelt abgeschlossen und in militärischer Ordnung erzogen.92

Die wichtigste Anstalt der Rettungshausbewegung war die 1820 in einem alten
Deutschordensschloss in Beuggen am Oberrhein (D) eingerichtete «Freiwillige Armen-
schullehrer- und Armenkinderanstalt». Die Basler Christentumsgesellschaft schuf zum
Zweck der Trägerschaft einen Armenschulverein. Die Leitung der Anstalt wurde
Christian Heinrich Zeller (1779-1860) übertragen. Er stammte aus einer württembergischen

Theologenfamilie und stand den Neupietisten nahe. Nach Abschluss des

Jurastudiums wandte er sich der Erziehung zu und arbeitete als Hauslehrer. Zeller
stand in enger Verbindung mit der Schweiz. Er war Schuldirektor von Zofingen, mit
einer Schweizerin verheiratet und hatte das Schweizer Bürgerrecht angenommen.
Zeller hatte sich bei Pestalozzi und Fellenberg über die neuen pädagogischen

Konzepte für die Erziehung von Armenkindern informiert, während umgekehrt
Pestalozzi 1826 die Anstalt in Beuggen besuchte. Allerdings unterschied sich die

Pädagogik Zellers von derjenigen Pestalozzis, der auf die Kraft des Guten im Kind
aufbaute und die Armenerziehung an der gesellschaftlichen Stellung des Armen
orientierte. Im Mittelpunkt von Pestalozzis Erziehung stand wie erwähnt die mit
Menschenliebe geleitete und mit dem Schulunterricht verbundene Ausbildung zur
Arbeit. Gott und damit die religiöse Bildung lerne das Kind durch die Liebe und im

innigen Vaterverhältnis zu seinem Erzieher kennen («Die Liebe macht die Anwesenheit

Gottes selbst aus»).93 Im Zentrum von Zellers Pädagogik hingegen stand die

Seelenrettung und die religiöse Erziehung, mit der das Böse im Menschen unterdrückt
werden sollte. Voraussetzung für die Menschenbildung war für Zeller die Erziehung
zur Gottseligkeit. Gebet und Arbeit waren die geeigneten Erziehungsmittel. Wie
Francke verlangte er eine rastlose Tätigkeit, damit die bösartigen Triebe unterdrückt
würden. Die strenge Frömmigkeit und die pietistische Arbeitsaskese wurden jedoch
durch die häusliche Atmosphäre gemildert, denn die Anstalt war als grosse Familie

aufgebaut. Zeller knüpfte an Pestalozzis Ideen über die erzieherischen Kräfte der
Familie an. Im Versagen der Familienerziehung - vor allem im religiösen Bereich - sah

er eine der wesentlichen Ursachen für die Verwahrlosung der Kinder. Die Erziehungsanstalt

sollte die Familie ersetzen und musste daher als (Gross-)Familie organisiert
sein. Beuggen stellte den Mittelpunkt der süddeutschen Rettungshausbewegung dar.

Der Einfluss auf die Schweizer Heimerziehung war zwar kleiner als derjenige Hofwyls,
aber trotzdem noch bedeutend. Viele Schweizer Lehrer und Erzieher wurden in

50



Beuggen ausgebildet, und einige übernahmen die Heimleitung in Erziehungsanstalten
vor allem in der Nord- und Ostschweiz.94

Durch das Konzept der Anstaltsfamilie entstand eine neue Organisationsform der

Erziehungsanstalt. Während die Armen-, Zucht- und Waisenhäuser und die Industrieanstalten

die Struktur des mittelalterlichen Spitals übernommen hatten und unter der

Leitung eines Verwalters oder Inspektors standen, waren die Rettungshäuser den

Hauseltern unterstellt. Die Kinder, der Hausvater, die Hausmutter und die Erzieher
standen in einem familiären Verhältnis zueinander. Um den Familiencharakter zu wahren,

nahmen die Rettungshäuser nur freiwillige Zöglinge auf. Sie lehnten es entschieden

ab, Zwangsanstalten zu sein wie die alten Waisen- und Zuchthäuser. Straffällige
oder aus dem Zuchthaus entlassene Kinder nahmen sie nicht auf, um nicht in
Abhängigkeit vom Staat zu geraten oder zu einer staatlichen Institution zu werden.
Selbst eine finanzielle Unterstützung durch den Staat wies man zurück. Die Anstalten
wurden über die Kostgelder und durch private Spenden von Gesinnungsgenossen
finanziert, wodurch man in völliger Unabhängigkeit die christliche Familienerziehung
pflegen konnte.95

Die Erkenntnis, dass die Verelendung der unteren Bevölkerungsschichten von den
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Veränderungen abhing und dass der Kinder-
und Jugendfürsorge bei den Versuchen zu einer Neuordnung der Verhältnisse grosse
Bedeutung zukam, gewann in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts allerdings nur
langsam Raum.96 Einer, der nachhaltig für diese Überzeugung eintrat, war Johann
Hinrich Wichern (1808-1881).97 Wichern gehörte zu jenen Personen, die im 19.

Jahrhundert die soziale Frage formulierten und eine pädagogisch-politische Antwort
darauf suchten. Damit steht er für den Ursprung der heutigen Sozialpädagogik.
Wichern war auch sozialpolitisch tätig. In Analogie zur «Äusseren Mission», die sich

um die Christianisierung der heidnischen Völker bemühte, legte er Gewicht auf die
«Innere Mission». Durch ein aktives Christentum wollte er die sozialen Missstände im
Inland beheben und ein Gegengewicht zu den aufkommenden revolutionären
Strömungen schaffen. 1848 schloss er die christlich-sozialen Kräfte (unter anderem die
Basler Christentumsgesellschaft) zwecks gemeinsamen sozialen Handelns und als

Bollwerk gegen den Kommunismus im «Centralausschuss für die Innere Mission der

Evangelischen Kirche» zusammen.98

Wichern stammte aus kleinbürgerlichen Verhältnissen in Hamburg und hatte mit
Unterstützung von wohlhabenden Freunden aus dem Kreis der «Erweckten» Theologie

studiert. Er besass exakte Kenntnisse über die tatsächliche Lage der
Armenbevölkerung und die Not der verelendeten und aufsichtslosen Kinder. Wichern war
Mitglied des «Männlichen Besuchsvereins», der durch Hausbesuche bei den Armen in
den Elendsvierteln der Hafenstadt missionarisch tätig war. 1832 plante der Besuchsverein

nach dem Vorbild von Falk, Zeller und von der Recke ein Rettungshaus für
verwahrloste Jungen und Mädchen. Die Leitung sollte Wichern übertragen werden.
Nachdem eine grosse Spende (als erwartetes Zeichen Gottes) eingegangen war, konnte
Wichern bereits 1833 ein altes strohbedecktes Bauernhaus in Horn bei Hamburg
beziehen, das zur Verfügung gestellt worden war. Um das sogenannte Rauhe Haus
sollte ein Rettungsdorf entstehen. Im Gegensatz zu den bisherigen Rettungshäusern,
die als familienähnliche Grossgemeinschaften organisiert waren, teilte Wichern seine

51



Anstalt in kleinere Gruppen auf, die aus zehn bis zwölf Kindern und einem Gehilfen
(«Bruder») oder einer Gehilfin («Schwester») bestanden. Die Gesamtanstalt war nach

dem Vorbild der patriarchalen Familie organisiert. Im Mittelpunkt der Anstaltsfamilie
stand das einzige Hauselternpaar, das die verschiedenen Familienkreise zu einer

Hausgenossenschaft zusammenschloss. Wichern und seine Frau, die Mutter der
Anstalt, wohnten im «Mutterhaus», um das herum die kleinen Familienhäuser entstanden,

von denen jedes einen eigenen Namen bekam («Schweizerhaus», «Bienenkorb»,
«Fischerhütte» usw., die Mädchenhäuser hiessen «Schwalbennester»), Hinzu kamen

Wirtschaftsgebäude, Werkstätten sowie eine Druckerei mit Buchbinderei und

Buchhandlung. Wichern hielt als (Ehe-)Mann und zentraler Anstaltsleiter die oberste Autorität

inne. Der Zusammenhang dieser Grossfamilie wurde durch gemeinsame Andachten,

Feste und Veranstaltungen hergestellt."
Die kleinen Gruppen bildeten ähnlich wie eine Familie eine Wohn-, Tisch- und

Arbeitsgemeinschaft, die durch das tägliche Zusammenleben einen abgeschlossenen
häuslichen Kreis mit individueller Prägung und charakteristischem Familiengeist
entwickelte. Die Leitung der einzelnen «Familien» lag bei jüngeren ledigen
Mitarbeiter/innen, die während einer mehrjährigen Erziehertätigkeit eine möglichst vielseitige
theoretische und praktische Ausbildung erhalten sollten. Die Mitarbeiter führten ein

Journal, in das sie die Entwicklungsschritte jedes Kindes notierten. Wichern arbeitete
diese Berichte sorgfältig durch und besprach sie in der Wochenkonferenz, an der alle

Brüder (und wohl auch die Schwestern) teilnahmen. Das Erziehungskonzept von
Wichern war auf die Individualität des Kindes ausgerichtet, das sich in einer familienartigen

Gemeinschaft frei und selbständig entwickeln und zu einem christlichen Leben

hingeführt werden sollte. Die kleinen Familiengruppen ermöglichten nicht nur eine

individuelle Erziehung und Pflege der Zöglinge durch die Erwachsenen, Wichern mass

auch dem Zusammenwachsen der jeweiligen Gruppe und der daraus erfolgenden
gegenseitigen Erziehung durch die Kinder selbst grösste Bedeutung bei. Jeder

Neuankömmling wurde seiner Individualität entsprechend - und nicht nach Alter oder

geistiger oder sittlicher Reife - in die für ihn geeignete Familie eingeordnet. Der
Kontakt mit den Zöglingen aus den anderen Gruppen wurde bei der Arbeit und im

Unterricht hergestellt.
Das vorrangige Ziel der erzieherischen und seelsorgerischen Bemühungen Wicherns

war der an Christus glaubende Mensch. Dieses Ziel sollte ohne äusseren Zwang und
ohne «mechanische Anstaltsgesetze» erreicht werden. Das heisst nicht, dass keine

Disziplinarmassnahmen eingesetzt wurden. Für Wichern gehörten sowohl die Belohnung

als auch die Bestrafung zur christlichen Erziehung. Dabei war für ihn die in jeder
Strafe liegende Demütigung nicht der einzige Zweck, sondern auch er strebte ihre

Internalisierung an: «Der Strafe Zweck muss sein, dass der Gestrafte selbst die Strafe
in sich fortsetzt, nicht der Form, sondern dem Wesen nach, dass er die äussern

körperlichen Strafen innerlich, geistig bei sich wirken und weiterwirken lässt. Dies ist
die Busse, ein sich Selbstbestrafen.»100 Durch das Leben in der Anstalt sollte das

Bewusstsein, «zum Stand der Armut» zu gehören, nicht aufgehoben werden. Wichern
wollte die Kinder zur Erkenntnis führen, dass «Armut als solche kein Übel» sei,

sondern dass es darauf ankomme, «in welcher Gesinnung der Arme die Armut trägt».
Wie Pestalozzi mass er der körperlichen Arbeit die grössere Bedeutung zu als dem

52



Schulunterricht. Die Anstalt unterhielt neben dem Landwirtschaftsbetrieb ein vielfältiges

Angebot an Werkstattbetrieben.101
Wie bei allen Rettungsanstalten musste der Eintritt in die Anstalt auf dem freien

Entschluss der Eltern basieren und durfte nicht über eine staatliche Zwangseinweisung
erfolgen. Kinder, die gerichtlich verurteilt worden waren, sollten erst nach ihrer
Freisprechung und durch die Eltern dem Rauhen Haus übergeben werden. Im
Gegensatz zu anderen Erziehungsanstalten, die den Kontakt der Zöglinge zu den

Eltern wegen des (angeblich) schädlichen Einflusses möglichst unterbanden, versuchte
Wichern, das Verhältnis der Kinder zu ihren Eltern wieder zu ordnen. Während des

Anstaltsaufenthaltes sollten sie durch Briefe und gegenseitige Besuche in ständiger
Verbindung bleiben. Wichern arbeitete auf die Rückkehr der Kinder in das Elternhaus
hin, auch wenn sie aus zerrütteten Verhältnissen stammten. Die Zöglinge im Rauhen
Haus waren denn auch weniger verwaiste als vielmehr verwahrloste Kinder. Nach
einer Beschreibung von Wichern vereinigte sich in einigen von ihnen «roheste,

übermütigste Kraft [...] mit dem entschiedensten Willen, frei zu sein», mit der
Geübtheit «in den kühnsten Versuchen, sich diese Freiheit zu verschaffen».102 Diese
Kinder hatten teilweise ihren Lebensunterhalt schon selbständig verdient und unter
einem selbst gemieteten Dach gewohnt. Wichern wollte diese frühe Selbständigkeit
nicht etwa unterdrücken. Er ästimierte im Gegenteil, dass durch ihre Erfahrungen «ein
frühreifes Bewusstsein in ihnen entstanden [sei], das sich nicht durch ein Gesetz

zerstören lässt, sondern nur in den rechten Boden verpflanzt werden muss, um es von
innen heraus zu heiligen». Die Erziehung dieser «Verwahrlosten» und «Verwilderten»
sei nur auf dem Boden der «wahren Freiheit», in der das ordnende Gebot sich in Geist
und Leben verwandelt, möglich.103

In der Schweiz wurde 1835 in einer Versammlung der Schweizerischen Gemeinnützigen

Gesellschaft erstmals die Errichtung einer Anstalt für strafrechtlich verurteilte
Jugendliche angeregt. Aus dieser Idee entstand 1840 die von der SGG getragene
Rettungsanstalt Bern-Bächtelen, die allerdings keine straffälligen Zöglinge, sondern
ausschliesslich arme und verwahrloste («sittlich entartete») Knaben aus der ganzen
Schweiz aufnahm. Die Heimleitung wurde Johannes Kuratli (1816-1888) übertragen,
der zugleich Präsident des 1844 gegründeten Schweizerischen Armenerziehervereins
war. Kuratli hatte bei Wichern gearbeitet, in Bächtelen dessen «Familiensystem»
eingeführt und für die Verbreitung seiner Gedanken in der Schweiz gesorgt. Zudem
bildete die SGG im Zusammenhang mit der Gründung der Anstalt Bern-Bächtelen
1835 eine Armenlehrerbildungskommission, die fähigen Kandidaten Stipendien
bezahlte und sie in verschiedenen Armenerziehungsanstalten zu Armenerziehern ausbilden

liess.104 Die erste Rettungsanstalt für arme und verwahrloste Kinder im Kanton
Zürich war die 1838 auf private Initiative hin gegründete Rettungsanstalt auf dem
Freienstein. Um den Familiencharakter zu wahren, wurden nur etwa 30 Zöglinge
aufgenommen. Die Erziehung baute auf religiöse Unterweisung, Schulunterricht und
Arbeit (Ackerbau und industrielle Arbeit wie Korbflechten, Strohflechten und Schneiderei).

Nach denselben Grundsätzen folgte 1847 die zweite Rettungsanstalt Friedheim
bei Bubikon.105

53




	Kinderfürsorge und Anstaltserziehung (17. bis erste Hälfte 19. Jahrhundert)

