Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 62 (1995)

Artikel: Das Kloster Fahr im Mittelalter : "mundus in gutta”
Autor: Arnet, Hélene

Kapitel: VI: Die mittelalterlichen Bauten

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die mittelalterlichen Bauten 261

VI.
Die mittelalterlichen Bauten

Man sieht nur, was man kennt. Diese Erfahrung gilt ganz besonders fiir
die mittelalterlichen Bauten des Klosters Fahr. Geblendet durch die ba-
rocke Klosterkirche mit der originellen Friedhofmalerei ibersieht man
schnell die kleine, in ihren Grundfesten aber tatsichlich noch mittelal-
terliche St. Anna-Kapelle (urspriinglich St. Niklaus-Kapelle) mit ihren
spitromanischen Fresken. Sie ist allerdings einzige steinerne Zeugin der
vorreformatorischen Bausubstanz des Klosters. Die mittelalterliche
Leutkirche ldsst sich knapp erahnen, die Konventsgebiude verbleiben
im Dunkel der Geschichte.

1. Literatur und Einleitung

Die Baugeschichte des Klosters Fahr ist noch nicht geschrieben und wird auch
hier nicht geschrieben. werden kdonnen. Dieses Kapitel hat in erster Linie den
Zweck, Kunsthistoriker auf Fahr aufmerksam zu machen, das doch immerhin
im Schweizerischen Inventar der Kulturgliter mit dem Attribut «von nationaler
Bedeutung, belegt wird!.

Fahr prisentiert sich heute den Besuchern als barocke Klosteranlage. Der
nicht dffentlich zugingliche Kriutergarten — er liegt in der Klausur — gilt als
besterhaltener klosterlicher Kriutergarten der Schweiz und atmet mit seinen
runden und rechteckigen, von Buchsbiumchen eingerahmten Beeten und den
breiten Kieswegen noch sehr mittelalterlichen Geist?. Am auffilligsten ist die
zwischen 1743 und 1746 umgebaute Klosterkirche, die in erster Linie von den
Malereien der Luganer Gebriider Torricelli lebt. Einzigartig flir die Schweiz ist
die reiche Friedhofmalerei — «ein 'Unikum’' spitbarocker Freskomalereir, wie es
Gabriela Simmen-Kistler im Schweizerischen Kunstfithrer Fahr ausdriickt?,

Uns interessiert hier aber das mittelalterliche Fahr. Seine Baugeschichte lisst
sich nicht ohne weiteres an Ort und Stelle ablesen, doch vermag ein genaues
Hinblicken zuweilen schwaches Licht ins Dunkle zu werfen. Dies verdanken
wir in erster Linie den Bauuntersuchungen und Restaurationsarbeiten an der St.

1  Schweizerisches Inventar der Kulturgiiter von nationaler und regionaler Bedeutung. Kultur-
giiterschutzverzeichnis gemiss Haager Abkommen vom 14. Mai 1954 fiir den Schutz von
Kulturgut bei bewaffneten Konflikten. Erstellt im Auftrag des Eidgendssischen Justiz- und
Polizeidepartements und des Bundesamtes fir Zivilschutz. 5. 29, der Gemeinde Wirenlos zu-
geordnet.

2 Hans-Rudolf Heyer, Historische Girten der Schweiz. Die Entwicklung vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Bern, 1980, Abbildung S. 28, Text S. 29; vgl. auch Abbildung in: Silja Walter, Das
Kloster am Rande der Stadt, Ziirich 1971/80.

3 Simmen, L 283, S. 10. Sie beschiftigte sich weiter im Rahmen einer Lizentiatsarbeit mit den
barocken Elementen des Klosters Fahr: Simmen, Gabriela, Das Kloster Fahr und die Gebriider
Torricelli, Ziirich, 1986 (Maschinenskript)



9]
&n
[S9]

Die mittelalterlichen Bauten

Anna-Kapelle, die in den Jahren 1984/85, angeregt und gespendet anlisslich
der 850-Jahr-Feier der Stiftung des Klosters im Auftrag der Gemeinde Unter-
engstringen, durchgefithrt wurden. Wir konnen uns hier vor allem auf die in
einer Broschiire zusammengefassten Berichte des Architekten Felix Schmid, des
Leiters der archiologischen Untersuchungen, Peter Frey, und auf die Restaura-
tionen und ikonographischen Beschreibungen von Hans Fischer und Christian
Hesse stitzen!. Christian Hesse gewihrte mir Gber diese leider nur knappe
Veroffentlichung hinaus Einsicht in die Resultate der Restaurationsarbeiten. Da-
fiir danke ich ihm ganz herzlich. Die Untersuchungen der Jahre 84/85 ermog-
lichen eine recht ausfiihrliche Beschreibung dieser im Mittelalter dem Heiligen
Niklaus geweihten Kapelle, die doch immerhin einen der dltesten romanischen
Bauten des Kantons Aargau darstellt. Neue Impulse zur Baugeschichte Fahrs
wird mit Sicherheit die zurzeit entstehende Arbeit iiber Fahr in der Serie
Kunstdenkmiler der Schweiz von Peter Hoegger liefern. Der Band wird vor-
aussichtlich 1995 erscheinen?. Peter Hoegger mochte ich an dieser Stelle fiir die
offene Zusammenarbeit meinen grossen Dank aussprechen.

Zur Erforschung der mittelalterlichen Leutkirche sind wir wieder auf troc-
kenere Quellen — Urkunden und Necrolog — verwiesen, die uns lediglich den
Schluss nahelegen, dass diese Klosterkirche wohl in den Zwanzigerjahren des
15. Jahrhunderts gebaut und Ende des 15. Jahrhunderts moglicherweise restau-
riert oder vergrossert wurde. Von den Konventsgebduden ldsst sich ausser
Spekulationen nichts aussagen. Zwei Kleinode aus dem Mittelalter birgt der
Klosterschatz: Die spitgotische Fahrer Madonna, die bis heute nur eine kurze,
aber begeisterte Wiirdigung von Peter Felder erfuhr® und sich in der Klausur
(zurzeit im Priorat) des Klosters befindet, und das gotische Vortragekreuz, das
von Peter Hoegger nidher beschricben und gewtirdigt werden wird?.

2. Die St. Niklaus-Kapelles
2.1, Die Architektur

2.1.1 Einleitung

Von einer «capella ibidem constituta spricht die Ersturkunde®, die damit belegt,
dass bereits im frithen 12. Jahrhundert in Fahr eine Kapelle bestand. 1306 wird
diese Kapelle beim Namen genannt: «sant Niclaus kapeb. Freiherr Litold von
Regensberg verzichtete auf sein Kollaturrecht an der St. Niklaus-Kapelle’. Aber
wo lag sie? Robert Hoppeler stellte 1926 eine These auf, die heute durch die

1 Schmid, L 270; Frey, L 174; Fischer, L 170; Hesse, L 191

2 L 195 (in Vorbereitung). Verweise auf Peter Hoegger basieren auf Gesprichen und Einblicken
in sein Manuskript.

3 Felder, L 169

4 L195

5  Rekonstruktionsversuche zu den zwei hauptsichlichen mittelalterlichen Bauten sind in L 173

auf S. 12 (Rundchorkapelle) und auf S. 14 (spitromanische Kapelle) abgebildet.
6 Q1
7 Q34



Die mittelalterlichen Bauten 203

archiiologischen Untersuchungen bestitigt ist: Die mittelalterliche St. Niklaus-
Kapelle ist identisch mit der im Osten der Klosteranlage befindlichen St. Anna-
Kapelle!. Diese wurde nach den Reformationswirren bei der Rekonziliation im
Jahre 1553 mit den Patronaten des Heiligen Niklaus, des Heiligen Blasius und
der Heiligen Anna belegt?. Letztere Zuordnung bestand mit grosser Sicherheit
im Mittelalter noch nicht, wird doch der Annakult erst im Streit um die unbe-
fleckte Emptingnis Mariae im 15. Jahrhundert verbreitet und 1477 von Papst
Sixtus IV. offiziell genehmigt?.

Der Befund der archiologischen Untersuchung der kleinen Kapelle ist
kompliziert: Das Gebidude erfuhr bis in die Neuzeit stindige Umbauten, wurde
schrittweise erhoht und mehrfach auch im Grundriss verindert. Bereits Erwin
Rothenhidusler beschrieb und kommentierte im Jahre 1903/04 den Bau minu-
zios bis hin zum Zentimetermass der Mauern. Er spricht von einem romani-
schen Bau «von primitiver Rohheit- und wundert sich tiber die «monstrose
Plumpheit- der Chorbogen®. Die Anlage in ihrer libereinandergelegten zeitli-
chen Dimension wurde aber erst bei den jiingsten Untersuchungen in den
Jahren 1984/85 entschliisselt. Zusammenfassend konnen fir das Mittelalter
zwel Bauzustinde ausgemacht werden, die jeweils durch Brinde oder durch
anders motivierte Umbauarbeiten weiter verindert wurden.

2.1.2 Der dilteste Baubestand: «capella ibidem constitutar

Die genaue Untersuchung des Untergrunds des heutigen Rechteckchors fiihrte
unter zwei Mortelboden zur Gberraschenden Entdeckung eines kreisrunden
Chorfundaments, das mit den massigen (monstrosen?) Chorbogenpfeilern und
dem Langhaus den ersten Bau der Kapelle bildete. Die Archiologen sprechen
mit Bezug auf die Masse dieses Rundchors von einem «turmartigen Bauwerks,
dem ein Langhaus angegliedert war und das aufgrund des Mauerwerks und der
architektonischen Elemente ins spite 11. oder frithe 12. Jahrhundert zu datie-
ren ist. Damit haben wir hier wahrscheinlich die in der Ersturkunde 1130 ge-
nannte Kapelle vor uns, die zum Kern des zu bauenden Klosters Fahr werden
sollte.

Aufgefunden wurde auch der Altarsockel, der einen recht grossen
Hohlraum aufwies, moglicherweise zur Aufnahme eines Reliquienschreins.
Eine aus Bein oder Elfenbein geschnitzte Platte, die im Mortelpflasterboden lag,
konnte — nach Aussagen der Archiiologen — ein Uberrest dieses Reliquiars sein.
Weiter stiess man bei den Ausgrabungen in der Chorstidhiilfte auf eine grosse
Grube, die allerdings bereits vor dem Bau des Rundchors zugefiillt worden
war. Das zum Rundchor gehérige Langhaus wies eine Mauerhohe von 4.6 Me-
tern auf, was eine ungefiihre Firsthohe von sechs Metern ergibt. Licht drang
durch Rundbogenfenster ein — eines in der oberen Stidwand war noch auszu-
machen, ein Gegenstiick in der Nordwand scheint selbstverstindlich. Weitere

Hoppeler, St. Niklaus, L 197, vgl. v.a. Frey, L 174,

StE: D M 1, im Anhang an das Mortuarium

Pastor, Ludwig, Geschichte der Pipste im Zeitalter der Renaissance. Bd. 2, Freiburg i. Br,
1925, S. 616

4 Rothenhiusler, St. Anna, L 257, S. 103f

W o =



264 Die mittelalterlichen Bauten

Fenster, dieses Mal gekuppelte Rundbogenfenster mit Mittelsidulen, waren im
unteren Teil der Mauer ebenfalls nachweisbar. Spuren einer Quermauer, die
allerdings nur bis zur halben Raumhohe reichte, und Reste eines Hocheingangs
auf der Siidseite ergeben schliesslich folgende Rekonstruktion: Von Westen —
genau wie heute — betrat man die Vorhalle der Kapelle, die eine holzerne
Empore trug. Diese war von Stiden her, wahrscheinlich Gber eine an der Aus-
senmauer befindliche Holztreppe zu besteigen. Nach knapp 2.5 Metern trat
man ins eigentliche Langhaus ein. Die Winde hier waren steinsichtig mit
Fugenstrich verputzt, die Fenster wahrscheinlich umrahmt. Nach circa 4.5
Metern kam man zu einer Stufe — wahrscheinlich aus Holz, denn Holzfasern
wurden gefunden —, die zu dem massiven Chorbogen fiihrte, zwei weitere
Stufen schliesslich fiihrten in den Rundchor.

Der Grundriss dieser frithen Kapelle verweist auf die Heilig-Grab-Kapelle in
Jerusalem. Solche Nachahmungen erinnern im Normalfall an eine Jerusalem-
pilgerfahrt. Der in unserer Gegend nicht gerade verbreitete Rundchor fillt auf.
Der Leiter des Ausgrabungsteams der Achzigerjahre, Peter Frey, meint dazu:
Die erste Kapelle von Fahr mit Rundchor und Langhaus als urspriinglicher
Bauzustand ist meines Wissens fiir die Schweiz einzigartig und findet auch aus-
serhalb der Landesgrenzen nur wenige vergleichbare Beispiele»! Er weist weiter
daraufhin, dass dieser Typus von Kirchen im Normalfall zeitlich versetzt — erst
reiner Zentralbau, dann angebautes Langhaus — entstand. Fiir den einfachen
Typus der Heilig-Grab-Kapelle miissen wir allerdings nicht so weit suchen, um
ein mogliches Vorbild dieser unserer Kapelle zu finden. Adolf Reinle schreibt
ndmlich: «Es gab wohl hiufiger, als die heutigen Denkmiler ahnen lassen, vor
allem neben grosseren Kirchen, Heiliggrabrotunden.»> Und er belegt dies an
einem Beispiel, das fast vor der Haustiir Fahrs liegt: Neben dem Ziircher
Frauminster stiess man bei Ausgrabungen auf einen Rundbau, der eventuell
bereits in der zweiten Hiilfte des 9., wahrscheinlicher aber im 10. Jahrhundert,
entstanden ist.

Dazu Adolf Reinle: «Es zeigt sich, dass seit dem Frihmittelalter der kultische
Zweck einer Heiliggrabkopie sich im selben Bauwerk mit andern kultischen
Funktionen verbinden oder tiberlagern kann: 1. mit einem Reliquienheiligtum
fir Christus-Passionsheiltiimer wie Kreuzpartikel, Heiligblutreliquien, Grabtuch
und Gewand Christ; 2. mit einer Spitalkirche; 3. mit einer Friedhofkirche oder
einem Karner; 4. mit einem geistlichen oder adligen Mausoleum.»® Die Tradi-
tion will, dass Fahr als Begribnisstitte der Regensberger oder zumindest fiir
einen in der Limmat ertrunkenen Sohn dieser Familie gestiftet wurde. Der
Grundriss der Kapelle ergibe damit Sinn nach den Punkten 3 und 4 der
Reinleschen Definition. Eine Grabplatte mit dem Regensberger Wappen, die im
19. Jahrhundert im Chorvorplatz der St. Anna-Kapelle lag, erhiirtete diese The-
se. Allerdings stammt die Grabplatte aus dem 15. Jahrhundert, aus einer Zeit
also, in der sich die Regensberger schon lange nicht mehr um Fahr kiimmer-

Frey, L 174, S. 17
Reinle, L 247, S. 128
Reinle, L 247, S. 127
Vgl. S. 14ff

N N e



Die mittelalterlichen Bauten 265

ten, zudem und vor allem konnte trotz sorgfiltiger Untersuchung keine Bestat-
tungsgrube in der St. Anna-Kapelle ausgemacht werden. Zu untersuchen wiire
allenfalls, ob sich ausserhalb, rund um die Kirche, Griber befanden, wie das
fir Begribniskirchen im Mittelalter durchaus tiblich war. Gar nichts weist da-
rauf hin, dass wir mit der St. Niklaus-Kapelle eine Spitalkirche vor uns haben,
einiges aber, dass es sich um ein Reliquienheiligtum handeln konnte. Die Re-
konziliationsurkunde aus dem Jahre 1549 nennt nimlich eine Heilig-Kreuz-
Reliquie!. Moglicherweise war sie es, die einst in dem (elfen)beinernen Reli-
quiar im Rundchor der St. Niklaus-Kapelle lag und den fiir unsere Gegend aus-
sergewOhnlichen Grundriss der ersten Kapelle erklirt. Doch wer war der Spen-
der, der wahrscheinlich als Kreuzritter oder einfacher Pilger mit diesem kost-
baren Stlick aus dem Heiligen Land zuriickkehrte und hier diese Kirche bauen
liess? Oder ist diese Reliquie nachtriglich in den Besitz Fahrs gekommen,
beispielsweise als ein letztes Gedenken des Freiherrn Liitold IV. von Regens-
berg, der im Jahre 1218 in Akkon starb. Nachweislich gedachte er seines neu
gegriindeten Klosters Riti und sandte ihm hundert Mark reinen Silbers und ein
silbernes, vergoldetes Weihrauchfass mit einem Stein «magnae virtutis*. Hat er
auch an das kleine Fahr gedacht und ihm eine Faser vom heiligen Kreuz zu-
kommen lassen?

Brandspuren am Mortelboden, am deckenden Wandverputz und am
Mauerwerk kiinden vom Ende dieser Rundchorkapelle im 13. Jahrhundert.

213 Der spditromanische Bau: «sant Niclaus Kapel»

Ein ganz neues Raumgefiihl verbreitete die spdtromanische St. Niklaus-Kapelle,
die im 13. Jahrhundert errichtet wurde. Die Mauer, die die Vorhalle und das
Langhaus voneinander trennte, wurde nicht mehr errichtet, die Empore fehlte,
der Hocheingang und die gekuppelten Zwillingsfenster wurden zugemauert,
das Langhaus um dreissig Zentimeter aufgestockt. Neu betrat man das Lang-
haus von Norden her, entweder vom bodenerdigen Eingang nahe der dusseren
Ecke oder durch eine erhohte Tur unmittelbar nach dem Chor. Der hintere
Eingang fiihrte in einen rund finfeinhalb Meter langen, nach vorn sich leicht
verengenden Raum, der seit dem 14. Jahrhundert mit einer steinernen Sitzbank
gesiumt war. Daran schloss sich eine hélzerne Unterteilungswand, die einen
leicht erhéhten Chorvorplatz abtrennte. Dieser eineinhalb bis zwei Meter lange
Raum war direkt iiber den zweiten Eingang betretbar, der Niveauunterschied
wurde von einem Sandsteinquader tUberwunden, der sich als Spolie —
allerdings mit nicht entzifferbarer Inschrift — entpuppte. Dann folgte das erhoh-
te Rechteckchor, das an die Stelle des Rundchors trat. Blendarkaden setzten
hier auf einer dreissig Zentimeter hohen Sohlwand an, drei Rundbogenfenster,
auf die drei Winde verteilt, sorgten fiir Licht. Daran schloss sich das Kreuz-
rippengewolbe an, dessen Rippen und Gurten in stimmigen Halbsdulen
endeten. Die Wandbogenfelder erfuhren um 1300 jene deckende Ausmalung,

l  StiE: D M1 im Anhang zum Mortuarium, zusammengefasst auch von 1775 im Vorwort dieses
Jahrzeitenbuches | S. 103f
2 Cartular des Klosters Riiti, Vogelin, L 299, §. 44



266 Die mittelalterlichen Bauten

die heute wieder freigelegt ist!. Moglicherweise erhob sich tiber diesem Chor
ein holzernes Glockengeschoss.

Im 14. Jahrhundert wurde die Kapelle erhoht und die oben bereits er-
wihnte Sitzbank angebracht. Die Untersuchungen ergaben, dass die Kapelle
offenbar wihrend dieser Bauarbeiten niederbrannte, den Flammen fielen mog-
licherweise auch die Fresken im Chor zum Opfer. Ob dies im Rahmen eines
Bauunfalls geschah oder Zeichen der unruhigen Zeiten war, lidsst sich bei der
ungenauen Zeitbestimmung nicht sagen. Damals trug man das holzerne
Glockengeschoss ab und vereinigte Chor und Langhaus unter einem Sattel-
dach?. Im Westteil des Langhauses sind bis heute die mittelalterlichen Boden
zu sehen. Der Blockaltar im Chor ist ebenfalls mittelalterlich.

Der heute den Grundriss der Kapelle vollig verbergende stdseitige
Annexbau, der «alter Konvent» genannt wird, kam erst 1623 dazu. Bei diesem
Anlass wurden die stidlichen Fenster zugemauert und die Kapelle barockisiert?.
Der im Chor stehende Blockaltar ist eine Rekonstruktion aus dem Jahre 1984,
nach dem Original des 13. Jahrhunderts angefertigt. Er steht auf dem Unterbau
eines Altars der allerersten Kapelle®.

2.2 Die spcitromanischen Fresken im Chor

2.2.1. Zustand und Restaiiration

Sechs Schichten mussten bei den Restaurierungsarbeiten abgetragen werden,
um die romanischen Fresken freizulegen, die — moglicherweise durch den
zweiten Brand — fir die damaligen Begriffe unansehnlich und fahl geworden
und deshalb mit einer recht dicken Kalkschlemme mit Sandzusatz tiberstrichen
worden waren. Der Restaurator Hans Fischer erlebte wihrend seiner monate-
langen Arbeit bei den Putzflickereien und Sicherungsarbeiten die <bewegte
Lebensgeschichte der St. Anna-Kapelle»® und stand schliesslich gemeinsam mit
den Zustindigen der Denkmalpflege im Dilemma zwischen der Erhaltung des
moglichst unverfilschten Dokumentarwertes der Bilder, der fir Spezialisten
von Bedeutung ist und ihm auch Informationen gibt, und dem Anspruch der
Laien, denen das Betrachten und Verstehen der Fresken erst durch Retouchen,
die die Gefahr der «Filschung» bergen, ermoglicht wird. Bei Fahr entschied
man sich dafir, die Fresken selbst in keiner Weise zu erginzen. Als
Arbeitsschritt aber fliigten Hans Fischer und Christian Hesse nach intensivem
Studium und lupengenauer Untersuchung und Deutung jedes Farbrestes die

ruchstiickhaften Linien mit Kohlestift zu schliissigen Formen zusammen. Zu-
dem wurden die vorhandenen Zeichnungen minuzios durchgepaust und auf
der Pause dann erginzt. Der Fahrer Propst Hilarius Estermann hat die Absicht
gedussert, die Rekonstruktionsvorschlige in der St. Anna-Kapelle anzubringen.

Zur Datierung vgl. unten, S. 280f

Frey, L 174, S. 18

Die damals entstandenen Malereien werden cingehend von Erwin Rothenhiusler, St. Anna, L
257, , beschrieben.

4 Hoegger, L 195, (in Vorbereitung), im Kapitel zum Innern der St. Anna-Kapelle.

5 Fischer, L 170, S. 23

AU ST NV



v
N
N

Die mittelalterlichen Bauten

Damit wird es dem Besucher moglich sein, diese fast nur noch als Sinopien
und bruchstiickhaft erhaltenen, aber vom Programm her spannenden, vom
Malstil her ansprechenden Fresken zu erschliessen. Man sieht eben nur, was
man kennt. Das Bedauern tiber den unwiederbringlichen Verlust der urspriing-
lichen Farbigkeit der Malereien entspricht den auch sonst hiiufig in Beschrei-
bungen romanischer Fresken gedusserten Klagen. Eine Ahnung von Fahrs Far-
ben vermittelt uns immerhin das Gewand der Jungfrau in der Verkiindigungs-
szene.

2.2.2.  Beschreibiung und Deutung

Vorab ein paar grundsitzliche Bemerkungen: Alle vier Gewolbefresken sind
deutlich dreigeteilt. Unter dem Hauptbild erscheinen immer Figuren, die in ih-
rer Haltung auf das Hauptereignis hinweisen. Mit deutlichen Strichen davon
abgetrennt erscheinen im Zwickel klein je zwei weitere Szenen, von denen an-
zunehmen ist, dass es sich um Szenen aus dem Alten Testament handelt, die
dem Inhalt des Hauptthemas typologisch entsprechen!. Dem Dreieck der Kap-
pe wird jeweils farblich ein zweites Dreieck eingeschrieben, was zu einer Um-
rahmung der Szene fihrt, die allerdings nicht strikte abgetrennt wird, sondern
vielmehr dem Bild eine gewisse Tiefe und Dynamik verleiht. In diesem
Rahmen finden wir Engel oder rankende Phantasiepflanzen, die wiederum auf
die Hauptszene hindeuten. Das Rankenwerk erscheint dreimal im oberen
Abschluss der Kappe, in der Parusie zu Fiussen des Herrn, dann auch zu
Flissen des Lamms und der Marienkronung. Christian Hesse interpretiert dies
regelmissig als Lebensbaum-Motiv und damit Symbol fiir das himmlische
Paradies®. Es muss allerdings auch in Betracht gezogen werden, dass gerade in
der Romanik solche Figuren durchaus rein dekorativ verwendet wurden. Die
hiufige Darstellung der Lilie — in Form eines Lilienstabes — erstaunt in der Aus-
stattung einer Kapelle eines Frauenkloster nicht, steht doch die Lilie als Symbol
fiir die Braut Christi, fiir Maria, fiir die Jungfriulichkeit, fiir die Reinheit? .

2.2.2.1. Majestas Domini— Die Ostkappe

«Am fiinften Tag des vierten Monats im dreissigsten Jahr, als ich unter den
Verschleppten am Fluss Kebar lebte, dffnete sich der Himmel und ich sah eine
Erscheinung Gottes»!

Und was sich dann vor den inneren Augen des Propheten Ezechiels aus-
breitete, war die Herrrlichkeit Gottes», die «Majestas Domini», umrahmt von vier
gefliigelten Wesen, die wieder in der Apokalypse des Johannes auftauchen®
und spiter als die Symbole fur die vier Evangelisten gedeutet wurden. Diese in
der Hochromanik und in Byzanz hdufig dargestellte Szene ist es auch, die die

Val. z. Bsp. Beigbeder, L 111, S. 413tf

2 Hesse, L 191, S. 27, vgl zum Baum in der romanischen Kunst auch Champeaux, L 150, 8. 330
- 3352

D Forstner, L 171, S. 257

4 AT: Ez 1,1 - 28 (Die Vision des Ezechiel

5 NT: Offb 47f



268 Die mittelalterlichen Bauten

Ostkappe der Fahrer St. Niklaus-Kapelle trigt. Gut sichtbar ist die Mandorla,
die Ezechiel als «gebhdmmerte Platte,(...) furchtbar anzusehen, wie ein strahlen-
der Kristall erlebte. Der Kreuznimbus ist zu erkennen, ebenso der doppelte
Regenbogen als Thron und Fussstiitze des Herrn. Dieser doppelte Bogen, den
Gott nach der zerstorerischen Sintflut den geretteten Menschen setzte, ist Zei-
chen des neuen Bundes zwischen Gott und den Menschen, zwischen Himmel
und Erde!. Ganz konkret wird dies dargestellt: Der Thronende sitzt auf dem
oberen Bogen, der den Himmel meint, seine Fiisse aber stlitzen sich auf den
unteren, der die Erde ist. Dazwischen aber liegt der Raum der ewigen Gnade,
«das Ei, aus dem die Welt neu hervorgeht. (...) Innerhalb dieser Schale befindet
sich das Mysterium der Kirche, die berufen ist, das Universum auszufiillen»?.
Auch wenn der Korper des Herrn im Bild nicht genau zu erkennen ist, kann
ausgemacht werden, dass er die Rechte zum Segensgestus erhoben hat und in
der Linken das Buch des Lebens hilt, das die Auserwiihlten verzeichnet.

Auch kann mit grosser Sicherheit angenommen werden, dass die sichtbaren
Fliigelreste zum Tetramorph ftihren: Vom Betrachter aus gesehen rechts in der
Mitte wohl der Stier fir Lucas, darunter der Lowe fiir Markus, links in der Mitte
der Adler fiir Johannes, darunter der Mensch (Engel) fiir Matthius.

Die mittlere Ebene ist von zwei Engelsgestalten besetzt. Der linke Engel
weist kniend auf die Erscheinung in der Mandorla hin. In der Hand trigt er
einen Lilienstab, was als Hinweis auf Gabriel zu deuten ist. Die rechte, ste-
hende Figur kann nicht durch Haltung oder Attribut identifiziert werden.
Christian Hesse dussert die Vermutung, dass es sich hier um den Erzengel
Michael handeln konnte?.

Der Rahmen bleibt in dieser Darstellung praktisch ungenutzt. Nur gerade
tiber der Mandorla ranken Aste, sonst besetzen ihn die Fliigel der dusseren Tie-
re teilweise.

Der Abschluss der Szene ist in einem solchen Ausmass zerstort, dass selbst
eine Spekulation Gber ihren Inhalt unmaoglich ist.

2.2.2.2. Die zweite Ankunft Christi— Die Nordkappe

Wenn der Menschensobn in seiner Herrlichkeit kommt und alle Engel mit
ibm, dann wird er sich auf den Thron seiner Herrlichkeit setzen. Und alle
Vilker werden vor ibm zusammengerufen werden, Und er wird sie voneinander
scheiden. wie der Hirt die Schafe von den Bdocken scheidet. Er wird die Schafe
zu seiner Rechten versammeln, die Bécke aber zur Linken.*

Damit ist das Thema der Nordkappe umschrieben. Sie ist so gut erhalten,
dass ihr Inhalt zweifelsfrei erschlossen, ja sogar die Wirkung des Bildes bis zu
einem gewissen Grad geahnt werden kann. In der Mitte thront Christus mit
Kreuznimbus und weit ausgebreiteten Armen als Weltenrichter. Seine Ge-

AT: Gen 9

Champeaux, L 130, S. 113
Hesse, L 191, S. 27

NT Mt 25, 31- 33

NS L N



Die mittelalterlichen Bauten 269

sichtszlige, Nase und Lippenbart! sind erkennbar. Das Gewand Christi ist nur
dem Ansatz nach zu sehen, so dass nicht nachvollzogen werden kann, ob er,
wie bei den franzosischen romanischen Weltgerichtsdarstellungen, seine
Wunde auf der rechten Brustseite offen zeigte?. Christus sitzt auf einem reich
geschmiickten Thron, der hier als Mauer erscheint, seine Fiisse ruhen auf ei-
nem Halbkreis. Diese Anordnung entspricht verbliiffend der bei Gérard de
Champeaux ausfiihrlich dargelegten Symbolik von Quadrat und Kreis, wonach
das Quadrat dem himmlischen Jerusalem entspricht (Oftb 21, 16), der Kreis
dem irdischen?. Damit hitten wir in Ubereinstimmung mit der «Majestas
Domini— Darstellung erneut die Verbindung von Himmel und Erde durch die
Figur von Jesus Christus vor uns, dieses Mal in der Variante, dass durch seine
zweite Ankunft das verlorene irdische Paradies mit dem versprochenen himm-
lischen Paradies verbunden wird.

«.und aus seinem Mund kam ein scharfes, zweischneidiges Schwert,..»*

Der Knauf dieses richtenden — schiitzenden und strafenden — Schwertes ist
tatséichlich links vom Kopf des Weltenrichters zu erkennen. Uber seinem Kopf,
angeschnitten und gleichsam aus dem Nichts kommend, schweben zwei Engel
die die «arma Christi» zeigen. Zu seiner Linken weist der Schwamm auf den
dirstenden Gekreuzigten hin, dem damit Essig gereicht wurde, zu seiner
Rechten wird wahrscheinlich das Schweisstuch der Veronika gezeigt. Unter die-
sen beiden kleinen Engeln, ungefihr in der Mitte des Bildes, knien zwei
grossere, vom Betrachter aus gesehen rechts ein Triger der Lanze, die dem
Gottessohn zur Bestitigung des Todes von einem Soldaten in die Seite gestos-
sen wurde, und ein Triger des Kelchs, mit dem die Engel das aus den Wunden
stromende Blut auffingen. Eigenartig ist dabei nach Christian Hesse, dass Lanze
und Kelch entgegen der Tradition auf der rechten Seite des Herrn gezeigt wer-
den®. Links steht ein weiterer Engel, mit einem Kreuz, das seinerseits die
zweite Ankunft des Herrn, also den gesamten Inhalt dieser Szene wiederum
symbolisiert.

In der mittleren Region wird die bei Matthius beschriebene Szene weiterge-
fithrt. Die Toten steigen aus ihren Gribern. Christian Hesse sieht hier zwei
Gruppen von Auferstehenden. Zur Rechten macht er finf Personen® aus, «die
durch ihre Hiite und, wie man am vordersten erkennt, durch einen Bart als
Juden charakterisiert werden. Es sind dies die Viter des Alten Testaments».

1 Christian Hesse weist darauf hin, dass der Vollbart fehle (L 191, S. 28). Tatsiichlich war es thm
ja moglich, das Bild von nahe und mit Lupe zu betrachten, was dieser Aussage Glaubwiirdig-
keit verleiht.

2 Vgl Hesse, L 191, S. 28

3 Champeaux, L 150, v.a. S. 78 - 80

4 NT: Offb 1, 16; auch Offb 19, 15: «Aus seinem Mund kam ein scharfes Schwert; mit ihm wird
er die Volker schlagen.»

5 Hesse, L 191, S. 29. Allerdings steht beispielsweise auch bei der Weltgerichtsdarstellung des

Verduner Altars (Iudicium sedit) der Engel mit der Lanze auf der linken Seite. Das Lexikon
der christlichen Ikonographie, L 117, weiss von einer geregelten Anordnung bei der Beschrei-
bung der Arma Christi nichts, Band 1, Spalte 183 - 187

6 Die spiter erginzte Rekonstruktionszeichnung von Christian Hesse stellt wohl richtig vor den
grosseren birtigen Mann noch einen sechsten, diirfte doch hier die Symmetrie zur gegen-
Uberliegenden Darstellung, die deutlich sechs Personen zeigt, bestanden haben.



270 Die mittelalterlichen Bauten

Ihnen gegentiber sind seiner Meinung nach Vertreter des Neuen Testaments
dargestellt, was er aufgrund einer erkennbaren Mitra, seines Palliums und eines
Lilienstabs schliesst, den er als Szepter interpretiert!. Die angefiihrten Erken-
nungsmerkmale fir Juden Uberzeugen allerdings nicht vollstindig. Diese hier
angedeuteten, flachen Kappen werden zwar heute von orthodoxen Juden ge-
tragen, im Mittelalter aber trugen Juden meist die markanten Glockenhiite?.

Der Rahmen ist hier Hintergrund fir die vier (eventuell fiinf) Engel, die die
Leidenswerkzeuge zeigen und fir den Posaunenengel, der regelrecht schwung-
voll ins Bild hineinfihrt und chronologisch gesehen die Szene gewissermassen
BVOAIETL:

Er wird seine Engel unter lautem Posaunenschall aussenden, und sie wer-
den die von ihm Auserwdblten aus allen vier Windrichtungen zusammenfiib-
ren, von einem Ende des Himmels bis zum andern.»

Die «unter dem Strich» zu erwartenden, zum Weltgericht typologisch pas-
senden Szenen, sind in der Romanik zuweilen profaner Natur: Hahnenkampf,
Jongleure, der Kampf der Birtigen*. Oder dann biblisch: Der bose Reiche und
Lazarus und die Zweiheit Eva-Maria®, Allerdings beziehen sich diese Typolo-
gien auf die Trennung von Schafen und Bocken, Gerechten und Verdammten.
So erstaunt es nicht, dass in Fahr, wo auf die Darstellung der Hollenqualen
verzichtet wird, andere Entsprechungen gesucht werden.

Vom Betrachter aus links gesehen erscheint Jonas, der aus dem Mund des
Walfisches ragt und damit seine Wiedergeburt, quasi seine Auferstehung erlebt.
Diese Szene wird vor allem in der Gotik tiblicherweise als Unterstreichung der
Darstellung von Christus in der Vorholle oder seiner Auferstehung aus dem
Grabe verwendet. Wir haben hier also eine atypische Typologie vor uns.

Rechts ist eine Taube zu erkennen, nach Christian Hesse ein Hinweis auf
die Arche Noah. Er fihrt fort: Beide Szenen, Jonas und Noah, sind seit frith-
christlicher Zeit (z.B. Katakombenmalerei) beliebte Auferstehungssymbole:©.
Noah ist gingiges Auferstehungssymbol, im Normalfall wird er aber dargestellt
durch die Arche, nicht durch die Taube. Ausserdem trigt die Taube des Noah
einen Olzweig im Schnabel, der hier eindeutig fehlt. Die Taube allein steht im
allgemeinen als Symbol fir den Heiligen Geist, erscheint also vornehmlich im
Zusammenhang mit Pfingsten. Eine im Fresko erhaltene, gepunktete Linie, die
von den Restauratoren nicht interpretiert wurde, weist aber moglicherweise auf
eine neue Spur. Im Buch Leviticus liest man:

«Um das Haus zu entsiindigen, soll er (= der Priester) zwei Vigel,
Zedernbolz, Karmesin und Ysop nebmen. Er soll einen der Vigel iiber einem
Tongefciss mit Quellwasser schlachten. Dann soll er das Zedernholz, den Ysop,
das Karmesin und den lebenden Vogel nebmen, um sie in das Blut des ge-
schlachteten Vogels und in das Quellwasser zu tavchen. Er soll das Haus sie-

1 Hesse, L 191, S. 29f

2 Vgl beispielsweise die Darstellungen auf dem Verduner Altar
3 NT: Mt. 24, 31

4 Beigbeder, L 111, S. 414

5 Dito

6 Hesse, L 191, S. 30



Die mittelalterlichen Bauten 271

benmal besprengen und, nachdem er das Haus mit dem Blut des Vogels, dem
Quellwasser, dem lebenden Vogel, dem Zedernwasser, dem Ysop und dem
Karmesin entstindigt hat, den lebenden Vogel aus der Stadt hinaus ins freie
Feld fliegen lassen. So entstindigt er das Haus und es ist wieder frei.»!

Der Vogel in unserem Zwickel ist klar im Flug dargestellt, die punktierte
Linie konnte vom Opferblut des zweiten Vogels herstammen, in das der le-
bende getaucht wurde und das nun die Welt besprengt und dadurch entsiin-
digt. Die Ubereinstimmung mit dem in der Hauptszene Dargestellten ist ein-
leuchtend, die Verwendung dieses Vogels als Symbol fiir die Entstindigung der
Welt durch Jesus Christi verbreitet?. Peter Hoeggers Lesung des Vogels als
Phonix ist eine dritte mogliche Deutung?.

2.2.2.3. Das Lebensbuch — Die Westkappe

Und ich sab auf der rechten Hand dessen, der auf dem Thron sass, eine
Buchrolle; sie war innen und aussen beschrieben und mit sieben Siegeln versie-
gelt. Und ich sah: Ein gewaltiger Engel rief mit lauter Stimme: Wer ist wiirdig,
die Buchrolle zu dffnen und ibr Siegel zu losen? (...) Und ich sah: Zwischen
dem Thron und den vier Lebewesen und mitten unter den Altesten stand ein
Lammy; es sabh aus wie geschlachtet (...) Das Lamm trat heran und empfing das
Buch aus der rechten Hand dessen, der auf dem Thron sass. Als es das Buch
empfangen hatte, fielen die vier Lebewesen und die vierundzwanzig Altesten
vor dem Lamm nieder (...) Und sie sangen ein neues Lied: Witrdig bist du, das
Buch zue nehmen und seine Siegel zu dffnen; denn du wurdest geschlachtet und
hast mit deinem Blut Menschen fiir Gott geworben .»!

Damit sind wir mitten im besterhaltenen Fahrer Fresko, demjenigen der
Westkappe. Damit sind wir aber zugleich auch in der Szene, die am meisten
Ritsel birgt, obwohl die Hauptszene von der Darstellung her eigentlich recht
klar erscheint. Wieder haben wir den thronenden Gott in der Tradition der
Majestas Domini> vor uns, wieder mit Kreuznimbus, wieder mit gut sichtbaren
Gesichtsziigen, die im tbrigen denen aus der Nordkappe dhneln. Die Hand ist
sichtbar zum Segnen erhoben, die Fisse der Gestalt ruhen wiederum auf ei-
nem Halbkreis, der im vorigen Bild schon als Symbol fiir das irdische Paradies
gedeutet wurde. Der Thron weist eindeutig auf das himmlische Jerusalem.

Das eindriicklichste Detail des gesamten Freskenzyklus erwartet uns bei der
Erscheinung des in der Apokalypse angekiindigten Lamms. Es steht mit den
Hinterbeinen auf einem Rankenwerk — das Lebensbaummotiv, das die Aufer-
stehung meint? — mit den Vorderhufen hat es bereits zwei Siegel geottnet:

Dann sah ich: Das Lamm &ffnete das erste der sieben Siegel: und ich hérte
das erste der vier Lebewesen wie mit Donnerstimme rufen: Komm! Da sab ich
ein weisses Pferd; und der, der auf ibm sass, hatte einen Bogen. Ein Kranz

l Lev 14, 49 - 53;

Lipfert, L. 120, unter dem Stichwort «Vogels, S. 45, Forstner, L 171, 8. 348: Sie betont, dass im-
mer zwei Vogel geopfert werden, einer als reine Huldigung, der andere zur Gutmachung der
Stithneschuld: «Die Viter sehen in diesem Doppelopfer ein Vorbild Christi in seiner zweifa-
chen Natur.»

3 Hoegger, L 195 (in Vorbereitung)

4 NT Offb 5, 1f, 6f, 9. Die ganze Szene in Ofth 5t

I



272 Die mittelalterlichen Bauten

wurde ibhm gegeben, und als Sieger zog er aus, um zu siegen. Als das Lamm das
zweite Siegel dffnete, horte ich das zweite Lebewesen rufen: Komm! da erschien
ein anderes Pferd, das war feuerrot. Und der, der auf ihm sass, wurde ermdch-
tigt, der Erde den Frieden zu nebmen, damit die Menschen sich gegenseitig ab-
schlachteten »!

Und so blutriinstig, mitten im Krieg hilt das Bild an. Weshalb wurde gerade
dieser Augenblick ausgewihlt? Und schliesslich: Heisst es in der Apokalypse
nicht deutlich, dass der «der auf dem Thron sass» das Buch in der rechten Hand
hielt und das Lamm es aus seiner rechten Hand empfing? Diese Umkehrung
der traditionellen, hier sogar im Buch der Biicher festgelegten Seiten, ist eigen-
timlich.

Auf der rechten Seite, dort wo man das Lamm erwarten wirde, steht ein
Engel mit Lilienstab, der auf das Lamm hinweist. Dies mag der «gewaltige En-
gel» sein, der fragt, wer wirdig sei, das Buch zu offnen.

Zu des Thronenden Fiissen, in der Mittelzone, erscheinen vier Engel in
symmetrischer Anordnung. Die zwei oberen halten tropfende Schalen?:

«..dann hdrte ich, wie eine laute Stimme aus dem Tempel den sieben Engeln
zurief: Geht und giesst die sieben Schalen mit dem Zorn Gottes tiber die Erde!
Der erste ging und goss seine Schale iiber das Land. Da bildete sich ein bdses
und schlimmes Geschwiir an den Menschen, die das Kennzeichen des Tieres
trugen und sein Standbild anbeteten. Der zweite Engel goss seine Schale tiber
das Meer. Da wiuirde es zu Blut, das aussab wie das Blut eines Toten; und alle
Lebewesen im Meer starben.»

Und wieder hiilt der Maler mitten in Not und Schrecken.

Der Rahmen ist erfullt von einem Rankenwerk tber dem Thronenden, dem
«gewaltigen» Engel, mit zwei Posaunenengel*, wobei der eine das Musikinst-
rument locker in der Hand triigt, der andere es soeben an den Mund hebt. Auf
dem Schildbogen blickt ein Engel dem Betrachter direkt ins Gesicht, den Stab
in seiner Hand, der Christian Hesse zur Vermutung veranlasst, diesen als den
Engel mit dem Siegel des lebendigen Gottes zu identifizieren®:

Danwn sab ich vom Osten ber einen andern Engel emporsteigen; er hatte das
Siegel des lebendigen Gottes und rief den vier Engeln, denen die Macht gegeben
war, dem Land und dem Meer Schaden zuzufiigen, mit lauter Stimme zu.: Fiigt
dem Land, dem Meer und den Bdumen keinen Schaden zu, bis wir den
Knechten unseres Gottes das Siegel auf die Stirn gedriickt haben. Und ich erfubr
die Zabl derer, die mit dem Siegel gekennzeichnet waren .

Der Engel auf dem Schildbogen ist neben dem thronenden Gott die einzige

Gestalt des ganzen Freskenzyklus, die dem Betrachter frontal zugewendet ist.
Er unterstreicht die Hoffnung auf ein Ende der tber die Welt kommenden

1 NTOffb 6, 1-4

2 Nach dem Vorschlag der Restauratoren.
3 NT Oftb 16, 1-3

4 Nach dem Vorschlag der Restauratoren.
5 Hesse, L 191, §. 34

6 NT Oftb 7,2-4



Die mittelalterlichen Bauten 273

Schrecknisse, er bezeichnet die Gerechten unter den Toten, die auf den Posau-
nenklang hin aus ihren Gribern steigen.

Unterm Strich verblasst die oberhalb relativ gut erhaltene Darstellung na-
hezu zur Unkenntlichkeit. Zu erkennen ist im linken Zwickel eine kleine und
eine grosse Gestalt. Die grosse Gestalt tridgt einen Stab (iber der Schulter. Chri-
stian Hesse mutmasst, dass es sich dabei um eine Szene aus dem Leben Davids
handeln konnte.! Allerdings erstaunt, dass die grosse Person — sie wiire wohl
mit Goliath gleichzusetzen — den Stab (das Schwert?) triagt. Unklar ist auch der
typologische Bezug zur neutestamentarischen Szene. Die Frage stellt sich, ob
hier nicht eventuell das Opfer Abrahams? dargestellt wird, was einerseits mit
dem Opferlamm oben, andrerseits mit dem Opfertod Jesu in Einklang stinde?.
Dies wirde eine zwar unorthodoxe, aber genau passende Interpretation des
Inhaltes des andern Zwickels erméglichen: Nihere Betrachtungen® brachten
die beiden Restauratoren auf das Resultat, dass hier wohl die eherne Schlange
des Moses dargestellt ist®, die als Entsprechung fiir die Kreuzigung Jesu ver-
wendet wird®.

Der Chorbogen darunter ist innen mit Lindenisten, roten springenden
Hirschen und fliegenden Vogeln verziert, die an die Malereien der Heidelber-
ger Liederhandschrift erinnern’. Erwin Rothenhiusler bezeichnet dieses Motiv
als «heraldisch-dekorativ» und geht nicht weiter darauf ein®. Auch Hans Fischer
und Christian Hesse scheint diese Darstellung offenbar nicht erwihnenswert.
Im Zusammenhang mit einer Buchbesprechung wird im Schweizerischen
Archiv fiir Heraldik des Jahrgangs 1904 diese Malerei gedeutet: Die Vogel sol-
len danach die Meinradsraben versinnbildlichen, die Lindeniste werden in
einen Zusammenhang mit den Herren von Fahr, die einen Lindenbaum im
Siegel fihrten, gestellt?.

2.2.2.4. Marienkronung — die Stidkappe

«Zuerst begann Jesus und sprach: Komm meine Erwdblte, ich will dich auf
meinen Thron setzen, denn ich babe nach deiner Schénbeit begebrt!s (....) So
witrde Maria mit Freuden in den Himmel aufgenommen und zur Rechten ibres
Sohnes auf den Thron der Herrlichkeit gesetzt.»'”

Hesse, L 191, S. 34

AT Gen 22

Vgl. Beigbeder, L 111, S. 32

Hesse, L 191, S. 34, konnte diese Szene bei Drucklegung noch nicht erkennen. Diese

Information erfolgte beim miindlichen Kommentar zu den Rekonstruktionsvorschligen.

AT Num 21, 6 - 9; Auf Anordnung des Herrn hiingte Moses eine kupferne Schlange an eine

Fahnenstange. Wer von einer Giftschlange gebissen worden war, wurde durch ihren Anblick

geheilt.

6 Beigbeder, L 111, S. 413

Original ist moglicherweise nur die verblasste Darstellung in der Mitte, die vom Maler des St.

Anna-Zyklus im Langhaus in unserem Jahrhundert nachempfunden und ergiinzt wurde.

8  Rothenhiusler, St. Anna, L 257, S. 165f

9 vgl. S. 23 - 27. Schweizerisches Archiv far Heraldik, Biicherchronik (zu Emil Zellners Werk:
Das heraldische Ornament, Berlin 1903), 1904, 1, S. 54f

10 Voragine, L 21, S. 456ff, Die Marienkronung lisst sich aut apokryphe, nach den Legenda

Aurea dem Johannes zugeschriebene Schriften zurtickflihren.

()1 S R S

~J



Die mittelalterlichen Bauten

[N
~J
W

Fig. 16: Die spitromanischen Fresken im Chor der St. Anna-Kapelle

Die Nordkappe: Die zweite Ankunft Christi



275

ttelalterlichen Bauten

.

I 1

D

(Fotos: Alex Spichale)

: Das Lebensbuch

Die Westkappe



276 Die mittelalterlichen Bauten

Eine Marienkronung erkannten die Restauratoren nach genauem Studium in
den stark zerstorten Fresken der Stidkappe: Eine Gestalt mit Kreuznimbus —
Christus — thront vom Betrachter aus gesehen rechts. Er sitzt leicht abgewinkelt,
einer rechts von ihm sitzenden weiblichen Person zugewandt, ja er scheint mit
seiner rechten Hand ihren Kopf berlihren zu wollen. Moglicherweise hebt er
seine Hand auch zum Segen. Die weibliche Gestalt — nur Maria gebiihrt der
Platz neben dem Herrn — wendet sich ihrerseits, wahrscheinlich mit ausgebrei-
teten Armen, Christus zu. Diese Szene entwickelt trotz ihrer bruchstiickhaften
Uberlieferung eine Atmosphire von spiirbarer Innigkeit zwischen Mutter und
Sohn. Der Thron ist aufgrund der verbliebenen Striche nicht mehr schlissig zu
rekonstruieren, allerdings kann wiederum davon ausgegangen werden, dass
die Fusse der beiden Thronenden auf dem das Irdische darstellenden Halbkreis
ruhen.

Im Mittelfeld verblufft die Farbigkeit und Lebendigkeit des Gewandes der
vom Betrachter aus links stehenden Person. Auch hier leisteten Restaurator
Hans Fischer und Kunsthistoriker Christian Hesse grossartige Arbeit, indem sie
die dem Laien wirr erscheinenden Linien tberzeugend zu einer Verkiindi-
gungsszene zusammenfiigten:

Der Engel trat bei ibr ein und sagte: Sei gegriisst, du Begnadete, der Herr ist
mit dir. Sie erschrak tiber die Anrede und iiberlegte, was dieser Gruss zu bedeit-
ten habe. Da sagte der Engel zu ihr: Fiirchte dich nicht, Maria, denn du hast
bei Gott Gnade gefunden. Du wirst ein Kind empfangen, einen Sobn wirst du
gebdiren: dem sollst du den Namen Jesus geben »!

Die Szene ist bekannt, ausserordentlich beliebt und oft dargestellt. Doch ge-
rade deshalb verblufft die Verkiindigungsszene in Fahr, denn wihrend traditio-
nellerweise der Engel Gabriel sich vom Betrachter her links Maria nihert, fin-
den wir hier eindeutig die Frauengestalt links im Bild, den Engel mit dem
Lilienstab rechts. Erneut eine «Verdrehung», die festzuhalten, aber nur schwer
zu erkldren ist. Hier mag moglicherweise die Zuordnung zum Mittelfeld mit der
Marienkroénung eine Rolle spielen, wo die Gottesmutter (selbst hier in Fahr!)
zur Rechten ihres Sohnes sitzt, wie dies in den apokryphen Erzidhlungen der
Marienkronung ja auch mehrfach beschrieben wird.

Im Rahmen tber der Kronungsszene wichst wiederum das mittlerweilen
bekannte Rankenwerk, auch zu Flissen der Thronenden wuchert es tppig.
Moglicherweise enthielt der Rahmen auf der Hohe der Hauptszene noch zwei
Engel aus den Heerscharen, die die Kronung der Gottesmutter begleiteten.

Im Zwickel unter dem Strich sind erneut Pflanzen sichtbar, zudem unter
den zwei Marien ein Frauenkopf, unter dem Erzengel eine Minnergestalt.
Hesses Erklirung, dass es sich dabei um Adam und Eva im Paradies handle,
liberzeugt?. Damit hitten wir die doppelte Anschauung der Frau — als Eva und
Maria — vor uns. Das mit Rankenwerk angefillte Bild ist eindeutig als das irdi-
sche, verlorene Paradies zu interpretieren, wihrend die Szene dariiber das
wiedereroffnete, himmlische Paradies darstellt.

1 Lk 1, 28 - 31
2 Hesse, L 191, S. 36



Die mittelalterlichen Bauten 277

2.2.2.5. Das zensurierte jiingste Gericht — das Programm’

Das Programm des Fahrer Freskenzyklus ist nicht aussergewohnlich, erscheint
es doch beispielsweise fast identisch in der Pfarrkirche Unterkulm, wo wir
ebenfalls im Osten die «Majestas Domini» sehen, gegeniiber eine zweite
Ankunft Jesu, vergleichbar unserer Nordkappe, im Norden andrerseits eine un-
serer Stidkappe vergleichbare Marienkréonung. An die Stelle der Szene mit dem
Lebensbuch tritt in den wahrscheinlich etwas spiter entstandenen Unterkulmer
Fresken eine Darstellung des Gnadenstuhls®. Der Fahrer Meister hielt sich aber
nicht sklavisch an die Konventionen. Der Umgang mit den Typologien bereitet
Miihe. Zu erwarten wire bei der sauberen Gliederung der Bilder, dass die
Hauptszenen aus dem neuen Testament in den Zwickeln mit den entsprechen-
den Szenen aus dem Alten Testament unterstrichen wiirden. Daflr hat sich im
Laufe der Zeit ein regelrechter Kanon herausgebildet, der bereits in der
Romanik, vor allem aber in der Gotik hidufig Anwendung fand. Nicht so in
Fahr: Die Zwickel hier sind eigentlich Triager neuer Inhalte, neuer Symbole und
Versprechungen. So misste eindeutig iber dem Bild mit der ehernen Schlange
eine Kreuzigungsszene stehen — wir erleben aber die Offnung des Lebens-
buches. Wihrend man tiber dem «wiedergeborenen» Jonas eine Auferstehungs-
szene erwartet, erscheint Christus als Weltenrichter. Und frohlockt der nach
Ordnung suchende Betrachter bei der Feststellung, dass die beiden Zwickel
der Westkappe — Isaak und Moses — sich an die Unterscheidung «ante legem —
sub lege» halten, resigniert er wieder bei der Nordkappe, wo sowohl der flie-
gende Vogel, wie Jonas nach der Gesetzgebung stehen.

Das Ordnungsprinzip muss auf einer anderen Ebene gesucht werden:
Auffillig ist, dass die Hauptszenen immer den Thronenden darstellen, der eine
Verbindung zwischen Himmel und Erde herstellt. Wihrend die <Majestas Do-
mini> im Osten die Herrlichkeit Gottes im allgemeinen vor Augen fiihrt, spre-
chen die andern Szenen direkter und konkreter zum Betrachter. Zudem ent-
wickelt sich nun eine Dynamik, die beeindruckt. So, wie in der Apokalypse
nach der uberwiltigenden Erscheinung Gottes in seiner Herrlichkeit das
eigentliche Gericht seinen Anfang nimmt, stlirzt sich hier férmlich, aus dem
Osten kommend, der Posaunenengel in die Szenerie und ruft die Toten aus
ihren Gribern. Der Weltenrichter erwartet sie, um die Schafe von den Bdcken
zu scheiden: gerade fur mittelalterliche Kiinstler eine wunderbare Gelegenheit,
in den grellsten Tonen die Schrecken der Holle auszumalen. Es ist auffillig,
wie inbriinstig sie dies Ublicherweise taten, wie viel mehr jeweils in das
Grauen, das die Verdammten erwartet, investiert wurde als in den Himmel, den

I Ich gehe in diesem Kapitel von den oben beschriebenen Szenen aus, wobei jeweils die oben
mit den notwendigen Fragezeichen versehenen Interpretationen als gegeben betrachtet wer-
den. Deshalb kann es sich hier nur um eine These handeln, die bei Betrachtung und
Untersuchung durch Experten sicher mancherlei Korrektur erfahren wird.

2 Peter Felder, Wiederentdeckte Fresken im aargauischen Unterkulm. In: Unsere Kunstdenkmii-
ler, Jahrgang XIX, 1968, S. 16 - 20. Vgl. auch Hoeggers Wiirdigung der St. Anna-Kapelle, L 195
(in Vorbereitung).



278 Die mittelalterlichen Bauten

man sich weniger klar vorstellen konnte. Nicht so in Fahr. Hier fehlt der Hol-
lenschlund, hier fehlt jeder Hinweis auf den strafenden Gott — dessen Schwert
scheint vielmehr zu schiitzen. Dieser Eindruck wird zusitzlich verstiarkt durch
die Errettung Jonas' aus dem Walfisch, die den damaligen Menschen ganz deut-
lich die Auferstehung vor Augen fihrte, und durch den fliegenden Vogel, der
die Welt entstindigt — oder aber (nach Peter Hoeggers Deutung) durch Phonix
aus der Asche, der ebenfalls die Auferstehung symbolisiert. Auch die Prisen-
tation der Leidenswerkzeuge unterstreicht die Botschaft, dass Christus fiir die
Menschen gestorben ist und durch sein Leiden die Stinden der Menschheit auf
sich genommen hat. Das Bild ldsst die Schrecken des jiingsten Gerichtes weg
und betont das Versprechen auf eine bessere, jenseitige Welt. Und aus dieser
Szene heraus springt das Opferlamm — deshalb von rechts? — um die Fort-
setzung der Apokalypse vor Augen zu fithren. Doch auch hier, obwohl das
zweite Siegel und die zweite Schale des Zorns Blut und Schrecken bedeuten,
fehlt der rote apokalyptische Reiter, der tiber die Szene hinwegfegt, fehlen
Krieg und Gewalt. Stattdessen ist der Thron — das himmlische Jerusalem —
besonders prichtig ausgestaltet und der Engel, der die Gerechten bezeichnet,
schaut dem Betrachter mitten ins Gesicht, als ob er ihm bessere Zeiten ver-
sprechen wirde. Und wieder unterstiitzen die Zwickeldarstellungen diese
Aussage, indem sie daran erinnern, dass Gott seinen Sohn auf Erden geschickt
hat und zur Errettung der Menschheit am Kreuz sterben liess. Die Szene wech-
selt: Der Engel Gabriel verkiindet der Jungfrau Maria die Empfingnis von
Gottes Sohn. Er tritt als logische Fortsetzung des Bildes in der Westkappe auf —
moglicherweise deshalb von rechts — denn wieder steht die Hoffnung auf Er-
hebung des Menschen im Vordergrund. Die Darstellung der Kronung Marias
feiert den Bund zwischen Gott und den Menschen.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass der Fahrer Meister das Weltgericht
ins Zentrum seines Freskenzyklus setzt, wobei er den strafenden Gott nur an-
deutet, dadurch fast vergessen lidsst und den schiitzenden Gott, die Hoffnung
auf ein besseres Jenseits, in den Vordergrund stellt.

Haben wir in diesem Ablauf der Ereignisse moglicherweise eine Erklirung
fir die «Verdrehungen» des Fahrer Meisters gefunden? Ist es moglich, dass die-
ser Unbekannte die Konventionen tiber Bord warf, um die Dynamik der Bilder
so zu unterstiitzen, dass jeweils der Ausloser eines Ereignisses — der Posaunen-
engel, der zum jlingsten Gericht ruft, das Lamm, das wiirdig ist, das Lebens-
buch zu 6ffnen und Gabriel, der die erste Ankunft des Retters verkiindet —
formlich aus der vorhergehenden Szene springt und diese damit mit der nich-
sten verbindet? Oder uberschitzen wir hier die Moglichkeiten und den Willen
des damaligen Menschen, sich der kiinstlerischen Gestaltung zuliebe vom gin-
gigen Kanon und seinen Vorbildern zu losen? Oder haben wir es hier mit
einem provinziellen Maler zu tun, der gar nicht wusste, was Ublich war?

Ritsel bleiben ohnehin: Wie ist das «spanische» himmlische Jerusalem zu er-
klidren? Und vor allem, wer war dieser Kiinstler, woher kam er? Odilo Ringholz
berichtet noch von einer Inschrift, die in der Vertiefung der studlichen Blend-
arkaden aufgefunden wurde. Mit demselben Rotel, mit dem die Umrisse der



Die mittelalterlichen Bauten 279

Figuren gezeichnet worden waren, waren Schriftspuren erkennbar, die Odilo
Ringholz mit starken eigenen Vorbehalten entzifferte:

«Hoc pinxit colinus in...»"

Erwin Rothenhiusler spricht von dieser Inschrift nur in einer Anmerkung?.,
die Restaurationsarbeiten in den Achzigerjahren brachten diese Inschrift nicht
mehr zutage. So stlitzen wir uns auf Ringholz, wenn wir unserem «verdrehten»
Kinstler den Namen «Colinus» geben.

Vielleicht ermdglichen gerade die Eigentiimlichkeiten der Fahrer Fresken
eine Zuordnung zu andern Freskenzyklen oder ihre Rickfihrung auf ein be-
kannteres Vorbild. Die breiter abgestltzte Untersuchung zur Fahrer Bauge-
schichte, an der Peter Hoegger zurzeit arbeitet, wird hier sicher weiterfiihren.

2.2.2.6. Die Schutzherren der Einnabmequellen — Die éstliche Chorwand

An der 6stlichen Chorwand, also unter der Majestas Domini» haben sich zwei
weitere Szenen erhalten, die moglicherweise — so Christian Hesse — etwas spii-
ter entstanden sind?. Hier durchbricht der Kiinstler — derselbe oder ein neuer —
das im Gewdlbe bestehende Konzept, ohne dass irgendein Bezug zu erkennen
wire. Die Verbindung lduft — zumindest bei der rechten Szene — vielmehr Gber
die Klostergeschichte:

«Als ihn aber der Herr zu sich nebhmen wollte, bat ihn Niklaus, ibm seine
Engel zu senden, und als er das Haupt geneigt hatte, sab er den Engel kommen.
Nachdem er den Psalm «Auf dich Herr habe ich meine Hoffnung gesetzt (Ps 31
(30)) bis zur Stelle «in deine Hénde, Herr, empfeble ich meinen Geist», gespro-
chen hatte, gab er seinen Geist auf, und man vernabm einen bimmlischen
Gesang*

So formuliert Jacobus de Voragine in seinen «Legenda Aurea» jene Szene aus
der Nikolauslegende, die der Fahrer Meister auswihlte, um den Patron der
Kapelle, den Heiligen Nikolaus darzustellen, der als Schutzherr der Schiffer in
Fahr besondere Verehrung. Vor dem prichtigen Altar stehend, auf dem Mess-
kelch und wahrscheinlich ein Kerzenstock zu erkennen sind, wird Nikolaus im
vollen Bischofsornat in dem Moment gezeigt, in dem er von einem Engel in
den Himmel gehoben wird. Nikolaus entschwebt mit ausgebreiteten Armen
und gesenktem Kopf. Rechts neben ihm kniet betend ein Mann, der von Chri-
stian Hesse als Stifter der Malereien oder der Kapelle®, (hinzuzufiigen wiire
wohl oder des Klosters, also Liitold von Regensberg) bezeichnet wird.

So klar motiviert die Erscheinung des Heiligen Nikolaus in der Kapelle ist,
so schwierig ist die Anwesenheit des andern Heiligen zu erkliren: Auf einem
Rost liegt er, eine Gestalt piesackt ihn mit einer Gabel und drickt ihn auf das
Eisen. Wahrscheinlich ein weiterer Henkersknecht ist schemenhaft am Kopf-

1 Ringholz, Einsiedeln bis 1526, L 252, 237f, mit Abbildung

2 Rothenhiusler, St. Anna, L 257, S, 168, Anm. 1

3  Hesse, L 191, S. 27

4 Voragine, L 21, S. 24. Die Legenda Aurea wurden um 1263 niedergeschrieben, waren dem
Fahrer Meister in der Formulierung des Jacobus de Voragine also kaum bekannt.

5 Hesse, L 191, 5. 28



280 Die mittelalterlichen Bauten

ende des Gefolterten zu erkennen. Uber dem Mirtyrer schwebt ein Engel, be-
reit, mit einem Tuch die Seele des Sterbenden aufzufangen und in den Himmel
zu tragen. Die bisherige Literatur spricht ausnahmslos von einer Darstellung
des Heiligen Laurentius. Doch was verbindet Lorenz mit dem Kloster Fahr?
Christian Hesse schreibt: «Weshalb dieses Martyrium an so zentraler Stelle
abgebildet ist, ldsst sich vorderhand nicht kliren. Moglicherweise kdnnte das
Studium der Klostergeschichte dariiber Aufschluss geben, ob dieser Heilige hier
verehrt wurde oder ob irgendein lokalhistorischer Zusammenhang besteht.»!
Nein, das Studium der Klostergeschichte kann die Beziehung Fahrs zu Lauren-
tius nicht erhellen. Doch erlitt nicht nur der Heilige Laurentius, sondern auch
der Heilige Vinzenz auf einem Rost den Mirtyrertod? und hier kann die Klo-
stergeschichte tatsichlich eine Erklirung liefern. Es wiirde nicht erstaunen,
wenn Vinzenz von Saragossa, dem Patron des Weinbaus, in Fahr und in der
gesamten Region um Weiningen besondere Bedeutung zugekommen wire. Ein
Indiz, das diese These unterstiitzt, ist das Tagesdatum, welches die Schen-
kungsurkunde trigt: «XI. kal. Febr.» — 22. Januar, der Tag des Heiligen Vinzenz.
Allerdings fehlen uns weitere Hinweise auf eine spezielle Verehrung des
Heiligen Vinzenz in unserer Region, doch berichtet eine Urkunde vom April
1729 , dass das Kloster Fahr in den Besitz einer Reliquie dieses Heiligen kam?.

e Datierung

Die Autoren waren sich lange Zeit einig: Die Fresken stammen aus der ersten
Hilfte des 14. Jahrhundert, erklirten Erwin Rothenhiusler und mit ihm Odilo
Ringholz*, die Wandmalereien entstanden vermutlich unter Propst Markward
von Grinenberg (um 1330 bis 1356), verkiindet Oscar Hummel®>. Die umfas-
senden Restaurierungsarbeiten der Achzigerjahre aber, die zusitzlich den ar-
chidologischen Untersuchungen Anhaltspunkte zu verdanken haben, verweisen
nun auf ein grosseres Alter unserer Fresken. Christian Hesse geht in seiner
Beweisflihrung vorwiegend von der Ikonographie aus: Die Tatsache, dass die
«Majestas Domini»- Darstellung im Osten als die Kréonung des ganzen Pro-
gramms eingesetzt wurde, verweist auf das 13. Jahrhundert. In dieser Zeit nim-
lich erwuchs diesem recht streng reglementierten Motiv, das der Phantasie we-
nig Platz liess, allmihlich Konkurrenz aus der Weltgerichtsdarstellung, die in
Fahr noch mit der Nordkappe Vorlieb nehmen musste. Die Marienkronung
tauchte erstmals um 1150 in England auf und wurde dann zu einem Haupt-
thema der Gotik. Solche Uberlegungen fiihrten Christian Hesse zur Aussage:
«Berlicksichtigt man diese Eingrenzungen, nach 1150 (Aufkommen der
Marienkronung) und frithes 13. Jahrhundert (Ablosung der Majestas), und
bedenkt man mogliche retardierende Momente, so kommt man zum Schluss,
dass es sich hier um spitromanische Malereien handelt, die vom Thema her

1 Hesse, L 191, S. 27

2 Wimmer, L 123, S. 17, allgemein zu Vinzenz, Lexikon der chr. Ikonographie, L 118, Band 8
Spalte 568 - 57

3 StE: C 10

4 Rothenhiusler, St. Anna, L 257, Ringholz, Einsiedeln bis 1526, L 252, S. 236

5  Hummel, L 200, S. 22



Die mittelalterlichen Bauten 281

einen Ubergang von der Romanik zur Gotik bilden. (...) Eine Datierung ins 13.
Jahrhundert lisst sich von der Ikonographie her rechtfertigen.»! Peter Hoeggers
Stilstudien fiihren zu einer Einordnung ins s p 4 t e 13. Jahrhundert?.

2.3, Hugo zeigt sein Gesicht

Im Chor der St. Anna Kapelle sieht man plotzlich einer archaisch anmutenden
Figur ins Gesicht. Eine Spolie, die 1930 in den Tirsturz eingemauert wurde
und deren Herkunft nicht mehr zu eruieren ist, zeigt ein langgestrecktes Ge-
sicht, dessen Haartracht auf einen
Monch hinweist, dartber,
zwischen zwei Kruckenkreuzen,
lesen wir den Namen HUGO»,
darunter die Buchstabenfolge
«OEDV», wobei das «E» auffillig
schmal erscheint. Die zusammen-
hingende Buchstabenfolge meint
moglicherweise: «Obiit E Dei
Voluntate». Es folgt ein Abstand,
dann ein oben mit kleinem Quer-
balken abgeschlossener Strich,
der normaerweise fir «1000» steht,
was auf eine Jahresangabe deutet
— dazu passt auch das abschlies-
sende «A» fir «@anno». Ritsel gibt
dann aber die Glyphe in der Mitte
auf, die nach Vergleichen mit Ab-
kiirzungen bei Adriano Capelli
auf 50» oder «100» hinweisen
konnte. Damit wire (Hugo» aber
ausserhalb jeglicher Zeit anzu-
siedeln, die fir Fahr von Belang
ist?. Schriftbild* und die naive
Machart des «Portraits» lassen die
Vermutung zu, dass diese Spolie
aus der Rundchorkapelle stammt, die ja tatsachlich in das 11./12. Jahrhundert
zuriickzudatieren ist. (Die Spekulation, dass es sich hierbei um die Grabplatte
des Stifters der Kapelle handeln konnte, sei hier wenigstens in Klammern
erlaubt.)

Fig. 17: Spolie, heute in der St. Anna
Kapelle (Foto: Inventar aarg. Kunstdenkmiiler)

Hesse, L 191, S. 37

Hoegger, L 195 (in Vorbereitung)

Konsultiert wurden: Paul Arnold Grun, Schliissel zu alten und neuen Abkiirzungen (Grundriss
der Genealogie, Band 6) Limburg a. Lahn, 1966 und Adriano Capelli, Dizionario di abbrevia-
ture latine ed italiane, Milano, 1961.

4 Es handelt sich um eine degenerierte Capitalis Quadrata.

W =



I\
co
o

Die mittelalterlichen Bauten

Diese Schriftart kam aber durchaus auch noch im 12. und 13. Jahrhundert
vor. Darauf basierend bittet der Einsiedler Archivar, Pater Joachim Salzgeber, in
einer nicht veroffentlichten, zweiseitigen Abhandlung: Hugo, du darfst mir
nicht stumm bleiben». Pater Joachim findet in der Klostergeschichte des 13.
Jahrhunderts tatsiichlich einen Hugo, Hugo von Embrach, den Offizial von
Konstanz, der 1280 eine Zeugenbefragung tiber die Abhingigkeit der Kirche zu
Regensdorf von der Kirche zu Héongg anordnete. An ihr nahm auch der Priester
Konrad von Fahr teill. Fiir die Klostergeschichte von weit grosserer Bedeutung
aber war im 13. Jahrhundert ein anderer Hugo: Hugo II. von Uhlingen?, der
Abt von Pfifers, der dem Fahrer Propst Ulrich 1244 den Hof zu Engstringen zu-
hielt3. Da diese friithe Besitzeserweiterung fur die Geschichte von Fahr mit
Sicherheit von existentieller Bedeutung war, wiirde es nicht erstaunen, wenn
die Frauen zu Fahr ihrem Wohltiter, dessen Familie im tibrigen tber die Jahr-
hunderte hinweg eine recht enge Beziehung zu Fahr unterhielt*, aus Dankbar-
keit einen Epitaph errichten liessen.

2.4. Die restlichen Malereien in der St. Anna-Kapelle

Am augenfilligsten wirken heute nicht die spdtromanischen Fresken im Chor
der St. Anna-Kapelle, sondern die neuromanischen Malereien des Einsiedler
Paters Bernhard Flieler. Er kleidete das Langhaus der Kapelle um 1930 mit far-
benintensiven Szenen aus dem Leben der heutigen Patronin, der Heiligen
Anna, aus.

Es bleibt die naive Monchs- und Nonnendarstellung in den Leibungen des
zugemauerten Sudfensters des Chors, die wohl Benedict und Scholastica zeigt.
Hier haben wir wahrscheinlich letzte Uberreste der 1623 angebrachten baroc-
ken Malereien vor uns.

3. Die Klosterkirche

«GrundRiss des Hoch Wiirdigen Gotteshauises Facr-...

titelt die in Fahr aufbewahrte alte Guterkarte aus dem Jahre 1727 und sie
zeigt in einem Medaillon die Klostergebiude von Stiden und von Norden aus.
Ein Glicksfall, haben wir hier doch die alte Klosterkirche — wenn auch in
naiver und moglicherweise beschonigender Weise — vor uns, rund zwanzig
Jahre bevor die heutige barocke Kirche entstand. Peter Hoegger zeigt aller-
dings einleuchtend, dass damals die spitgotische Kirche nicht, wie heute all-
gemein angenommen und damals urspriinglich geplant, einem Neubau wei-
chen musste. Geldmangel bewog die Bauherren zu einem Umbau, der dem
mittelalterlichen Gebdude vor allem durch die eingesetzten Konchen und die

1 Q19

2 Zuordnung zu dieser Familie ist nicht ganz klar, vgl. Tabelle im Anhang 6, S. 431
¥ DU

4 Vgl S. 257, Tabelle im Anhang 6, S. 431



Die mittelalterlichen Bauten 283

das Schiff tiberwolbende Korbbogentonne ein barockes Gesicht verleiht. Das
Altarhaus wurde erhoht, die Kirchenfenster zu Stichbogenlichtern vergrossert!.

Nicht einmal doppelt so lang wie die Kapelle scheint die Klosterkirche nach
diesem Medaillon gewesen zu sein, leicht gotisch berhoht im Langhaus,
wihrend das Chor offenbar schmaler und niederer gestaltet und wie heute mit
den Klostergebduden verwachsen war. Vier grosse rundbogige Fenster 6ffneten
sich im Langhaus, ein kleines im Chor. An der Nordwestecke stand — wie heute
— ein Turm, der zur Zeit des Bildes mit einem Zwiebelhelm abschloss.

Fig. 18: Mittelalterliche Klosterkirche von Siiden und von Norden

Nach einer Fahrer Giterkarte aus dem Jahr 1727

Urkundlich erstmals erwihnt wird die Klosterkirche, in der Quelle
Leutkirche genannt, im Jahre 14872 Scharfsinnig erweist sich Odilo Ringholz in
seinem Nachweis, dass die Klosterkirche allerdings schon recht viel friher
bestanden haben muss: Einmal mehr versteckt sich im Necrolog der entschei-
dende Hinweis: Am 10. Juli und am 17. September ist von der Weihe je eines
Altars die Rede, einer zu Ehren der Mutter Gottes der andere zu Ehren des
Heiligen Kreuzes. Odilo Ringholz weist nun mit Recht darauf hin, dass die St.
Niklaus-Kapelle wirklich nur fiir ein en Altar Platz bieten konnte, was auf
die Existenz einer zweiteni Kirche hinweist. Diese Uberlegung wird durch die
Rekonziliationsurkunde von 1549 unterstiitzt, in der im Zusammenhang mit der
Klosterkirche ebenfalls von einem Heilig-Kreuz-Altar und einem Altar fiir un-
sere Liebe Frau die Rede ist>. Auch vermachte laut Necrolg Adelheid von

Detailliertere Ausfihrungen bei Peter Hoegger, L 195

Q 240 ) (

SHE: D M 1 (Mortuarium) im Anhang (Originaleintrag) und zusammenfassend auch Vorwort
von 1775, S. 103 - 104,

N b =



284 Die mittelalterlichen Bauten

Gruningen unter dem 10. Juli «jeklich frowe an qudirtli win an unser frowen
kirchwichi von ihren reben genannt Landenberger. Die Meisterin kaufte diese
Reben 1413 von den Gebriidern Landenberg! und verschwindet nach 1429 aus
den Quellen. Damit muss in der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts eine
Klosterkirche bestanden haben.

Eine Beobachtung, die bei der Auswertung des Fahrer Mortuariums, das ja
genau genommen ein Stiftungsbuch ist, zu Tage tritt, verwirrt: Wihrend die
Jahrzeitstiftungen in der Zeit, in der die ersten beiden Schreiber(innen) lebten
(bis ungefihr Ende 14. Jahrhundert), annihernd konstant um die drei Pfund
betrugen?, schnellten die Zahlen in der dritten Handschrift, also im 15.
Jahrhundert, plotzlich gewaltig in die Hohe: neun, zehn, zwanzig, ja vierzig,
sechzig und neunzig Pfund betrugen die Spenden plotzlich3, Wie ist denn nun
dieses ungeheure Ansteigen der Betrige zu erklidren? Bereits der nach Monaten
erste Eintrag gibt weitere Hinweise: «an buw» ist die Spende von Kaplan Hans
Schwarz erginzt. Einen Beitrag an die Monstranz spendete Dorothea Murer
und gleich zwei ganze Monstranzen Uberliessen die Familien Landenberg-
Ifental dem Kloster. Hier wurde offenbar gebaut, doch was? Und wann? Leider
sind die genannten Personen nicht niher zu bestimmen. Doch fiir einmal las-
sen uns die Quellen nicht im Stich. Unter dem 7. Dezember steht:

dch Iobhanna von Iffental, closterfrou ze Var, han geben 20 gulden und 8
gulden an den buw dis gotzhus, anno 142( )»*

Dieselbe Johanna wartete bei ihrem Tod mit dem grossten gespendeten
Betrag des gesamten Necrologs auf (9. Dezember, neunzig Pfund), ihre
Familie, die mit derjenigen der von Landenberg verbunden war, spendete
nochmals sechzig Pfund und, wie oben erwihnt, zwei Monstranzen, plus zu-
sdtzliche dreissig Pfund. Der archiologische Befund der Arbeiten an der St.
Anna-Kapelle ergibt keine kostenintensiven Restaurationen oder Wiederauf-
bauarbeiten an der Kapelle in diesem Zeitraum. So scheint mit «dis gotzbhus
eindeutig die Klosterkirche gemeint zu sein.

Q 179

Vgl. S. 119f mit Fig, 12

Solche Stiftungen erhielt Fahr von Kaplan Hans Schwarz aus Ziirich (19. Feb., 12 Pfund
Denar), von Schwester Elisabeth Schultheiss (4. April, 44 Pfund), von Schwester Anna von
Hofstetten (31. Juli, 20 Pfund), von Schwester Dorothea Brimsi (10. Aug., 33 Pfund), von
Dorothea Murer (31. Aug,, insgesamt 34 Pfund, davon 14 Pfund an die Monstranz), von
Albrecht von Kloten (6. Sept., 36 Pfund). Genannt wird ferner die vereinigte Familie
Landenberg und Ifental (7. Sept., 30 Pfund und zwei Monstranzen), die Schwester Adelheid
Manesse (19. Sept., 26.5 Pfund), die Schwester Agnes von Gachnang (29. Sept., 30 Pfund), der
Ritter Gottfried Escher von Ziirich (30. Sept., 10 Pfund), Anna von Mandach (6. November, 21
Pfund), zweimal Johanna von Ifental (42 Pfund und zwei Tage spiter 90 Pfund), wiederum
die Familien Ifental und Landenberg (19. Dez. 60 Pfund). Unklar ist die Spende «35 guldin an
den buwr, die von Konrad Pfawo (0. Oktober) getitigt wurde, da sie scheinbar frither statt-
fand, ist sie doch wahrscheinlich von der zweiten Hand eingetragen. Die Spenden von
Johanna (21. Feb) und Konrad (6. Juni) von Jestetten « ad murum coemeterii- werden einer
spiteren Ausbauphase zugeordnet, vgl unten.

4 Die letzte Ziffer fiel der nachtriglichen, zu engen Schneidung der Seiten des Mortuariums
zum Opfer. Es wire wohl tatsichlich zu schon gewesen, um wahr zu sein, wenn auch die
letzte Ziffer lesbar gewesen wiire.

W=



Die mittelalterlichen Bauten

1\
0]
N

Peter Hoegger weist aber darauf hin, dass die Aussage «an buw» unprizis ist
und auch nur den Unterhalt eines Gebdudes meinen kann. Die Betrdge und
die Flut der Spenden, die die dritte Hand des Mortuariums verzeichnete (Fig.
11), lassen allerdings auf ein wirklich grosses Bauunternehmen schliessen, das
folglich in den 20er Jahren des 15. Jahrhunderts vonstatten ging — vornehmlich
mit Geld der Familien von Ifental und von Landenberg. Dass dieses Datum
wunderbar mit den Schliissen von Odilo Ringholz tibereinstimmt, bekriftigt
diese Annahme. Peter Hoegger dussert andrerseits seine Zweifel daran, dass
erst in den Zwanzigerjahren des 15. Jahrhunderts die St. Niklaus-Kapelle als
Klosterkirche von einem neueren Bau abgelost wurde und belegt dies mit dem
im Klosterschatz befindlichen Vortragekreuz aus dem zweiten Viertel des 14.
Jahrhunderts Er geht davon aus, dass bereits im 12. Jahrhundert eine eigentli-
che Klosterkirche erbaut worden ist, die dann spiter erneuert oder umgebaut
wurde!.

Tatsdchlich fielen nicht alle oben angefiihrten Grossspenden in die 1420er
Jahre, denn in Fahr wurde auch spiter gebaut, wie das Testament von Doro-
thea Hemmerli belegt?: Sie vermachte sieben Gulden

«an den buw, den magister Hans Brugpacher gemacht hant .

Dorothea Hemmerli wird zweimal im Necrolog erwihnt: am 11. Juli zu-
sammen mit Margarethe von Boswil und am 22 Oktober. Sie lebte folglich si-
cher schon zu Lebzeiten der Margarethe von Boswil, die am 23. Februar 1470
starb; am 25. Februar 1515 wird Dorothea Hemmerli selbst als verstorben ge-
nannt?. Damit haben wir einen Termin fiir diesen Bau, der von Meister
Brupacher durchgefiihrt wurde und der deutlich nach dem oben eruierten Bau
der Leutkirche liegt. Tatsdchlich finden wir einen Meister Hans Brupacher in
den Jahren 1496, 1498 und 1501 unter den Werkleuten des Ziircher
Fraumunsters®. Auffillig ist auch, dass im Jahre 1490 Meisterin und Konvent
von Fahr 75 Gulden bei Felix Burkhard in Ziirich aufnahmen® — das Kloster
brauchte offenbar Geld. Doch wozu? Bei den zweckbestimmten Spendenbei-
trigen fallen die beiden der Familie von Jestetten auf. Eine Anna von Jestetten
gab drei Pfund «ad murum coemeterii», und Konrad von Jestetten begriindete
mit derselben Wendung seine Spende. Nun gibt es zwar mehrere Klosterfrauen
dieses Namens in Fahr, was eine genaue Zuordnung verunmoglicht. So lebte
eine Anna von Jestetten durchaus auch in der Zeit um 1420° Trotzdem ist
erwihnenswert, dass eine gelichnamige Frau im Jahre 1489 cinen Zins flir das
Kloster ankaufte’, in der Zeit also, in der das Kloster Geld aufnahm und in der
der Meister Brupacher verbiirgt ist.

1 Hoegger, L 195 (in Vorbereitung); vgl. auch S. 290

2 Q254

3 Ringholz, L 252, S. 542, Anm. 1, Q 275

4 Johannes Rudolf Rahn (unter Mitwirkung von Heinrich Zeller). Das Fraumdinster in Zirich, I
Aus der Geschichte des Klosters In: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschatt Zirich,
Band 25, Zirich 1900, S. 31f

5 Ringholz, Einsiedeln bis 1526, L 252, S. 342; Q 244

6 Vgl S 219f

70Q 243



286 Die mittelalterlichen Bauten

4. Die Konventsgebdiude

«Nun ist das klésterli Vaar gantz buwlos gewdissen, die muren unnd holtzge-
zimmer da die geistlichen frowen vor zytten ir wonung gebeppt alles uff den
grundboden erfiillet alls dass manns uff den boden miiessen schleitzen, wann
da neimannts mer bette konnen wonen»!

Dieser Bericht eines Prilaten an die finf katholischen Orte, der den Zu-
stand um 1567 schildert, lisst nichts Gutes erwarten. Und tatsdchlich: Mit Aus-
nahme der St. Anna-Kapelle steht nichts mehr von den mittelalterlichen Gebau-
den des Klosters Fahr?. Aber auch Bilder und andere Quellen lassen uns im
Stich. Nur umfassende archiologische Arbeiten unter dem jetzigen Kloster-
bezirk wiirden wohl Aufschluss zur Lage und Grosse der mittelalterlichen
Klostergebiude geben. Es bleibt nichts anderes, als zwischen den Zeilen zu
lesen.

Zu Anfang bestand Fahr wohl aus der St. Niklaus-Kapelle und einem be-
scheidenen, wahrscheinlich holzernen Haus fiir die Klosterfrauen. Da der
Konvent offenbar jeweils achtzehn Klosterfrauen umfasste, diirften die Kon-
ventsgebidude nie grosse Ausmasse gehabt haben. Mit Sicherheit kann ange-
nommen werden, dass der Propst ein eigenes Haus oder zumindest einen Ge-
biudeteil fir sich in Anspruch nehmen konnte. 1398 niamlich beklagte sich der
Propst nidmlich, dass Midnner aus der Umgebung Korn aus seinem Haus abge-
fihrt hitten3, und 1406 versuchten die Frauen dem Propst das Haus zu ver-
bieten*. Auch hier kann aufgrund der alten Bezeichnungen eine Spekulation
tber die Lage der mittelalterlichen Propstei gedussert werden. Bis zum Bau der
Biuerinnenschule ab Mitte der Vierzigerjahre unseres Jahrhunderts standen
stdlich der St. Anna-Kapelle Gebidude aus den Jahren 1544 - 69, die allgemein
als «Alte Propstei» bezeichnet wurden. Dies sind schwache Anhaltspunkte da-
fir, dass im Mittelalter sowohl Konvent wie Propstei im Suden der Kapelle,
also Richtung Limmat lagen. Die knappe Beschreibung der Ruinen als «muren
unnd holtzgezimmenr im obigen Bericht lidsst darauf schliessen, dass es sich bei
den Gebduden um Riegelbauten gehandelt hat.

Zwei Testamente, die im Jahrzeitenbuch erhalten sind, legen allerdings den
Schluss nahe, dass bereits um 1400 bis hin zur Reformation die gingige
Vorstellung vom Aussern eines Benediktiner(innen)kloster fiir Fahr nicht un-
bedingt Geltung haben muss. Die Meisterin Margarethe von Westerspiihl ver-
fligte ndmlich nachweislich tiber ein eigenes Haus mit Keller und Estrich, die
Klosterfrau Dorothea Hemmerli spricht von ihrem Haus, das offenbar drei

1 SHE: D A 6

2 Das jetzige Konventsgebiude samt dem schmalen Latrinenhaus, das den Friedhof begrenzt,
und der Kirchturm stammen aus den Jahren 1689-1704, die Propstei, die an das Chor der
Kirche anschliesst, aus der Zeit von 1730 - 34, die jetzige Leutkirche aus der Zeit von 1743-46.
Die alte Propstei aus der Zeit von 1544 - 69 wurde 1945 abgebrochen, um der
Biuerinnenschule Platz zu machen. Das ilteste barocke Gebiude des Komplexes ist der
Gasthof «zu den zwei Raben», der 1678 errichtet wurde. Die Stallungen sind nach einem ver-
heerenden Brand im Friihling 1989 vollig neu erstellt worden.

3 Q160

4 Q169



Die mittelalterlichen Bauten 287

Gemiicher beinhaltete!. So muss man méglicherweise davon ausgehen, dass im
Mittelalter zeitweise gar kein geschlossener Klosterkomplex bestand.

Wie wir bereits im Griindungskapitel Mithe bekundeten, klare Hinweise auf
eine Funktion Fahrs als Pilgerstation auszumachen?, kann auch hier nur die
vage Vermutung ausgesprochen werden, dass das Kloster moglicherweise tiber
Fremdenzimmer verfiigte, lag es doch an der frequentierten Reichsstrasse
Limmat, allerdings in Reichweite der Stadt Ziirich und spiter an einer viel be-
nutzten Landstrasse, wie eine Quelle von 1530 belegt, in der erzihlt wird, dass
der Leutpriester von Weiningen viel Aufwand fiir die Betreuung armer
Durchreisender treiben miisse?.

Aufhorchen ldsst der Eintrag im Fahrer Necrolog unter dem 4. September,
wo ein Almosen an die «Siechen» gespendet wird. Arnold Niischeler spricht von
sechzig bekannten, vier unbekannten Siechenhidusern im Bistum Konstanz®*. Er
charakterisiert ihren Standort: Ausserhalb der Klostermauern, hiufig am
Wasser. Es gibt aber keine Hinweise, dass in Fahr ein Siechenhaus bestand.
Auch finden wir an der Sihl ausserhalb der Stadttore bereits seit 1221, nordlich
von Zirich in der Spannweid im Banne Unterstrass ab 1367 und o6stlich von
Baden an der Limmat im Banne des Klosters Wettingen je ein Krankenhaus, so
dass die Bediirfnisse wahrscheinlich abgedeckt waren. Die angesprochene
Spende mag einem Krankenzimmer im Kloster, der Krankenpflege ausserhalb
des Klosters oder einem der Siechenhiuser der Umgebung zugekommen sein.

5. Aus dem mittelalterlichen Klosterschatz

5.2 Die Fahrer Madonna

In der Klausur Fahrs versteckt sich ein Kleinod: Die Fahrer Madonna. Nur
dringend notwendigen Restaurierungsarbeiten an der barocken Figurenfassung
ist es zu verdanken, dass diese fiir kurze Zeit an die Offentlichkeit gelangte
und von Peter Felder eine zweiseitige Hommage im Mitteilungsblatt der
«Schweizerischen Kunstgeschichte» erfahren durfte®. Es handelt sich um eine
kleine, keinen halben Meter hohe Lindenholzplastik, die eine thronende Ma-
donna mit Kind darstellt: Nach Meinung Peter Felders ist sie von <hervorragen-
der kinstlerischer Qualitit- und stellt «ein Meisterwerk der Gruppenkompo-
sition» darstellt. Wihrend heute die Madonna farbenprichtig von der triumphie-
renden Kirche des Barocks zeugt, weist der sinnende Gesichtsausdruck auf die
zurtickhaltendere Entstehungszeit der Plastik hin. Es handelt sich um eine spat-
gotische Gruppe — nach Meinung Felders um 1510 entstanden, Peter Hoegger
datiert sie ins frithe 16. Jahrhundert — von grosser Zartheit, die heute dank der
Entfernung der barocken Buigelkrone (stattdessen eine gotische Lilienkrone)
und der wulstigen, barocken Gewinder des Jesuskindes wieder sptirbar wird.

Q 139, Q 254

Vgl S, 27

Q 313

4 Nischeler, Siechenhiuser, L 234

Felder, L 169, S. 158, vgl. auch Hoegger, L 195

NN =

J



288 ] Die mittelalterlichen Bauten

Fig. 19: Mittelalterliche Kunstgegenstinde aus dem Besitz Fahrs

Die Fahrer Madonna (um 1510)



Die mittelalterlichen Bauten 289

Das gotische Vortragekreuz (14./15.Jh.) mit
Detailaufnahmen der Medaillons

Lindenholzstaute des kreuztragenden
Christus (um 1520), Ausschnitt (Fotos: Inventar aarg. Kunstdenkmiiler)



290 Die mittelalterlichen Bauten

Peter Felder beschreibt sie wie folgt: «n jungfriaulicher Verzagtheit schaut
Maria leicht seitwirts geneigt vor sich hin und umfasst mit der Linken das im
Schoss kniende Jesuskind, dem sie eine Feige darreicht. Behende reckt sich der
heitere Knabe der symbolischen Frucht entgegen und blickt mit seinen
schalkhaften Augen verstohlen zur Seite. Bei aller Offenheit des Gebens und
Nehmens liegt in dieser Begegnung von Jesus und Maria etwas Unausgespro-
chenes, das mehr bedeutet als bloss tindelndes Spiel»!

Die ausserordentliche Qualitit der Gruppe lidsst den Kunsthistoriker als
Urheber nach bekannten Meistern suchen. Er siedelt die Fahrer Madonna in
den Umkreis der grossen Ulmer Schule, insbesondere des Bildhauers Hans
Syrlin des Jiingern, an.

Peter Hoegger flihrt weiter einen kreuztragenden Christus aus Lindenholz
auf, der um 1520 entstanden ist2.

5.2 Das gotische Vortragekreuz®

Peter Hoegger stiess bei der Aufnahme des Fahrer Klosterschatz auf ein 55
Zentimeter hohes, gotisches Vortragekreuz mit holzernem Kern, versilbert und
teilvergoldet, das wohl aus dem Besitz des mittelalterlichen Fahr stammt. Die
Ruckseite und die Zargen datiert er auf die zweite Hilfte des 14. Jahrhunderts,
die Vorderseite wurde im frihen 15. Jahrhundert weitgehend erneuert. Das
Kreuz ist geschmiickt mit Ranken und vier runden Edelsteinen, an den
Kreuzenden befinden sich vier Rondellen, die figlirliche Stanzen tragen: Oben
die thronende Muttergottes mit dem Rosenzweig, links und rechts je eine
Marienkronung. Diese Medaillons gehodren zum urspriinglichen Bestand von
etwa 1320 bis 1350. Das Rondell unten — Maria mit Kind — ist barock und er-
setzt ein verlorengegangenes gotisches Medaillon. Der silberne Corpus Christi
stammt aus dem frithen 15. Jahrhundert und ist im sogenannten «Weichen Stil»
gearbeitet.

Die Ruckseite des Kreuzes weist ein Rautengitter mit eingeschriebenen
Kreuzbliiten, ferner wiederum vier Edelsteine und vier Medaillons, die die
Evangelisten zeigen, auf.

Peter Hoegger kann die Stanzen auf der Kreuzvorderseite dem Umkreis des
1312 vollendeten Graduals von St. Katharinenthal zuordnen, die Stanzen der
Riickseite erkennt er als serielle Erzeugnisse aufgrund von Modellen, die von
Freiburg im Breisgau ausgingen.

1 Felder, L 169, S. 158

Z Hoegger, L 195 (in Vorbereitung), Kap. Stein- und Holzplastiken

3 Dieses Kreuz fand in der Literatur bis jetzt keine Erwidhnung. Seine «Entdeckung: ist Peter
Hoegger zu verdanken, L 195 (in Vorbereitung) Kap. Klosterschatz



	Die mittelalterlichen Bauten

