
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 62 (1995)

Artikel: Das Kloster Fahr im Mittelalter : "mundus in gutta"

Autor: Arnet, Hélène

Kapitel: VI: Die mittelalterlichen Bauten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die mittelalterlichen Bauten 26l

VI.
Die mittelalterlichen Bauten

Man sieht nur, was man kennt. Diese Erfahrung gilt ganz besonders für
die mittelalterlichen Bauten des Klosters Fahr. Geblendet durch die
barocke Klosterkirche mit der originellen Friedhofmalerei übersieht man
schnell die kleine, in ihren Grundfesten aber tatsächlich noch mittelalterliche

St. Anna-Kapelle (ursprünglich St. Niklaus-Kapelle) mit ihren
spätromanischen Fresken. Sie ist allerdings einzige steinerne Zeugin der
vorreformatorischen Bausubstanz des Klosters. Die mittelalterliche
Leutkirche lässt sich knapp erahnen, die Konventsgebäude verbleiben
im Dunkel der Geschichte.

1. Literatur und Einleitung
Die Baugeschichte des Klosters Fahr ist noch nicht geschrieben und wird auch
hier nicht geschrieben, werden können. Dieses Kapitel hat in erster Linie den
Zweck, Kunsthistoriker auf Fahr aufmerksam zu machen, das doch immerhin
im Schweizerischen Inventar der Kulturgüter mit dem Attribut «von nationaler
Bedeutung» belegt wird1.

Fahr präsentiert sich heute den Besuchern als barocke Klosteranlage. Der
nicht öffentlich zugängliche Kräutergarten - er liegt in der Klausur - gilt als

besterhaltener klösterlicher Kräutergarten der Schweiz und atmet mit seinen
runden und rechteckigen, von Buchsbäumchen eingerahmten Beeten und den
breiten Kieswegen noch sehr mittelalterlichen Geist2. Am auffälligsten ist die
zwischen 1743 und 1746 umgebaute Klosterkirche, die in erster Linie von den
Malereien der Luganer Gebrüder Torricelli lebt. Einzigartig für die Schweiz ist
die reiche Friedhofmalerei - «ein 'Unikum' spätbarocker Freskomalerei», wie es

Gabriela Simmen-Kistler im Schweizerischen Kunstführer Fahr ausdrückt3.

Uns interessiert hier aber das mittelalterliche Fahr. Seine Baugeschichte lässt

sich nicht ohne weiteres an Ort und Stelle ablesen, doch vermag ein genaues
Hinblicken zuweilen schwaches Licht ins Dunkle zu werfen. Dies verdanken
wir in erster Linie den Bauuntersuchungen und Restaurationsarbeiten an der St.

Schweizerisches Inventar der Kulturgüter von nationaler und regionaler Bedeutung. Kultur-

güterschutzverzeichnis gemäss Haager Abkommen vom 14. Mai 1954 für den Schutz von
Kulturgut bei bewaffneten Konflikten. Erstellt im Auftrag des Eidgenössischen Justiz- und

Polizeidepartements und des Bundesamtes für Zivilschutz. S. 29. der Gemeinde Würenlos

zugeordnet.

Hans-Rudolf Heyer. Historische Gärten der Schweiz. Die Entwicklung vom Mittelalter bis zur

Gegenwart. Bern. 1980. Abbildung S. 28. Text S. 29: vgl. auch Abbildung in: Silja Walter. Das

Kloster am Rande der Stadt. Zürich 1971/80.
Simmen. L 283. S. 10. Sie beschäftigte sich weiter im Rahmen einer Lizentiatsarbeit mit den

barocken Elementen des Klosters Fahr: Simmen. Gabriela. Das Kloster Fahr und die Gebrüder

Torricelli. Zürich. 1986 (Maschinenskript)



262 Die mittelalterlichen Bauten

Anna-Kapelle, die in den Jahren 1984/85. angeregt und gespendet anlässlich
der 850-Jahr-Feier der Stiftung des Klosters im Auftrag der Gemeinde
Unterengstringen. durchgeführt wurden. Wir können uns hier vor allem auf die in
einer Broschüre zusammengefassten Berichte des Architekten Felix Schmid, des

Leiters der archäologischen Untersuchungen. Peter Frey, und auf die Restaurationen

und ikonographischen Beschreibungen von Hans Fischer und Christian
Hesse stützen1. Christian Hesse gewährte mir über diese leider nur knappe
Veröffentlichung hinaus Einsicht in die Resultate der Restaurationsarbeiten. Dafür

danke ich ihm ganz herzlich. Die Untersuchungen der Jahre 84/85 ermöglichen

eine recht ausführliche Beschreibung dieser im Mittelalter dem Heiligen
Niklaus geweihten Kapelle, die doch immerhin einen der ältesten romanischen
Bauten des Kantons Aargau darstellt. Neue Impulse zur Baugeschichte Fahrs

wird mit Sicherheit die zurzeit entstehende Arbeit über Fahr in der Serie
«Kunstdenkmäler der Schweiz» von Peter Hoegger liefern. Der Band wird
voraussichtlich 1995 erscheinen2. Peter Hoegger möchte ich an dieser Stelle für die
offene Zusammenarbeit meinen grossen Dank aussprechen.

Zur Erforschung der mittelalterlichen Leutkirche sind wir wieder auf
trockenere Quellen - Urkunden und Necrolog - verwiesen, die uns lediglich den
Schluss nahelegen, dass diese Klosterkirche wohl in den Zwanzigerjahren des

15. Jahrhunderts gebaut und Ende des 15. Jahrhunderts möglicherweise restauriert

oder vergrössert wurde. Von den Konventsgebäuden lässt sich ausser
Spekulationen nichts aussagen. Zwei Kleinode aus dem Mittelalter birgt der
Klosterschatz: Die spätgotische Fahrer Madonna, die bis heute nur eine kurze,
aber begeisterte Würdigung von Peter Felder erfuhr3 und sich in der Klausur
(zurzeit im Priorat) des Klosters befindet, und das gotische Vortragekreuz, das

von Peter Hoegger näher beschrieben und gewürdigt werden wird4.

2. Die St. Niklaus-Kapelle5

2.1. Die Architektur

2.1.1 Einleitung

Von einer «capella ibidem constitutor spricht die Ersturkunde6, die damit belegt,
dass bereits im frühen 12. Jahrhundert in Fahr eine Kapelle bestand. 1306 wird
diese Kapelle beim Namen genannt: «sant Niclaus kapel. Freiherr Lütold von
Regensberg verzichtete auf sein Kollaturrecht an der St. Niklaus-Kapelle7. Aber
wo lag sie? Robert Hoppelet' stellte 1926 eine These auf, die heute durch die

1 Schmid. L 270: Frey. L 174; Fischer. L 170: Hesse. L 191

2 L 195 (in Vorbereitung). Verweise auf Peter Hoegger basieren auf Gesprächen und Einblicken
in sein Manuskript.

3 Felder. L 169
4 L 195
5 Rekonstruktionsversuche zu den zwei hauptsächlichen mittelalterlichen Bauten sind in L 173

auf S. 12 (Rundchorkapelle) und auf S. 14 (spätromanische Kapelle) abgebildet.
6 Q 1

7 Q 34



Die mittelalterlichen Bauten 263

archäologischen Untersuchungen bestätigt ist: Die mittelalterliche St. Niklaus-
Kapelle ist identisch mit der im Osten der Klosteranlage befindlichen St. Anna-
Kapelle1. Diese wurde nach den Reformationswirren bei der Rekonziliation im
Jahre 1553 mit den Patronaten des Heiligen Niklaus. des Heiligen Blasius und
der Heiligen Anna belegt2. Letztere Zuordnung bestand mit grosser Sicherheit
im Mittelalter noch nicht, wird doch der Annakult erst im Streit um die
unbefleckte Empfängnis Mariae im 15. Jahrhundert verbreitet und 1477 von Papst
Sixtus IV. offiziell genehmigt3.

Der Befund der archäologischen Untersuchung der kleinen Kapelle ist
kompliziert: Das Gebäude erfuhr bis in die Neuzeit ständige Umbauten, wurde
schrittweise erhöht und mehrfach auch im Grundriss verändert. Bereits Erwin
Rothenhäusler beschrieb und kommentierte im Jahre 1903/04 den Bau minuziös

bis hin zum Zentimetermass der Mauern. Er spricht von einem romanischen

Bau «von primitiver Rohheit» und wundert sich über die «monströse
Plumpheit» der Chorbogen4. Die Anlage in ihrer übereinandergelegten zeitlichen

Dimension wurde aber erst bei den jüngsten Untersuchungen in den
Jahren 1984/85 entschlüsselt. Zusammenfassend können für das Mittelalter
zwei Bauzustände ausgemacht werden, die jeweils durch Brände oder durch
anders motivierte Umbauarbeiten weiter verändert wurden.

2.1.2 Der älteste Baubestand: «capella ibidem constituta»

Die genaue Untersuchung des Untergrunds des heutigen Rechteckchors führte
unter zwei Mörtelböden zur überraschenden Entdeckung eines kreisrunden
Chorfundaments. das mit den massigen (monströsen?) Chorbogenpfeilem und
dem Langhaus den ersten Bau der Kapelle bildete. Die Archäologen sprechen
mit Bezug auf die Masse dieses Rundchors von einem «turmartigen Bauwerk»,
dem ein Langhaus angegliedert war und das aufgrund des Mauerwerks und der
architektonischen Elemente ins späte 11. oder frühe 12. Jahrhundert zu datieren

ist. Damit haben wir hier wahrscheinlich die in der Ersturkunde 1130
genannte Kapelle vor uns. die zum Kern des zu bauenden Klosters Fahr werden
sollte.

Aufgefunden wurde auch der Altarsockel, der einen recht grossen
Hohlraum aufwies, möglicherweise zur Aufnahme eines Reliquienschreins.
Eine aus Bein oder Elfenbein geschnitzte Platte, die im Mörtelpflasterboden lag.
könnte - nach Aussagen der Archäologen - ein Überrest dieses Reliquiars sein.

Weiter stiess man bei den Ausgrabungen in der Chorsüdhälfte auf eine grosse
Grube, die allerdings bereits vor dem Bau des Rundchors zugefüllt worden
war. Das zum Rundchor gehörige Langhaus wies eine Mauerhöhe von 4.6

Metern auf, was eine ungefähre Firsthöhe von sechs Metern ergibt. Licht drang
durch Rundbogenfenster ein - eines in der oberen Südwand war noch
auszumachen, ein Gegenstück in der Nordwand scheint selbstverständlich. Weitere

1 Hoppeler. St. Niklaus. L 197. vgl. v.a. Frey. L 174.
2 StiE: DM1. im Anhang an das Mortuarium
3 Pastor. Ludwig. Geschichte der Päpste im Zeitalter der Renaissance. Bd. 2. Freiburg i. Br..

1925. S. 616
4 Rothenhäusler. St. Anna. L 257. S. 163f



264 Die mittelalterlichen Bauten

Fenster, dieses Mal gekuppelte Rundbogenfenster mit Mittelsäulen, waren im
unteren Teil der Mauer ebenfalls nachweisbar. Spuren einer Quermauer, die
allerdings nur bis zur halben Raumhöhe reichte, und Reste eines Hocheingangs
auf der Südseite ergeben schliesslich folgende Rekonstruktion: Von Westen -
genau wie heute - betrat man die Vorhalle der Kapelle, die eine hölzerne
Empore trug. Diese war von Süden her, wahrscheinlich über eine an der Aus-
senmauer befindliche Holztreppe zu besteigen. Nach knapp 2.5 Metern trat
man ins eigentliche Langhaus ein. Die Wände hier waren steinsichtig mit
Fugenstrich verputzt, die Fenster wahrscheinlich umrahmt. Nach circa 4.5
Metern kam man zu einer Stufe - wahrscheinlich aus Holz, denn Holzfasern
wurden gefunden -, die zu dem massiven Chorbogen führte, zwei weitere
Stufen schliesslich führten in den Rundchor.

Der Grundriss dieser frühen Kapelle verweist auf die Heilig-Grab-Kapelle in
Jerusalem. Solche Nachahmungen erinnern im Normalfall an eine Jerusalempilgerfahrt.

Der in unserer Gegend nicht gerade verbreitete Rundchor fällt auf.
Der Leiter des Ausgrabungsteams der Achzigerjahre, Peter Frey, meint dazu:
«Die erste Kapelle von Fahr mit Rundchor und Langhaus als ursprünglicher
Bauzustand ist meines Wissens für die Schweiz einzigartig und findet auch
ausserhalb der Landesgrenzen nur wenige vergleichbare Beispiele-1 Er weist weiter
daraufhin, class dieser Typus von Kirchen im Normalfall zeitlich versetzt - erst
reiner Zentralbau, dann angebautes Langhaus - entstand. Für den einfachen
Typus der Heilig-Grab-Kapelle müssen wir allerdings nicht so weit suchen, um
ein mögliches Vorbild dieser unserer Kapelle zu finden. Adolf Reinle schreibt
nämlich: «Es gab wohl häufiger, als die heutigen Denkmäler ahnen lassen, vor
allem neben grösseren Kirchen, Heiliggrabrotunden.»2 Und er belegt dies an
einem Beispiel, das fast vor der Haustür Fahrs liegt: Neben dem Zürcher
Fraumünster stiess man bei Ausgrabungen aLtf einen Rundbau, der eventuell
bereits in der zweiten Hälfte des 9-, wahrscheinlicher aber im 10. Jahrhundert,
entstanden ist.

Dazu Adolf Reinle: «Es zeigt sich, dass seit dem Frühmittelalter der kultische
Zweck einer Heiliggrabkopie sich im selben Bauwerk mit andern kultischen
Funktionen verbinden oder überlagern kann: 1. mit einem Reliquienheiligtum
für Christus-Passionsheiltümer wie Kreuzpartikel, Heiligblutreliquien, Grabtuch
und Gewand Christ; 2. mit einer Spitalkirche; 3. mit einer Friedhofkirche oder
einem Karner; 4. mit einem geistlichen oder adligen Mausoleum.»3 Die Tradition

will, class Fahr als Begräbnisstätte der Regensberger oder zumindest für
einen in der Limmat ertrunkenen Sohn dieser Familie gestiftet wurde4. Der
Grundriss der Kapelle ergäbe damit Sinn nach den Punkten 3 und 4 der
Reinleschen Definition. Eine Grabplatte mit dem Regensberger Wappen, die im
19. Jahrhundert im Chorvorplatz der St. Anna-Kapelle lag, erhärtete diese These.

Allerdings stammt die Grabplatte aus dem 15. Jahrhundert, aus einer Zeit
also, in der sich die Regensberger schon lange nicht mehr um Fahr kümmer-

1 Frey. L 174, S. 17
2 Reinle. L 247. S. 128
3 Reinle. L 247. S. 127
4 Vgl. S. I4ff



Die mittelalterlichen Bauten 265

ten, zudem und vor allem konnte trotz sorgfältiger Untersuchung keine
Bestattungsgrube in der St. Anna-Kapelle ausgemacht werden. Zu untersuchen wäre
allenfalls, ob sich ausserhalb, rund um die Kirche, Gräber befanden, wie das
für Begräbniskirchen im Mittelalter durchaus üblich war. Gar nichts weist
darauf hin, dass wir mit der St. Niklaus-Kapelle eine Spitalkirche vor uns haben,
einiges aber, dass es sich um ein Reliquienheiligtum handeln könnte. Die Re-
konziliationsurkunde aus dem Jahre 1549 nennt nämlich eine Heilig-Kreuz-
Reliquie1. Möglicherweise war sie es, die einst in dem (elfen)beinernen
Reliquiar im Rundchor der St. Niklaus-Kapelle lag und den für unsere Gegend aus-
sergewöhnlichen Grundriss der ersten Kapelle erklärt. Doch wer war der Spender,

der wahrscheinlich als Kreuzritter oder einfacher Pilger mit diesem
kostbaren Stück aus dem Heiligen Land zurückkehrte und hier diese Kirche bauen
liess? Oder ist diese Reliquie nachträglich in den Besitz Fahrs gekommen,
beispielsweise als ein letztes Gedenken des Freiherrn Lütold IV. von Regensberg,

der im Jahre 1218 in Akkon starb. Nachweislich gedachte er seines neu
gegründeten Klosters Rüti und sandte ihm hundert Mark reinen Silbers und ein
silbernes, vergoldetes Weihrauchfass mit einem Stein «magnae virtutis-2. Hat er
auch an das kleine Fahr gedacht und ihm eine Faser vom heiligen Kreuz
zukommen lassen?

Brandspuren am Mörtelboden, am deckenden Wandverputz und am
Mauerwerk künden vom Ende dieser Rundchorkapelle im 13- Jahrhundert.

2.1.3 Der spätromanische Bau: «sant Niclaus Kapel»

Ein ganz neues Raumgefühl verbreitete die spätromanische St. Niklaus-Kapelle,
die im 13. Jahrhundert errichtet wurde. Die Mauer, die die Vorhalle und das

Langhaus voneinander trennte, wurde nicht mehr errichtet, die Empore fehlte,
der Hocheingang und die gekuppelten Zwillingsfenster wurden zugemauert,
das Langhaus um dreissig Zentimeter aufgestockt. Neu betrat man das Langhaus

von Norden her, entweder vom bodenerdigen Eingang nahe der äusseren
Ecke oder durch eine erhöhte Tür unmittelbar nach dem Chor. Der hintere

Eingang führte in einen rund fünfeinhalb Meter langen, nach vorn sich leicht
verengenden Raum, der seit dem 14. Jahrhundert mit einer steinernen Sitzbank

gesäumt war. Daran schloss sich eine hölzerne Unterteilungswand, die einen
leicht erhöhten Chorvorplatz abtrennte. Dieser eineinhalb bis zwei Meter lange
Raum war direkt über den zweiten Eingang betretbar, der Niveauunterschied
wurde von einem Sandsteinquader überwunden, der sich als Spolie -
allerdings mit nicht entzifferbarer Inschrift - entpuppte. Dann folgte das erhöhte

Rechteckchor, das an die Stelle des Rundchors trat. Blendarkaden setzten
hier auf einer dreissig Zentimeter hohen Sohlwand an. drei Rundbogenfenster,
auf die drei Wände verteilt, sorgten für Licht. Daran schloss sich das

Kreuzrippengewölbe an, dessen Rippen und Gurten in stämmigen Halbsäulen
endeten. Die Wandbogenfelder erfuhren um 1300 jene deckende Ausmalung,

1 StiE: D Ml im Anhang zum Mortuarium. zusammengefasst auch von 1775 im Vorwort dieses

Jahrzeitenbuches S. 103f
2 Cartular des Klosters Rüti. Vögelin. L 299. S. 44



266 Die mittelalterlichen Bauten

die heute wieder freigelegt ist1. Möglicherweise erhob sich über diesem Chor
ein hölzernes Glockengeschoss.

Im 14. Jahrhundert wurde die Kapelle erhöht und die oben bereits
erwähnte Sitzbank angebracht. Die Untersuchungen ergaben, dass die Kapelle
offenbar während dieser Bauarbeiten niederbrannte, den Flammen fielen
möglicherweise auch die Fresken im Chor zum Opfer. Ob dies im Rahmen eines
Bauunfalls geschah oder Zeichen der unruhigen Zeiten war, lässt sich bei der

ungenauen Zeitbestimmung nicht sagen. Damals trug man das hölzerne
Glockengeschoss ab und vereinigte Chor und Langhaus unter einem
Satteldach2. Im Westteil des Langhauses sind bis heute die mittelalterlichen Böden
zu sehen. Der Blockaltar im Chor ist ebenfalls mittelalterlich.

Der heute den Grundriss der Kapelle völlig verbergende südseitige
Annexbau, der «alter Konvent» genannt wird, kam erst 1623 dazu. Bei diesem
Anlass wurden die südlichen Fenster zugemauert und die Kapelle barockisiert3.
Der im Chor stehende Blockaltar ist eine Rekonstruktion aus dem Jahre 1984,
nach dem Original des 13- Jahrhunderts angefertigt. Er steht auf dem Unterbau
eines Altars der allerersten Kapelle4.

2.2. Die spätromanischen Fresken im Chor

2.2.1. Zustand und Restauration

Sechs Schichten mussten bei den Restaurierungsarbeiten abgetragen werden,
um die romanischen Fresken freizulegen, die - möglicherweise durch den
zweiten Brand - für die damaligen Begriffe unansehnlich und fahl geworden
und deshalb mit einer recht dicken Kalkschlemme mit Sandzusatz überstrichen
worden waren. Der Restaurator Hans Fischer erlebte während seiner monate-
langen Arbeit bei den Putzflickereien und Sicherungsarbeiten die «bewegte
Lebensgeschichte der St. Anna-Kapelle»5 und stand schliesslich gemeinsam mit
den Zuständigen der Denkmalpflege im Dilemma zwischen der Erhaltung des

möglichst unverfälschten Dokumentarwertes der Bilder, der für Spezialisten
von Bedeutung ist und ihm auch Informationen gibt, und dem Anspruch der
Laien, denen das Betrachten und Verstehen der Fresken erst durch Retouchen,
die die Gefahr der «Fälschung» bergen, ermöglicht wird. Bei Fahr entschied
man sich dafür, die Fresken selbst in keiner Weise zu ergänzen. Als
Arbeitsschritt aber fügten Hans Fischer und Christian Hesse nach intensivem
Studium und lupengenauer Untersuchung und Deutung jedes Farbrestes die
bruchstückhaften Linien mit Kohlestift zu schlüssigen Formen zusammen.
Zudem wurden die vorhandenen Zeichnungen minuziös durchgepaust und auf
der Pause dann ergänzt. Der Fahrer Propst Hilarius Estermann hat die Absicht
geäussert, die Rekonstruktionsvorschläge in der St. Anna-Kapelle anzubringen.

1 Zur Datienmg vgl. unten. S. 280f
2 Frey. L 174. S. 18

3 Die damals entstandenen Malereien werden eingehend von Erwin Rothenhäusler. St. Anna. L

257. beschrieben.
4 Hoegger. L 195. (in Vorbereitung), im Kapitel zum Innern der St. Anna-Kapelle.
5 Fischer. L 170. S. 23



Die mittelalterlichen Bauten 267

Damit wird es dem Besucher möglich sein, diese fast nur noch als Sinopien
und bruchstückhaft erhaltenen, aber vom Programm her spannenden, vom
Malstil her ansprechenden Fresken zu erschliessen. Man sieht eben nur. was
man kennt. Das Bedauern über den unwiederbringlichen Verlust der ursprünglichen

Farbigkeit der Malereien entspricht den auch sonst häufig in Beschreibungen

romanischer Fresken geäusserten Klagen. Eine Ahnung von Fahrs
Farben vermittelt uns immerhin das Gewand der Jungfrau in der Verkündigungsszene.

2.2.2. Beschreibung und Deutung

Vorab ein paar grundsätzliche Bemerkungen: Alle vier Gewölbefresken sind
deutlich dreigeteilt. Unter dem Hauptbild erscheinen immer Figuren, die in
ihrer Haltung auf das Hauptereignis hinweisen. Mit deutlichen Strichen davon
abgetrennt erscheinen im Zwickel klein je zwei weitere Szenen, von denen
anzunehmen ist. class es sich um Szenen aus dem Alten Testament handelt, die
dem Inhalt des Hauptthemas typologisch entsprechen1. Dem Dreieck der Kappe

wird jeweils farblich ein zweites Dreieck eingeschrieben, was zu einer
Umrahmung der Szene führt, die allerdings nicht strikte abgetrennt wird, sondern
vielmehr dem Bild eine gewisse Tiefe und Dynamik verleiht. In diesem
Rahmen finden wir Engel oder rankende Phantasiepflanzen, die wiederum auf
die Hauptszene hindeuten. Das Rankenwerk erscheint dreimal im oberen
Abschluss der Kappe, in der Parusie zu Füssen des Herrn, dann auch zu
Füssen des Lamms und der Marienkrönung. Christian Hesse interpretiert dies

regelmässig als Lebensbaum-Motiv und damit Symbol für das himmlische
Paradies2. Es muss allerdings auch in Betracht gezogen werden, dass gerade in
der Romanik solche Figuren durchaus rein dekorativ verwendet wurden. Die
häufige Darstellung der Lilie - in Form eines Lilienstabes - erstaunt in der

Ausstattung einer Kapelle eines Frauenkloster nicht, steht doch die Lilie als Symbol
für die Braut Christi, für Maria, für die Jungfräulichkeit, für die Reinheit3

2.2.2.1. Majestas Domini - Die Ostkappe

«Am fünften Tag des vierten Monats im dreissigsten Jahr, als ich unter den
Verschleppten am Fluss Kebar lebte, öffnete sich der Himmel und ich sah eine
Erscheinung Gottes^

Und was sich dann vor den inneren Augen des Propheten Ezechiels
ausbreitete, war die «Herrrlichkeit Gottes», die «Majestas Domini», umrahmt von vier
geflügelten Wesen, die wieder in der Apokalypse des Johannes auftauchen5

und später als die Symbole für die vier Evangelisten gedeutet wurden. Diese in
der Hochromanik und in Byzanz häufig dargestellte Szene ist es auch, die die

1 Vgl. z. Bsp. Beigbeder, L 111. S. U3ff
2 Flesse. L 191. S. 27. vgl zum Baum in der romanischen Kunst auch Champeaux. I. 150. S. 330

-332
3 Forstner. L 171. S. 257
4 AT: Ez 1. 1 - 28 (Die Vision des Ezéchiel)
5 NT: Offb 47f



268 Die mittelalterlichen Bauten

Ostkappe der Fahrer St. Niklaus-Kapelle trägt. Gut sichtbar ist die Mandorla,
die Ezéchiel als «gehämmerte Platte,(...) furchtbar anzusehen, wie ein strahlender

Kristall- erlebte. Der Kreuznimbus ist zu erkennen, ebenso der doppelte
Regenbogen als Thron und Fussstütze des Herrn. Dieser doppelte Bogen, den
Gott nach der zerstörerischen Sintflut den geretteten Menschen setzte, ist
Zeichen des neuen Bundes zwischen Gott und den Menschen, zwischen Himmel
und Erde1. Ganz konkret wird dies dargestellt: Der Thronende sitzt auf dem
oberen Bogen, der den Himmel meint, seine Füsse aber stützen sich auf den
unteren, der die Erde ist. Dazwischen aber liegt der Raum der ewigen Gnade,
«das Ei, aus dem die Welt neu hervorgeht. Innerhalb dieser Schale befindet
sich das Mysterium der Kirche, die berufen ist, das Universum auszufüllen»2.
Auch wenn der Körper des Herrn im Bild nicht genau zu erkennen ist. kann
ausgemacht werden, dass er die Rechte zum Segensgestus erhoben hat und in
der Linken das Buch des Lebens hält, das die Auserwählten verzeichnet.

Auch kann mit grosser Sicherheit angenommen werden, class die sichtbaren
Flügelreste zum Tetramorph führen: Vom Betrachter aus gesehen rechts in der
Mitte wohl der Stier für Lucas, darunter der Löwe für Markus, links in der Mitte
der Adler für Johannes, damnter der Mensch (Engel) für Matthäus.

Die mittlere Ebene ist von zwei Engelsgestalten besetzt. Der linke Engel
weist kniend auf die Erscheinung in der Mandorla hin. In der Hand trägt er
einen Lilienstab, was als Hinweis auf Gabriel zu deuten ist. Die rechte,
stehende Figur kann nicht durch Haltung oder Attribut identifiziert werden.
Christian Hesse äussert die Vermutung, dass es sich hier um den Erzengel
Michael handeln könnte3.

Der Rahmen bleibt in dieser Darstellung praktisch ungenutzt. Nur gerade
über der Mandorla ranken Äste, sonst besetzen ihn die Flügel der äusseren Tiere

teilweise.
Der Abschluss der Szene ist in einem solchen Ausmass zerstört, dass selbst

eine Spekulation über ihren Inhalt unmöglich ist.

2.2.2.2. Die zweite Ankunft Christi - Die Nordkappe
«Wenn der Menschensohn in seiner Herrlichkeit kommt und alle Engel mit

ihm, dann wird er sich auf den Thron seiner Herrlichkeit setzen. Und alle
Völker iverden vor ihm zusammengerufen werden, Und er wird sie voneinander
scheiden, wie der Hirt die Schafe von den Böcken scheidet. Er wird die Schafe
zu seiner Rechten versammeln, die Böcke aber zur Linken.»4

Damit ist das Thema der Nordkappe umschrieben. Sie ist so gut erhalten,
dass ihr Inhalt zweifelsfrei erschlossen, ja sogar die Wirkung des Bildes bis zu
einem gewissen Grad geahnt werden kann. In der Mitte thront Christus mit
Kreuznimbus und weit ausgebreiteten Armen als Weltenrichter. Seine Ge-

1 AT: Gen 9

2 Champeaux. L 150. S. 113
3 Hesse. L 191, S. 27
4 NT Mt 25. 31- 33



Die mittelalterlichen Bauten 269

sichtszüge. Nase und Lippenbart1 sind erkennbar. Das Gewand Christi ist nur
dem Ansatz nach zu sehen, so class nicht nachvollzogen werden kann, ob er,
wie bei den französischen romanischen Weltgerichtsdarstellungen, seine
Wunde auf der rechten Brustseite offen zeigte2. Christus sitzt auf einem reich
geschmückten Thron, der hier als Mauer erscheint, seine Füsse ruhen auf
einem Halbkreis. Diese Anordnung entspricht verblüffend der bei Gérard de
Champeaux ausführlich dargelegten Symbolik von Quadrat und Kreis, wonach
das Quadrat dem himmlischen Jerusalem entspricht (Offb 21, 16). der Kreis
dem irdischen3. Damit hätten wir in Übereinstimmung mit der «Majestas
Domini— Darstellung erneut die Verbindung von Himmel und Erde durch die
Figur von Jesus Christus vor uns, dieses Mal in der Variante, dass durch seine
zweite Ankunft das verlorene irdische Paradies mit dem versprochenen
himmlischen Paradies verbunden wird.

«..und aus seinem Mund kam ein scharfes, zweischneidiges Schwert...»4

Der Knauf dieses richtenden - schützenden und strafenden - Schwertes ist
tatsächlich links vom Kopf des Weltenrichters zu erkennen. Über seinem Kopf,
angeschnitten und gleichsam aus dem Nichts kommend, schweben zwei Engel
die die «arma Christi» zeigen. Zu seiner Linken weist der Schwamm auf den
dürstenden Gekreuzigten hin, dem damit Essig gereicht wurde, zu seiner
Rechten wird wahrscheinlich das Schweisstuch der Veronika gezeigt. Unter diesen

beiden kleinen Engeln, ungefähr in der Mitte des Bildes, knien zwei
grössere, vom Betrachter aus gesehen rechts ein Träger der Lanze, die dem
Gottessohn zur Bestätigung des Todes von einem Soldaten in die Seite gestossen

wurde, und ein Träger des Kelchs, mit dem die Engel das aus den Wunden
strömende Blut auffingen. Eigenartig ist dabei nach Christian Flesse, dass Lanze
und Kelch entgegen der Tradition auf der rechten Seite des Herrn gezeigt
werden5. Links steht ein weiterer Engel, mit einem Kreuz, das seinerseits die
zweite Ankunft des Herrn, also den gesamten Inhalt dieser Szene wiederum
symbolisiert.

In der mittleren Region wird die bei Matthäus beschriebene Szene weitergeführt.

Die Toten steigen aus ihren Gräbern. Christian Hesse sieht hier zwei
Gruppen von Auferstehenden. Zur Rechten macht er fünf Personen6 aus, «die

durch ihre Hüte und. wie man am vordersten erkennt, durch einen Bart als

Juden charakterisiert werden. Es sind dies die Väter des Alten Testaments».

1 Christian Hesse weist darauf hin, dass der Vollbart fehle (L 191, S. 28). Tatsächlich war es ihm
ja möglich, das Bild von nahe und mit Lupe zu betrachten, was dieser Aussage Glaubwürdigkeit

verleiht.
2 Vgl. Hesse. L 191. S. 28
3 Champeaux. L 150. v.a. S. 78 - 86
4 NT: Offb 1. 16; auch Offb 19. 15: -Aus seinem Mund kam ein scharfes Schwert: mit ihm wird

er die Völker schlagen.-
5 Hesse. L 191. S. 29. Allerdings steht beispielsweise auch bei der Weltgerichtsdarstellung des

Verduner Altars (Indicium sedit) der Engel mit der Lanze auf der linken Seite. Das Lexikon
der christlichen Ikonographie. L ll"7. weiss von einer geregelten Anordnung bei der Beschreibung

der Arma Christi nichts. Band 1. Spalte 183 - 187

6 Die später ergänzte Rekonstruktionszeichnung von Christian Hesse stellt wohl richtig vor den

grösseren bärtigen Mann noch einen sechsten, dürfte doch hier die Symmetrie zur
gegenüberliegenden Darstellung, die deutlich sechs Personen zeigt, bestanden haben.



270 Die mittelalterlichen Bauten

Ihnen gegenüber sind seiner Meinung nach Vertreter des Neuen Testaments
dargestellt, was er aufgrund einer erkennbaren Mitra, seines Palliums und eines
Lilienstabs schliesst. den er als Szepter interpretiert1. Die angeführten
Erkennungsmerkmale für Juden überzeugen allerdings nicht vollständig. Diese hier
angedeuteten, flachen Kappen werden zwar heute von orthodoxen Juden
getragen, im Mittelalter aber trugen Juden meist die markanten Glockenhüte2.

Der Rahmen ist hier Hintergrund für die vier (eventuell fünf) Engel, die die
Leidenswerkzeuge zeigen und für den Posaunenengel, der regelrecht schwungvoll

ins Bild hineinfährt und chronologisch gesehen die Szene gewissermassen
evoziert:

«Er wird seine Engel unter lautem Posaunenschall aussenden, und sie werden

die von ihm Ausenvählten aus allen vier Windrichtungen zusammenführen,
von einem Ende des Himmels bis zum ändernd

Die «unter dem Strich» zu erwartenden, zum Weltgericht typologisch
passenden Szenen, sind in der Romanik zuweilen profaner Natur: Hahnenkampf.
Jongleure, der Kampf der Bärtigen4. Oder dann biblisch: Der böse Reiche und
Lazarus und die Zweiheit Eva-Maria5. Allerdings beziehen sich diese Typologien

auf die Trennung von Schafen und Böcken, Gerechten und Verdammten.
So erstaunt es nicht, dass in Fahr, wo auf die Darstellung der Höllenqualen
verzichtet wird, andere Entsprechungen gesucht werden.

Vom Betrachter aus links gesehen erscheint Jonas, der aus dem Mund des
Walfisches ragt und damit seine Wiedergeburt, quasi seine Auferstehung erlebt.
Diese Szene wird vor allem in der Gotik üblicherweise als Unterstreichung der
Darstellung von Christus in der Vorhölle oder seiner Auferstehung aus dem
Grabe verwendet. Wir haben hier also eine atypische Typologie vor uns.

Rechts ist eine Taube zu erkennen, nach Christian Hesse ein Hinweis auf
die Arche Noah. Er fährt fort: »Beide Szenen, Jonas und Noah. sind seit
frühchristlicher Zeit (z.B. Katakombenmalerei) beliebte Auferstehungssymbole»6.
Noah ist gängiges Auferstehungssymbol, im Normalfall wird er aber dargestellt
durch die Arche, nicht durch die Taube. Ausserdem trägt die Taube des Noah
einen Ölzweig im Schnabel, der hier eindeutig fehlt. Die Taube allein steht im
allgemeinen als Symbol für den Heiligen Geist, erscheint also vornehmlich im
Zusammenhang mit Pfingsten. Eine im Fresko erhaltene, gepunktete Linie, die
von den Restauratoren nicht interpretiert wurde, weist aber möglicherweise auf
eine neue Spur. Im Buch Leviticus liest man:

«Um das Haus zu entsündigen, soll er 6= der Priester) zwei Vögel.
Zedernholz, Karmesin und Ysop nehmen. Er soll einen der Vögel über einem
Tongefäss mit Quellwasser schlachten. Dann soll er das Zedernholz, den Ysop,
das Karmesin und den lebenden Vogel nehmen, um sie in das Blut des
geschlachteten Vogels und in das Quellwasser zu tauchen. Er soll das Haus sie-

1 Hesse. L 191. S. 29f
2 Vgl. beispielsweise die Darstellungen auf dem Verduner Altar
3 NT: Mt. 24. 31
4 Beigbeder. L 111. S. 414
5 Dito
6 Hesse, L 191. S. 30



Die mittelalterlichen Bauten 271

benmal besprengen und. nachdem er das Haus mit dem Blut des Vogels, dem
Quellwasser, dem lebenden Vogel, dem Zedernwasser, dem Ysop und dem
Karmesin entsündigt hat, den lebenden Vogel aus der Stadt hinaus ins freie
Feldfliegen lassen. So entsündigt er das Haus und es ist wiederfrei.»1

Der Vogel in unserem Zwickel ist klar im Flug dargestellt, die punktierte
Linie könnte vom Opferblut des zweiten Vogels herstammen, in das der
lebende getaucht wurde und das nun die Welt besprengt und dadurch entsün-
cligt. Die Übereinstimmung mit dem in der Hauptszene Dargestellten ist
einleuchtend, die Verwendung dieses Vogels als Symbol für die Entsündigung der
Welt durch Jesus Christi verbreitet2. Peter Hoeggers Lesung des Vogels als
Phönix ist eine dritte mögliche Deutung3.

2.2.2.3. Das Lehensbuch - Die Westkappe

«Und ich sah auf der rechten Hand dessen, der auf dem Thron sass. eine
Buchrolle: sie war innen und aussen beschrieben und mit sieben Siegeln versiegelt.

Und ich sah: Ein gewaltiger Engel rief mit lauter Stimme: Wer ist würdig,
die Buchrolle zu öffnen und ihr Siegel zu lösen? Und ich sah: Zwischen
dem Thron und den vier Lebewesen und mitten unter den Ältesten stand ein
Lamm-, es sah aus wie geschlachtet Das Lamm trat heran und empfing das
Buch aus der rechten Hand dessen, der auf dem Thron sass. Als es das Buch
empfangen hatte, fielen die vier Lebeivesen und die vierundzwanzig Ältesten
vor dem Lamm nieder Und sie sangen ein neues Lied: Würdig bist du. das
Buch zu nehmen und seine Siegel zu öffnen: denn du wurdest geschlachtet und
hast mit deinem Blut Menschen für Gott geworben.»4

Damit sind wir mitten im besterhaltenen Fahrer Fresko, demjenigen der
Westkappe. Damit sind wir aber zugleich auch in der Szene, die am meisten
Rätsel birgt, obwohl die Hauptszene von der Darstellung her eigentlich recht
klar erscheint. Wieder haben wir den thronenden Gott in der Tradition der
«Majestas Domini» vor uns. wieder mit Kreuznimbus, wieder mit gut sichtbaren
Gesichtszügen, die im übrigen denen aus der Nordkappe ähneln. Die Hand ist
sichtbar zum Segnen erhoben, die Füsse der Gestalt ruhen wiederum auf
einem Halbkreis, der im vorigen Bild schon als Symbol für das irdische Paradies

gedeutet wurde. Der Thron weist eindeutig auf das himmlische Jerusalem.
Das eindrücklichste Detail des gesamten Freskenzyklus erwartet uns bei der

Erscheinung des in der Apokalypse angekündigten Lamms. Es steht mit den
Hinterbeinen auf einem Rankenwerk - das Lebensbaummotiv, das die
Auferstehung meint? - mit den Vorderhufen hat es bereits zwei Siegel geöffnet:

«Dann sah ich: Das Lamm öffnete das erste der sieben Siegel- und ich hörte
das erste der vier Lebewesen wie mit Donnerstimme rufen: Komm! Da sah ich
ein weisses Pferd: und der. der auf ihm sass. batte einen Bogen. Ein Kranz

1 Lev 14, 49 - 53:
2 Lipfert. I. 120. unter dem Stichwort -Vögel-, S. 45. Forstner, L 171, S. 348: Sie betont, dass im¬

mer zwei Vögel geopfert werden, einer als reine Huldigung, der andere zur Gutmachung der
Sühneschuld: -Die Väter sehen in diesem Doppelopfer ein Vorbild Christi in seiner zweifachen

Natur. -

3 Hoegger. L 195 (in Vorbereitung)
4 NT Offb 5. If. 6f. 9. Die ganze Szene in Offb 5f



272 Die mittelalterlichen Bauten

wurde ihm gegeben, und als Sieger zog er aus, um zu siegen. Als das Lamm das
zweite Siegel öffnete, hörte ich das zweite Lebewesen rufen: Komm! da erschien
ein anderes Pferd, das warfeuerrot. Und der, der auf ihm sass, wurde ermächtigt,

der Erde den Frieden zu nehmen, damit die Menschen sich gegenseitig
abschlachteten.»1

Und so blutrünstig, mitten im Krieg hält das Bild an. Weshalb wurde gerade
dieser Augenblick ausgewählt? Und schliesslich: Heisst es in der Apokalypse
nicht deutlich, dass der »der auf dem Thron sass» das Buch in der rechten Hand
hielt und das Lamm es aus seiner rechten Hand empfing? Diese Umkehrung
der traditionellen, hier sogar im Buch der Bücher festgelegten Seiten, ist
eigentümlich.

Auf der rechten Seite, dort wo man das Lamm erwarten würde, steht ein
Engel mit Lilienstab, der auf das Lamm hinweist. Dies mag der «gewaltige
Engel» sein, der fragt, wer würdig sei, das Buch zu öffnen.

Zu des Thronenden Füssen, in der Mittelzone, erscheinen vier Engel in
symmetrischer Anordnung. Die zwei oberen halten tropfende Schalen2:

«..dann hörte ich, wie eine laute Stimme aus dem Tempel den sieben Engeln
zurief: Geht und giesst die sieben Schalen mit dem Zorn Gottes über die Erde!
Der erste ging und goss seine Schale über das Land. Da bildete sich ein böses
und schlimmes Geschwür an den Menschen, die das Kennzeichen des Tieres

trugen und sein Standbild anbeteten. Der zweite Engel goss seine Schale über
das Meer. Da wurde es zu Blut, das aussah wie das Blut eines Toten; und alle
Lebewesen im Meer starbend

Und wieder hält der Maler mitten in Not und Schrecken.
Der Rahmen ist erfüllt von einem Rankenwerk über dem Thronenden, dem

«gewaltigen» Engel, mit zwei Posaunenengel4, wobei der eine das Musikinstrument

locker in der Hand trägt, der andere es soeben an den Mund hebt. Auf
dem Schildbogen blickt ein Engel dem Betrachter direkt ins Gesicht, den Stab

in seiner Hand, der Christian Hesse zur Vermutung veranlasst, diesen als den
Engel mit dem Siegel des lebendigen Gottes zu identifizieren5:

«Dann sah ich vom Osten her einen andern Engel emporsteigen; er hatte das
Siegel des lebendigen Gottes und rief den vier Engeln, denen die Macht gegeben
war, dem Land und dem Meer Schaden zuzufügen, mit lauter Stimme zu: Fügt
dem Land, dem Meer und den Bäumen keinen Schaden zu, bis wir den
Knechten unseres Gottes das Siegel auf die Stirn gedrückt haben. Und ich erfuhr
die Zahl derer, die mit dem Siegel gekennzeichnet waren.»6

Der Engel auf dem Schildbogen ist neben dem thronenden Gott die einzige
Gestalt des ganzen Freskenzyklus, die dem Betrachter frontal zugewendet ist.
Er unterstreicht die Hoffnung auf ein Ende der über die Welt kommenden

1 NT Offb 6, 1-4
2 Nach dem Vorschlag der Restauratoren.
3 NT Offb 16. 1-3
4 Nach dem Vorschlag der Restauratoren
5 Hesse. L 191. S. 34
6 NT Offb 7.2-4



Die mittelalterlichen Bauten 273

Schrecknisse, er bezeichnet die Gerechten unter den Toten, die auf den
Posaunenklang hin aus ihren Gräbern steigen.

Unterm Strich verblasst die oberhalb relativ gut erhaltene Darstellung
nahezu zur Unkenntlichkeit. Zu erkennen ist im linken Zwickel eine kleine und
eine grosse Gestalt. Die grosse Gestalt trägt einen Stab über der Schulter. Christian

Hesse mutmasst, dass es sich dabei um eine Szene aus dem Leben Davids
handeln könnte.1 Allerdings erstaunt, dass die grosse Person - sie wäre wohl
mit Goliath gleichzusetzen - den Stab (das Schwert?) trägt. Unklar ist auch der
typologische Bezug zur neutestamentarischen Szene. Die Frage stellt sich, ob
hier nicht eventuell das Opfer Abrahams2 dargestellt wird, was einerseits mit
dem Opferlamm oben, andrerseits mit dem Opfertod Jesu in Einklang stände3.

Dies würde eine zwar unorthodoxe, aber genau passende Interpretation des
Inhaltes des andern Zwickels ermöglichen: Nähere Betrachtungen4 brachten
die beiden Restauratoren auf das Resultat, dass hier wohl die eherne Schlange
des Moses dargestellt ist5, die als Entsprechung für die Kreuzigung Jesu
verwendet wird6.

Der Chorbogen darunter ist innen mit Lindenästen, roten springenden
Hirschen und fliegenden Vögeln verziert, die an die Malereien der Heidelberger

Liederhandschrift erinnern7. Erwin Rothenhäusler bezeichnet dieses Motiv
als «heraldisch-dekorativ» und geht nicht weiter darauf ein8. Auch Hans Fischer
und Christian Hesse scheint diese Darstellung offenbar nicht erwähnenswert.
Im Zusammenhang mit einer Buchbesprechung wird im Schweizerischen
Archiv für Heraldik des Jahrgangs 1904 diese Malerei gedeutet: Die Vögel sollen

danach die Meinradsraben versinnbildlichen, die Lindenäste werden in
einen Zusammenhang mit den Herren von Fahr, die einen Lindenbaum im
Siegel führten, gestellt9.

2.2.2.4. Marienkrönung- die Südkappe

«Zuerst begann Jesus und sprach: Komm meine Envählte, ich will dich auf
meinen Thron setzen, denn ich habe nach deiner Schönheit begehrt!» So

wurde Maria mit Freuden in den Himmel aufgenommen und zur Rechten ihres
Sohnes aufden Thron der Herrlichkeit gesetzt.»10

1 Hesse. L 191. S. 34
2 AT Gen 22
3 Vgl. Beigbeder. L 111. S. 32
4 Hesse. L 191. S. 34. konnte diese Szene bei Drucklegung noch nicht erkennen. Diese

Information erfolgte beim mündlichen Kommentar zu den Rekonstaiktionsvorschlägen.
5 AT Num 21. 6 - 9: Auf Anordnung des Herrn hängte Moses eine kupferne Schlange an eine

Fahnenstange. Wer von einer Giftschlange gebissen worden war. wurde durch ihren Anblick
geheilt.

6 Beigbeder. L 111. S. 413
7 Original ist moglichei-wei.se nur die verblasste Darstellung in der Mitte, die vom Maler des St.

Anna-Zyklus im Langhaus in unserem Jahrhundert nachempfunden und ergänzt wurde.
8 Rothenhäusler. St. Anna. L 257. S. I65f
9 Vgl. S. 23 - 27. Schweizerisches Archiv für Heraldik. Bücherchronik (zu Emil Zellners Werk:

Das heraldische Ornament, Berlin 1903). 1904. 1. S. 54f
10 Voragine. L 21. S. 456ff; Die Marienkrönung lässt sich auf apokryphe, nach den Legenda

Aurea dem Johannes zugeschriebene Schriften zurückführen.



274 Die mittelalterlichen Bauten

Fig. 16: Die spätromanischen Fresken im Chor der St. Anna-Kapelle

¦-!¦: \

X

?a V

%- \ \
F

1/"' """;¦..

:'

Die Nordkappe: Die zweite Ankunft Christi



Die mittelalterlichen Bauten 275

:-

*-.

¦\ 4

% \
•

¦> i

i
à

Die Westkappe: Das Lebensbuch (Fotos: Alex Spichale)



276 Die mittelalterlichen Bauten

Eine Marienkrönung erkannten die Restauratoren nach genauem Studium in
den stark zerstörten Fresken der Südkappe: Eine Gestalt mit Kreuznimbus -
Christus - thront vom Betrachter aus gesehen rechts. Er sitzt leicht abgewinkelt,
einer rechts von ihm sitzenden weiblichen Person zugewandt, ja er scheint mit
seiner rechten Hand ihren Kopf berühren zu wollen. Möglicherweise hebt er
seine Hand auch zum Segen. Die weibliche Gestalt - nur Maria gebührt der
Platz neben dem Herrn - wendet sich ihrerseits, wahrscheinlich mit ausgebreiteten

Armen, Christus zu. Diese Szene entwickelt trotz ihrer bruchstückhaften
Überlieferung eine Atmosphäre von spürbarer Innigkeit zwischen Mutter und
Sohn. Der Thron ist aufgrund der verbliebenen Striche nicht mehr schlüssig zu
rekonstruieren, allerdings kann wiederum davon ausgegangen werden, dass

die Füsse der beiden Thronenden auf dem das Irdische darstellenden Halbkreis
ruhen.

Im Mittelfeld verblüfft die Farbigkeit und Lebendigkeit des Gewandes der
vom Betrachter aus links stehenden Person. Auch hier leisteten Restaurator
Hans Fischer und Kunsthistoriker Christian Hesse grossartige Arbeit, indem sie

die dem Laien wirr erscheinenden Linien überzeugend zu einer
Verkündigungsszene zusammenfügten:

«Der Engel trat bei ihr ein und sagte: Sei gegrüsst, du Begnadete, der Herr ist
mit dir. Sie erschrak, über die Anrede und überlegte, was dieser Gruss zu bedeuten

habe. Da sagte der Engel zu ihr: Fürchte dich nicht, Maria; denn du hast
bei Gott Gnade gefunden. Du wirst ein Kind empfangen, einen Sohn wirst du
gebären: dem sollst du den Namen Jesus geben.»1

Die Szene ist bekannt, ausserordentlich beliebt und oft dargestellt. Doch
gerade deshalb verblüfft die Verkündigungsszene in Fahr, denn während
traditionellerweise der Engel Gabriel sich vom Betrachter her links Maria nähert,
finden wir hier eindeutig die Frauengestalt links im Bild, den Engel mit dem
Lilienstab rechts. Erneut eine «Verdrehung», die festzuhalten, aber nur schwer
zu erklären ist. Hier mag möglicherweise die Zuordnung zum Mittelfeld mit der
Marienkrönung eine Rolle spielen, wo die Gottesmutter (selbst hier in Fahr!)
zur Rechten ihres Sohnes sitzt, wie dies in den apokryphen Erzählungen der
Marienkrönung ja auch mehrfach beschrieben wird.

Im Rahmen über der Krönungsszene wächst wiederum das mittlerweilen
bekannte Rankenwerk, auch zu Füssen der Thronenden wuchert es üppig.
Möglicherweise enthielt der Rahmen auf der Höhe der Hauptszene noch zwei
Engel aus den Heerscharen, die die Krönung der Gottesmutter begleiteten.

Im Zwickel unter dem Strich sind erneut Pflanzen sichtbar, zudem unter
den zwei Marien ein Frauenkopf, unter dem Erzengel eine Männergestalt.
Hesses Erklärung, dass es sich dabei um Adam und Eva im Paradies handle,
überzeugt2. Damit hätten wir die doppelte Anschauung der Frau - als Eva und
Maria - vor uns. Das mit Rankenwerk angefüllte Bild ist eindeutig als das
irdische, verlorene Paradies zu interpretieren, während die Szene darüber das

wiedereröffnete, himmlische Paradies darstellt.

1 Lk 1. 28 - 31
2 Hesse. L 191. S. 36



Die mittelalterlichen Bauten 277

2.2.2.5. Das zensurierte jüngste Gericht- das Programm}

Das Programm des Fahrer Freskenzyklus ist nicht aussergewöhnlich, erscheint
es doch beispielsweise fast identisch in der Pfarrkirche Unterkulm, wo wir
ebenfalls im Osten die »Majestas Domini» sehen, gegenüber eine zweite
Ankunft Jesu, vergleichbar unserer Nordkappe, im Norden andrerseits eine
unserer Südkappe vergleichbare Marienkrönung. An die Stelle der Szene mit dem
Lebensbuch tritt in den wahrscheinlich etwas später entstandenen Unterkulmer
Fresken eine Darstellung des Gnadenstuhls2. Der Fahrer Meister hielt sich aber
nicht sklavisch an die Konventionen. Der Umgang mit den Typologien bereitet
Mühe. Zu erwarten wäre bei der sauberen Gliederung der Bilder, dass die
Hauptszenen aus dem neuen Testament in den Zwickeln mit den entsprechenden

Szenen aus dem Alten Testament unterstrichen würden. Dafür hat sich im
Laufe der Zeit ein regelrechter Kanon herausgebildet, der bereits in der
Romanik, vor allem aber in der Gotik häufig Anwendung fand. Nicht so in
Fahr: Die Zwickel hier sind eigentlich Träger neuer Inhalte, neuer Symbole und
Versprechungen. So musste eindeutig über dem Bild mit der ehernen Schlange
eine Kreuzigungsszene stehen - wir erleben aber die Öffnung des Lebensbuches.

Während man über dem «wiedergeborenen» Jonas eine Auferstehungsszene

erwartet, erscheint Christus als Weltenrichter. Und frohlockt der nach

Ordnung suchende Betrachter bei der Feststellung, dass die beiden Zwickel
der Westkappe - Isaak und Moses - sich an die Unterscheidung «ante legem -
sub lege» halten, resigniert er wieder bei der Nordkappe, wo sowohl der
fliegende Vogel, wie Jonas nach der Gesetzgebung stehen.

Das Ordnungsprinzip muss auf einer anderen Ebene gesucht werden:
Auffällig ist, dass die Hauptszenen immer den Thronenden darstellen, der eine

Verbindung zwischen Himmel und Erde herstellt. Während die «Majestas
Domini» im Osten die Herrlichkeit Gottes im allgemeinen vor Augen führt, sprechen

die andern Szenen direkter und konkreter zum Betrachter. Zudem
entwickelt sich nun eine Dynamik, die beeindruckt. So, wie in der Apokalypse
nach der überwältigenden Erscheinung Gottes in seiner Herrlichkeit das

eigentliche Gericht seinen Anfang nimmt, stürzt sich hier förmlich, aus dem
Osten kommend, der Posaunenengel in die Szenerie und ruft die Toten aus
ihren Gräbern. Der Weltenrichter erwartet sie, um die Schafe von den Böcken
zu scheiden: gerade für mittelalterliche Künstler eine wunderbare Gelegenheit,
in den grellsten Tönen die Schrecken der Hölle auszumalen. Es ist auffällig,
wie inbrünstig sie dies üblicherweise taten, wie viel mehr jeweils in das

Grauen, das die Verdammten erwartet, investiert wurde als in den Himmel, den

Ich gehe in diesem Kapitel von den oben beschriebenen Szenen aus, wobei jeweils die oben
mit den notwendigen Fragezeichen versehenen Interpretationen als gegeben betrachtet werden.

Deshalb kann es sich hier nur um eine These handeln, die bei Betrachtung und
Untersuchung durch Experten sicher mancherlei Korrektur erfahren wird.
Peter Felder. Wiederentdeckte Fresken im aargauischen Unterkulm. In: Unsere Kunstdenkmäler.

Jahrgang XIX, 1968. S. 16 - 20. Vgl. auch Hoeggers Würdigung der St. Anna-Kapelle. L 195

(in Vorbereitung).



278 Die mittelalterlichen Bauten

man sich weniger klar vorstellen konnte. Nicht so in Fahr. Hier fehlt der
Höllenschlund, hier fehlt jeder Hinweis auf den strafenden Gott - dessen Schwert
scheint vielmehr zu schützen. Dieser Eindruck wird zusätzlich verstärkt durch
die Errettung Jonas' aus dem Walfisch, die den damaligen Menschen ganz deutlich

die Auferstehung vor Augen führte, und durch den fliegenden Vogel, der
die Welt entsündigt - oder aber (nach Peter Hoeggers Deutung) durch Phönix
aus der Asche, der ebenfalls die Auferstehung symbolisiert. Auch die Präsentation

der Leidenswerkzeuge unterstreicht die Botschaft, dass Christus für die
Menschen gestorben ist und durch sein Leiden die Sünden der Menschheit auf
sich genommen hat. Das Bild lässt die Schrecken des jüngsten Gerichtes weg
und betont das Versprechen auf eine bessere, jenseitige Welt. Und aus dieser
Szene heraus springt das Opferlamm - deshalb von rechts? - um die
Fortsetzung der Apokalypse vor Augen zu führen. Doch auch hier, obwohl das

zweite Siegel und die zweite Schale des Zorns Blut und Schrecken bedeuten,
fehlt der rote apokalyptische Reiter, der über die Szene hinwegfegt, fehlen
Krieg und Gewalt. Stattdessen ist der Thron - das himmlische Jerusalem -
besonders prächtig ausgestaltet und der Engel, der die Gerechten bezeichnet,
schaut dem Betrachter mitten ins Gesicht, als ob er ihm bessere Zeiten
versprechen würde. Und wieder unterstützen die Zwickeldarstellungen diese

Aussage, indem sie daran erinnern, class Gott seinen Sohn auf Erden geschickt
hat und zur Errettung der Menschheit am Kreuz sterben liess. Die Szene wechselt:

Der Engel Gabriel verkündet der Jungfrau Maria die Empfängnis von
Gottes Sohn. Er tritt als logische Fortsetzung des Bildes in der Westkappe auf -
möglicherweise deshalb von rechts - denn wieder steht die Hoffnung auf
Erhebung des Menschen im Vordergrund. Die Darstellung der Krönung Marias
feiert den Bund zwischen Gott und den Menschen.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass der Fahrer Meister das Weltgericht
ins Zentrum seines Freskenzyklus setzt, wobei er den strafenden Gott nur
andeutet, dadurch fast vergessen lässt und den schützenden Gott, die Hoffnung
auf ein besseres Jenseits, in den Vordergrund stellt.

Haben wir in diesem Ablauf der Ereignisse möglicherweise eine Erklärung
für die «Verdrehungen» des Fahrer Meisters gefunden? Ist es möglich, dass dieser

Unbekannte die Konventionen über Bord warf, um die Dynamik der Bilder
so zu unterstützen, dass jeweils der Auslöser eines Ereignisses - der Posaunenengel,

der zum jüngsten Gericht ruft, das Lamm, das würdig ist, das Lebensbuch

zu öffnen und Gabriel, der die erste Ankunft des Retters verkündet -
förmlich aus der vorhergehenden Szene springt und diese damit mit der nächsten

verbindet? Oder überschätzen wir hier die Möglichkeiten und den Willen
des damaligen Menschen, sich der künstlerischen Gestaltung zuliebe vom
gängigen Kanon und seinen Vorbildern zu lösen? Oder haben wir es hier mit
einem provinziellen Maler zu tun, der gar nicht wusste, was üblich war?

Rätsel bleiben ohnehin: Wie ist das «spanische» himmlische Jerusalem zu
erklären? Und vor allem, wer war dieser Künstler, woher kam er? Odilo Ringholz
berichtet noch von einer Inschrift, die in der Vertiefung der südlichen
Blendarkaden aufgefunden wurde. Mit demselben Rötel, mit dem die Umrisse der



Die mittelalterlichen Bauten 279

Figuren gezeichnet worden waren, waren Schriftspuren erkennbar, die Odilo
Ringholz mit starken eigenen Vorbehalten entzifferte:

«Hocpinxit colinus in...»'

Erwin Rothenhäusler spricht von dieser Inschrift nur in einer Anmerkung2.,
die Restaurationsarbeiten in den Achzigerjahren brachten diese Inschrift nicht
mehr zutage. So stützen wir uns auf Ringholz, wenn wir unserem «verdrehten»
Künstler den Namen »Colinus» geben.

Vielleicht ermöglichen gerade die Eigentümlichkeiten der Fahrer Fresken
eine Zuordnung zu andern Freskenzyklen oder ihre Rückführung auf ein
bekannteres Vorbild. Die breiter abgestützte Untersuchung zur Fahrer
Baugeschichte, an der Peter Hoegger zurzeit arbeitet, wird hier sicher weiterführen.

2.2.2.6. Die Schutzherren der Einnahmequellen - Die östliche Chorwand

An der östlichen Chorwand, also unter der «Majestas Domini» haben sich zwei
weitere Szenen erhalten, die möglicherweise - so Christian Hesse - etwas später

entstanden sind3. Hier durchbricht der Künstler - derselbe oder ein neuer -
das im Gewölbe bestehende Konzept, ohne dass irgendein Bezug zu erkennen
wäre. Die Verbindung läuft - zumindest bei der rechten Szene - vielmehr über
die Klostergeschichte:

«Als ihn aber der Herr zu sich nehmen wollte, bat ihn Niklaus, ihm seine
Engel zu senden, und als er das Haupt geneigt hatte, sah er den Engel kommen.
Nachdem er den Psalm «Auf dich Herr habe ich meine Hoffnung gesetzt» (Ps 31
(30)) bis zur Stelle «in deine Hände, Herr, empfehle ich meinen Geist», gesprochen

hatte, gab er seinen Geist auf und man vernahm einen himmlischen
Gesang»4

So formuliert Jacobus de Voragine in seinen «Legenda Aurea» jene Szene aus
der Nikolauslegende, die der Fahrer Meister auswählte, um den Patron der
Kapelle, den Heiligen Nikolaus darzustellen, der als Schutzherr der Schiffer in
Fahr besondere Verehrung. Vor dem prächtigen Altar stehend, auf dem Messkelch

und wahrscheinlich ein Kerzenstock zu erkennen sind, wird Nikolaus im
vollen Bischofsornat in dem Moment gezeigt, in dem er von einem Engel in
den Himmel gehoben wird. Nikolaus entschwebt mit ausgebreiteten Armen
und gesenktem Kopf. Rechts neben ihm kniet betend ein Mann, der von Christian

Hesse als Stifter der Malereien oder der Kapelle\ (hinzuzufügen wäre
wohl oder des Klosters, also Lütold von Regensberg) bezeichnet wird.

So klar motiviert die Erscheinung des Heiligen Nikolaus in der Kapelle ist,

so schwierig ist die Anwesenheit des andern Heiligen zu erklären: Auf einem
Rost liegt er, eine Gestalt piesackt ihn mit einer Gabel und drückt ihn auf das

Eisen. Wahrscheinlich ein weiterer Henkersknecht ist schemenhaft am Kopf-

1 Ringholz. Einsiedeln bis 1526. L 252. 237f. mit Abbildung
2 Rothenhäusler. St. Anna. L 257. S. 168. Anm. 1

3 Flesse. L 191. S. 27
4 Voragine. L 21. S. 24. Die Legenda Aurea wurden um 1263 niedergeschrieben, waren dem

Fahrer Meister in der Formulierung des Jacobus de Voragine also kaum bekannt.
5 Hesse, L 191. S. 28



280 Die mittelalterlichen Bauten

ende des Gefolterten zu erkennen. Über dem Märtyrer schwebt ein Engel,
bereit, mit einem Tuch die Seele des Sterbenden aufzufangen und in den Himmel
zu tragen. Die bisherige Literatur spricht ausnahmslos von einer Darstellung
des Heiligen Laurentius. Doch was verbindet Lorenz mit dem Kloster Fahr?

Christian Hesse schreibt: «Weshalb dieses Martyrium an so zentraler Stelle

abgebildet ist, lässt sich vorderhand nicht klären. Möglicherweise könnte das
Studium der Klostergeschichte darüber Aufschluss geben, ob dieser Heilige hier
verehrt wurde oder ob irgendein lokalhistorischer Zusammenhang besteht.»1

Nein, das Studium der Klostergeschichte kann die Beziehung Fahrs zu Laurentius

nicht erhellen. Doch erlitt nicht nur der Heilige Laurentius, sondern auch
der Heilige Vinzenz auf einem Rost den Märtyrertod2 und hier kann die
Klostergeschichte tatsächlich eine Erklärung liefern. Es würde nicht erstaunen,
wenn Vinzenz von Saragossa, dem Patron des Weinbaus, in Fahr und in der

gesamten Region um Weiningen besondere Bedeutung zugekommen wäre. Ein
Indiz, das diese These unterstützt, ist das Tagesdatum, welches die
Schenkungsurkunde trägt: «XI. kal. Febr.» - 22. Januar, der Tag des Heiligen Vinzenz.

Allerdings fehlen uns weitere Hinweise auf eine spezielle Verehrung des

Heiligen Vinzenz in unserer Region, doch berichtet eine Urkunde vom April
1729 dass das Kloster Fahr in den Besitz einer Reliquie dieses Heiligen kam3.

2.2.3- Datierung

Die Autoren waren sich lange Zeit einig: Die Fresken stammen aus der ersten
Hälfte des 14. Jahrhundert, erklärten Erwin Rothenhäusler und mit ihm Odilo
Ringholz4, die Wandmalereien entstanden vermutlich unter Propst Markward
von Grünenberg (um 1330 bis 1356), verkündet Oscar Hummel5. Die
umfassenden Restaurierungsarbeiten der Achzigerjahre aber, die zusätzlich den
archäologischen Untersuchungen Anhaltspunkte zu verdanken haben, verweisen
nun auf ein grösseres Alter unserer Fresken. Christian Hesse geht in seiner
Beweisführung vorwiegend von der Ikonographie aus: Die Tatsache, dass die
«Majestas Domini»- Darstellung im Osten als die Krönung des ganzen
Programms eingesetzt wurde, verweist auf das 13. Jahrhundert. In dieser Zeit nämlich

erwuchs diesem recht streng reglementierten Motiv, das der Phantasie wenig

Platz liess, allmählich Konkurrenz aus der Weltgerichtsdarstellung, die in
Fahr noch mit der Nordkappe Vorlieb nehmen musste. Die Marienkrönung
tauchte erstmals um 1150 in England auf und wurde dann zu einem Hauptthema

der Gotik. Solche Überlegungen führten Christian Hesse zur Aussage:
«Berücksichtigt man diese Eingrenzungen, nach 1150 (Aufkommen der
Marienkrönung) und frühes 13- Jahrhundert (Ablösung der Majestas), und
bedenkt man mögliche retardierende Momente, so kommt man zum Schluss,
dass es sich hier um spätromanische Malereien handelt, die vom Thema her

1 Hesse. L 191, S. 27
2 Wimmer. L 123. S. 17. allgemein zu Vinzenz. Lexikon der ehr. Ikonographie. L 118. Band 8

Spalte 568 - 571
3 StiE: C 10

4 Rothenhäusler. St. Anna, L 257, Ringholz. Einsiedeln bis 1526. L 252, S. 236
5 Hummel. L 200. S. 22



Die mittelalterlichen Bauten 281

einen Übergang von der Romanik zur Gotik bilden. Eine Datiening ins 13.

Jahrhundert lässt sich von der Ikonographie her rechtfertigen.»1 Peter Hoeggers
Stilstudien führen zu einer Einordnung ins s p ä t e 13. Jahrhundert2.

2.3- Hugo zeigt sein Gesicht

Im Chor der St. Anna Kapelle sieht man plötzlich einer archaisch anmutenden
Figur ins Gesicht. Eine Spolie, die 1930 in den Türsturz eingemauert wurde
und deren Herkunft nicht mehr zu eruieren ist, zeigt ein langgestrecktes Ge¬

sicht, dessen Haartracht auf einen
Mönch hinweist, darüber,
zwischen zwei Kruckenkreuzen,
lesen wir den Namen «HUGO»,
darunter die Buchstabenfolge
«OEDV», wobei das «E» auffällig
schmal erscheint. Die zusammenhängende

Buchstabenfolge meint
möglicherweise: «Obiit E Dei
Voluntate». Es folgt ein Abstand,
dann ein oben mit kleinem
Querbalken abgeschlossener Strich,
der normaerweise für «1000» steht,
was auf eine Jahresangabe deutet

- dazu passt auch das abschliessende

«A» für «anno». Rätsel gibt
dann aber die Glyphe in der Mitte
auf, die nach Vergleichen mit
Abkürzungen bei Adriano Capelli
auf «50» oder «100» hinweisen
könnte. Damit wäre «Hugo» aber
ausserhalb jeglicher Zeit
anzusiedeln, die für Fahr von Belang
ist3. Schriftbild4 und die naive

Machart des «Portraits» lassen die

Vermutung zu, dass diese Spolie
aus der Rundchorkapelle stammt, die ja tatsächlich in das 11./12. Jahrhundert
zurückzudatieren ist. (Die Spekulation, dass es sich hierbei um die Grabplatte
des Stifters der Kapelle handeln könnte, sei hier wenigstens in Klammern
erlaubt.)

.;;
«di

«;4

m:7.r

'£

*f*

0«
¦'-...: <.**»

Fig. 17: Spolie, heute in der St. Anna
Kapelle (Foto: Inventar aarg. Kunstdenkmäler)

Hesse, L 191, S. 37

Hoegger, L 195 (in Vorbereitung)
Konsultiert wurden: Paul Arnold Grün, Schlüssel zu alten und neuen Abkürzungen (Grundriss
der Genealogie, Band 6) Limburg a. Lahn, 1966 und Adriano Capelli, Dizionario di abbreviature

latine ed italiane, Milano, 1961.
Es handelt sich um eine degenerierte Capitalis Quadrata.



282 Die mittelalterlichen Bauten

Diese Schriftart kam aber durchaus auch noch im 12. und 13- Jahrhundert
vor. Darauf basierend bittet der Einsiedler Archivar, Pater Joachim Salzgeber, in
einer nicht veröffentlichten, zweiseitigen Abhandlung: «Hugo, du darfst mir
nicht stumm bleiben». Pater Joachim findet in der Klostergeschichte des 13.

Jahrhunderts tatsächlich einen Hugo, Hugo von Embrach, den Offizial von
Konstanz, der 1280 eine Zeugenbefragung über die Abhängigkeit der Kirche zu
Regensdorf von der Kirche zu Höngg anordnete. An ihr nahm auch der Priester
Konrad von Fahr teil1. Für die Klostergeschichte von weit grösserer Bedeutung
aber war im 13- Jahrhundert ein anderer Hugo: Hugo II. von Uhlingen2, der
Abt von Pfäfers, der dem Fahrer Propst Ulrich 1244 den Hof zu Engstringen
zuhielt3. Da diese frühe Besitzeserweiterung für die Geschichte von Fahr mit
Sicherheit von existentieller Bedeutung war, würde es nicht erstaunen, wenn
die Frauen zu Fahr ihrem Wohltäter, dessen Familie im übrigen über die
Jahrhunderte hinweg eine recht enge Beziehung zu Fahr unterhielt4, aus Dankbarkeit

einen Epitaph errichten liessen.

2.4. Die restlichen Malereien in der St. Anna-Kapelle

Am augenfälligsten wirken heute nicht die spätromanischen Fresken im Chor
der St. Anna-Kapelle, sondern die neuromanischen Malereien des Einsiedler
Paters Bernhard Flueler. Er kleidete das Langhaus der Kapelle um 1930 mit far-
benintensiven Szenen aus dem Leben der heutigen Patronin, der Heiligen
Anna, aus.

Es bleibt die naive Mönchs- und Nonnendarstellung in den Leibungen des

zugemauerten Südfensters des Chors, die wohl Benedict und Scholastica zeigt.
Hier haben wir wahrscheinlich letzte Überreste der 1623 angebrachten barocken

Malereien vor uns.

3- Die Klosterkirche

«GrunclRiss des Hoch Würdigen Gotteshauses Faar»...
titelt die in Fahr aufbewahrte alte Güterkarte aus dem Jahre 1727 und sie

zeigt in einem Medaillon die Klostergebäude von Süden und von Norden aus.
Ein Glücksfall, haben wir hier doch die alte Klosterkirche - wenn auch in
naiver und möglicherweise beschönigender Weise - vor uns, rund zwanzig
Jahre bevor die heutige barocke Kirche entstand. Peter Hoegger zeigt
allerdings einleuchtend, dass damals die spätgotische Kirche nicht, wie heute
allgemein angenommen und damals ursprünglich geplant, einem Neubau
weichen musste. Geldmangel bewog die Bauherren zu einem Umbau, der dem
mittelalterlichen Gebäude vor allem durch die eingesetzten Konchen und die

1 Q19
2 Zuordnung zu dieser Familie ist nicht ganz klar, vgl. Tabelle im Anhang 6. S. 431
3 QU
4 Vgl. S. 257. Tabelle im Anhang 6. S. 431



Die mittelalterlichen Bauten 283

das Schiff überwölbende Korbbogentonne ein barockes Gesicht verleiht. Das
Altarhaus wurde erhöht, die Kirchenfenster zu Stichbogenlichtern vergrössert1.

Nicht einmal doppelt so lang wie die Kapelle scheint die Klosterkirche nach
diesem Medaillon gewesen zu sein, leicht gotisch überhöht im Langhaus,
während das Chor offenbar schmaler und niederer gestaltet und wie heute mit
den Klostergebäuden verwachsen war. Vier grosse mndbogige Fenster öffneten
sich im Langhaus, ein kleines im Chor. An der Nordwestecke stand - wie heute

- ein Turm, der zur Zeit des Bildes mit einem Zwiebelhelm abschloss.

»,.,

>-

.frd- Ar!5^,

î rmirri.¦r. ¦^m

jmrrr

• ••¦I

Fig. 18: Mittelalterliche Klosterkirche von Süden und von Norden

Nach einer Fahrer Güterkarte aus dem Jahr 1727

Urkundlich erstmals erwähnt wird die Klosterkirche, in der Quelle
Leutkirche genannt, im Jahre 14872. Scharfsinnig erweist sich Odilo Ringholz in
seinem Nachweis, dass die Klosterkirche allerdings schon recht viel früher
bestanden haben muss: Einmal mehr versteckt sich im Necrolog der entscheidende

Hinweis: Am 10. Juli und am 17. September ist von der Weihe je eines

Altars die Rede, einer zu Ehren der Mutter Gottes der andere zu Ehren des

Heiligen Kreuzes. Odilo Ringholz weist nun mit Recht darauf hin, dass die St.

Niklaus-Kapelle wirklich nur für einen Altar Platz bieten konnte, was auf
die Existenz einer zweiten Kirche hinweist. Diese Überlegung wird durch die

Rekonziliationsurkunde von 1549 unterstützt, in der im Zusammenhang mit der

Klosterkirche ebenfalls von einem Heilig-Kreuz-Altar und einem Altar für
unsere Liebe Frau die Rede ist3. Auch vermachte laut Necrolg Adelheid von

1 Detailliertere Ausführungen bei Peter Hoegger, L 195

2 Q 240
3 StiE: D M 1 (Mortuarium) im Anhang (Originaleintrag) und zusammenfassend auch Vorwort

von 1775. S. 103 - 104,



284 Die mittelalterlichen Bauten

Grüningen unter dem 10. Juli «jeklich frowe an quärtli win an unser frowen
kirchwichi von ihren reben genannt Landenberger. Die Meisterin kaufte diese
Reben 1413 von den Gebrüdern Landenberg1 und verschwindet nach 1429 aus
den Quellen. Damit muss in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts eine
Klosterkirche bestanden haben.

Eine Beobachtung, die bei der Auswertung des Fahrer Mortuariums, das ja

genau genommen ein Stiftungsbuch ist. zu Tage tritt, verwirrt: Während die
Jahrzeitstiftungen in der Zeit, in der die ersten beiden Schreiber(innen) lebten
(bis ungefähr Ende 14. Jahrhundert), annähernd konstant um die drei Pfund
betrugen2, schnellten die Zahlen in der dritten Handschrift, also im 15.

Jahrhundert, plötzlich gewaltig in die Höhe: neun, zehn, zwanzig, ja vierzig,
sechzig und neunzig Pfund betrugen die Spenden plötzlich3. Wie ist denn nun
dieses ungeheure Ansteigen der Beträge zu erklären? Bereits der nach Monaten
erste Eintrag gibt weitere Hinweise: «an buw» ist die Spende von Kaplan Hans
Schwarz ergänzt. Einen Beitrag an die Monstranz spendete Dorothea Murer
und gleich zwei ganze Monstranzen überliessen die Familien Landenberg-
Ifental dem Kloster. Hier wurde offenbar gebaut, doch was? Und wann? Leider
sind die genannten Personen nicht näher zu bestimmen. Doch für einmal
lassen uns die Quellen nicht im Stich. Unter dem 7. Dezember steht:

«Ich Iohanna von Iffental. closterfrou ze Var, han geben 20 gulden und 8
gulden an den buw dis gotzhus, anno 142()»4

Dieselbe Johanna wartete bei ihrem Tod mit dem grössten gespendeten
Betrag des gesamten Necrologs auf (9. Dezember, neunzig Pfund), ihre
Familie, die mit derjenigen der von Landenberg verbunden war, spendete
nochmals sechzig Pfund und, wie oben erwähnt, zwei Monstranzen, plus
zusätzliche dreissig Pfund. Der archäologische Befund der Arbeiten an der St.

Anna-Kapelle ergibt keine kostenintensiven Restaurationen oder
Wiederaufbauarbeiten an der Kapelle in diesem Zeitraum. So scheint mit «dis gotzhus»
eindeutig die Klosterkirche gemeint zu sein.

1 Q 179
2 Vgl. S. 119ff mit Fig. 12

3 Solche Stiftungen erhielt Fahr von Kaplan Hans Schwarz aus Zürich (19. Feb.. 12 Pfund
Denar), von Schwester Elisabeth Schultheiss (4. April, 44 Pfund), von Schwester Anna von
Hofstetten (31. Juli. 20 Pfund), von Schwester Dorothea Brümsi (10. Aug.. 33 Pfund), von
Dorothea Murer (31. Aug.. insgesamt 34 Pfund, davon 14 Pfund an die Monstranz), von
Albrecht von Kloten (6. Sept.. 36 Pfund). Genannt wird ferner die vereinigte Familie
Landenberg und Ifental (7. Sept.. 30 Pfund und zwei Monstranzen), die Schwester Adelheid
Manesse (19. Sept.. 26.5 Pfund), die Schwester Agnes von Gachnang (29. Sept.. 30 Pfund), der
Ritter Gottfried Escher von Zürich (30. Sept., 10 Pfund), Anna von Mandach (6. November, 21

Pfund), zweimal Johanna von Ifental (42 Pfund und zwei Tage später 90 Pfund), wiederum
die Familien Ifental und Landenberg (19- Dez. 60 Pfund). Unklar ist die Spende -5 guldin an
den buw-, die von Konrad Pfawo (6. Oktober) getätigt wurde, da sie scheinbar früher
stattfand, ist sie doch wahrscheinlich von der zweiten Hand eingetragen. Die Spenden von
Johanna (21. Feb) und Konrad (6. Juni) von Jestetten ¦ ad murum coemeterii- werden einer
späteren Ausbauphase zugeordnet, vgl unten.

4 Die letzte Ziffer fiel der nachträglichen, zu engen Schneidung der Seiten des Mortuariums
zum Opfer. Es wäre wohl tatsächlich zu schön gewesen, um wahr zu sein, wenn auch die
letzte Ziffer lesbar gewesen wäre.



Die mittelalterlichen Bauten 285

Peter Hoegger weist aber darauf hin, dass die Aussage -an buw' unpräzis ist
und auch nur den Unterhalt eines Gebäudes meinen kann. Die Beträge und
die Flut der Spenden, die die dritte Hand des Mortuariums verzeichnete (Fig.
11), lassen allerdings auf ein wirklich grosses Baliunternehmen schliessen, das

folglich in den 20er Jahren des 15. Jahrhunderts vonstatten ging - vornehmlich
mit Geld der Familien von Ifental und von Landenberg. Dass dieses Datum
wunderbar mit den Schlüssen von Odilo Ringholz übereinstimmt, bekräftigt
diese Annahme. Peter Hoegger äussert andrerseits seine Zweifel daran, dass

erst in den Zwanzigerjahren des 15. Jahrhunderts die St. Niklaus-Kapelle als
Klosterkirche von einem neueren Bau abgelöst wurde und belegt dies mit dem
im Klosterschatz befindlichen Vortragekreuz aus dem zweiten Viertel des 14.

Jahrhunderts Er geht davon aus, class bereits im 12. Jahrhundert eine eigentliche

Klosterkirche erbaut worden ist, die dann später erneuert oder umgebaut
wurde1.

Tatsächlich fielen nicht alle oben angeführten Grossspenden in die 1420er

Jahre, denn in Fahr wurde auch später gebaut, wie das Testament von Dorothea

Hemmerli belegt2: Sie vermachte sieben Gulden

«an den buw, den magister Hans Brugpacher gemacht hant.

Dorothea Hemmerli wird zweimal im Necrolog erwähnt: am 11. Juli
zusammen mit Margarethe von Boswil und am 22 Oktober. Sie lebte folglich
sicher schon zu Lebzeiten der Margarethe von Boswil, die am 23. Februar 1470

starb; am 25. Februar 1515 wird Dorothea Hemmerli selbst als verstorben
genannt3. Damit haben wir einen Termin für diesen Bau, der von Meister
Brupacher durchgeführt wurde und der deutlich nach dem oben eruierten Bau
der Leutkirche liegt. Tatsächlich finden wir einen Meister Hans Brupacher in
den Jahren 1496, 1498 und 1501 unter den Werkleuten des Zürcher
Fraumünsters4. Auffällig ist auch, class im Jahre 1490 Meisterin und Konvent
von Fahr 75 Gulden bei Felix Burkhard in Zürich aufnahmen'1 - das Kloster
brauchte offenbar Geld. Doch wozu? Bei den zweckbestimmten Spendenbei-
trägen fallen die beiden der Familie von Jestetten auf. Eine Anna von Jestetten
gab drei Pfund «ad murum coemeterii», und Konrad von Jestetten begründete
mit derselben Wendung seine Spende. Nun gibt es zwar mehrere Klosterfrauen
dieses Namens in Fahr, was eine genaue Zuordnung verunmöglicht. So lebte
eine Anna von Jestetten durchaus auch in der Zeit um 14206. Trotzdem ist

erwähnenswert, dass eine gelichnamige Frau im Jahre 1489 einen Zins für das

Kloster ankaufte^, in der Zeit also, in der das Kloster Geld aufnahm und in der
der Meister Brupacher verbürgt ist.

1 Hoegger. L 195 (in Vorbereitung): vgl. auch S. 290
2 Q 254
3 Ringholz. L 252. S. 542. Anm. 1. Q 275
4 Johannes Rudolf Rahn (unter Mitwirkung von Heinrich Zeller). Das Fraumünster in Zürich. I.

Aus der Geschichte des Klosters In: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich.
Band 25. Zürich 1900. S. 31f

5 Ringholz, Einsiedeln bis 1526. L 252, S. 542; Q 241
6 Vgl. S. 219f
7 Q 243



286 Die mittelalterlichen Bauten

4. Die Konventsgebäude
«Nun ist das klösterli Vaar gantz buwlos gewässen, die muren unnd holtzge-

zimmer da die geistlichen frowen vor zytten ir wonting geheppt alles uff den
grundboden erfüllet alls dass manns uff den boden müessen schleitzen, wann
da neimannts mer bette können wonen»1

Dieser Bericht eines Prälaten an die fünf katholischen Orte, der den
Zustand um 1567 schildert, lässt nichts Gutes erwarten. Und tatsächlich: Mit
Ausnahme der St. Anna-Kapelle steht nichts mehr von den mittelalterlichen Gebäuden

des Klosters Fahr2. Aber auch Bilder und andere Quellen lassen uns im
Stich. Nur umfassende archäologische Arbeiten unter dem jetzigen Klosterbezirk

würden wohl Aufschluss zur Lage und Grösse der mittelalterlichen
Klostergebäude geben. Es bleibt nichts anderes, als zwischen den Zeilen zu
lesen.

Zu Anfang bestand Fahr wohl aus der St. Niklaus-Kapelle und einem
bescheidenen, wahrscheinlich hölzernen Haus für die Klosterfrauen. Da der
Konvent offenbar jeweils achtzehn Klosterfrauen umfasste, dürften die
Konventsgebäude nie grosse Ausmasse gehabt haben. Mit Sicherheit kann
angenommen werden, dass der Propst ein eigenes Haus oder ZLimindest einen
Gebäudeteil für sich in Anspruch nehmen konnte. 1398 nämlich beklagte sich der
Propst nämlich, dass Männer aus der Umgebung Korn aus seinem Haus abgeführt

hätten3, und 1406 versuchten die Frauen dem Propst das Haus zu
verbieten4. Auch hier kann aufgrund der alten Bezeichnungen eine Spekulation
über die Lage der mittelalterlichen Propstei geäussert werden. Bis zum Bau der
Bäuerinnenschule ab Mitte der Vierzigerjahre unseres Jahrhunderts standen
südlich der St. Anna-Kapelle Gebäude aus den Jahren 1544 - 69, die allgemein
als «Alte Propstei» bezeichnet wurden. Dies sind schwache Anhaltspunkte
dafür, class im Mittelalter sowohl Konvent wie Propstei im Süden der Kapelle,
also Richtung Limmat lagen. Die knappe Beschreibung der Ruinen als «muren
unnd holtzgezimmer- im obigen Bericht lässt darauf schliessen, dass es sich bei
den Gebäuden um Riegelbauten gehandelt hat.

Zwei Testamente, die im Jahrzeitenbuch erhalten sind, legen allerdings den
Schluss nahe, dass bereits um 1400 bis hin zur Reformation die gängige
Vorstellung vom Äussern eines Benediktiner(innen)kloster für Fahr nicht
unbedingt Geltung haben muss. Die Meisterin Margarethe von Westerspühl
verfügte nämlich nachweislich über ein eigenes Haus mit Keller und Estrich, die
Klosterfrau Dorothea Hemmerli spricht von ihrem Haus, das offenbar drei

1 StiE: D A 6

2 Das jetzige Konventsgebäude samt dem schmalen Latrinenhaus, das den Friedhof begrenzt,
und der Kirchturm stammen aus den Jahren 1689-1704. die Propstei, die an das Chor der
Kirche anschliesst, aus der Zeit von 1730 - 34, die jetzige Leutkirche aus der Zeit von 1743-46.
Die alte Propstei aus der Zeit von 1544 - 69 wurde 1945 abgebrochen, um der
Bäuerinnenschule Platz zu machen. Das älteste barocke Gebäude des Komplexes ist der
Gasthof -zu den zwei Raben-, der 1678 errichtet wurde. Die Stallungen sind nach einem
verheerenden Brand im Frühling 1989 völlig neu erstellt worden.

3 Q 160
4 Q 169



Die mittelalterlichen Bauten 287

Gemächer beinhaltete1. So muss man möglicherweise davon ausgehen, class im
Mittelalter zeitweise gar kein geschlossener Klosterkomplex bestand.

Wie wir bereits im Gründungskapitel Mühe bekundeten, klare Hinweise auf
eine Funktion Fahrs als Pilgerstation auszumachen2, kann auch hier nur die
vage Vermutung ausgesprochen werden, dass das Kloster möglicherweise über
Fremdenzimmer verfügte, lag es doch an der frequentierten Reichsstrasse
Limmat, allerdings in Reichweite der Stadt Zürich und später an einer viel
benutzten Landstrasse, wie eine Quelle von 1530 belegt, in der erzählt wird, class

der Leutpriester von Weiningen viel Aufwand für die Betreuung armer
Durchreisender treiben müsse3.

Aufhorchen lässt der Eintrag im Fahrer Necrolog unter dem 4. September,
wo ein Almosen an die «Siechen» gespendet wird. Arnold Nüscheler spricht von
sechzig bekannten, vier unbekannten Siechenhäusern im Bistum Konstanz4. Er
charakterisiert ihren Standort: Ausserhalb der Klostermauern, häufig am
Wasser. Es gibt aber keine Hinweise, dass in Fahr ein Siechenhaus bestand.
Auch finden wir an der Sihl ausserhalb der Stadttore bereits seit 1221, nördlich
von Zürich in der Spannweid im Banne Unterstrass ab 1367 und östlich von
Baden an der Limmat im Banne des Klosters Wettingen je ein Krankenhaus, so
dass die Bedürfnisse wahrscheinlich abgedeckt waren. Die angesprochene
Spende mag einem Krankenzimmer im Kloster, der Krankenpflege ausserhalb
des Klosters oder einem der Siechenhäuser der Umgebung zugekommen sein.

5. Aus dem mittelalterlichen Klosterschatz

5.1 Die Fahrer Madonna
In der Klausur Fahrs versteckt sich ein Kleinod: Die Fahrer Madonna. Nur

dringend notwendigen Restaurierungsarbeiten an der barocken Figurenfassung
ist es zu verdanken, class diese für kurze Zeit an die Öffentlichkeit gelangte
und von Peter Felder eine zweiseitige Hommage im Mitteilungsblatt der
«Schweizerischen Kunstgeschichte» erfahren durfte0. Es handelt sich um eine
kleine, keinen halben Meter hohe Lindenholzplastik, die eine thronende
Madonna mit Kind darstellt: Nach Meinung Peter Felders ist sie von «hervorragender

künstlerischer Qualität» und stellt «ein Meisterwerk der Gruppenkomposition»

darstellt. Während heute die Madonna farbenprächtig von der triumphierenden

Kirche des Barocks zeugt, weist der sinnende Gesichtsausdruck auf die
zurückhaltendere Entstehungszeit der Plastik hin. Es handelt sich um eine
spätgotische Gruppe - nach Meinung Felders um 1510 entstanden, Peter Hoegger
datiert sie ins frühe 16. Jahrhundert - von grosser Zartheit, die heute dank der

Entfernung der barocken Bügelkrone (stattdessen eine gotische Lilienkrone)
und der wulstigen, barocken Gewänder des Jesuskindes wieder spürbar wird.

1 Q 139. Q 254
2 Vgl. S. 27
3 Q 313
4 Nüscheler. Siechenhäuser, L 234
5 Felder, L 169. S. 158. vgl. auch Hoegger. L 195



288 Die mittelalterlichen Bauten

Fig. 19: Mittelalterliche Kunstgegenstände aus dem Besitz Fahrs

if;

¦ :.

.3-

Die Fahrer Madonna (um 1510)



Die mittelalterlichen Bauten 289

¦-- -: -

£

* ^i

Das gotische Vortragekreuz (14./l>Jh.) mit
Detailaufnahmen der Medaillons r *--.

r

Lindenholzstaute des kreuztragenden
Christus (um 1520), Ausschnitt (Fotos: Inventar aarg. Kunstdenkmäler)



290 Die mittelalterlichen Bauten

Peter Felder beschreibt sie wie folgt: «In jungfräulicher Verzagtheit schaut
Maria leicht seitwärts geneigt vor sich hin und umfasst mit der Linken das im
Schoss kniende Jesuskind, dem sie eine Feige darreicht. Behende reckt sich der
heitere Knabe der symbolischen Frucht entgegen und blickt mit seinen
schalkhaften Augen verstohlen zur Seite. Bei aller Offenheit des Gebens und
Nehmens liegt in dieser Begegnung von Jesus und Maria etwas Unausgesprochenes,

das mehr bedeutet als bloss tändelndes Spiel»1

Die ausserordentliche Qualität der Gruppe lässt den Kunsthistoriker als
Urheber nach bekannten Meistern suchen. Er siedelt die Fahrer Madonna in
den Umkreis der grossen Ulmer Schule, insbesondere des Bildhauers Hans
Syrlin des Jüngern, an.

Peter Hoegger führt weiter einen kreuztragenden Christus aus Lindenholz
auf. der um 1520 entstanden ist2.

5,2. Das gotische Vortragekreuz?
Peter Hoegger stiess bei der Aufnahme des Fahrer Klosterschatz auf ein 55

Zentimeter hohes, gotisches Vortragekreuz mit hölzernem Kern, versilbert und
teilvergoldet, das wohl aus dem Besitz des mittelalterlichen Fahr stammt. Die
Rückseite und die Zargen datiert er auf die zweite Hälfte des 14. Jahrhunderts,
die Vorderseite wurde im frühen 15. Jahrhundert weitgehend erneuert. Das
Kreuz ist geschmückt mit Ranken und vier runden Edelsteinen, an den
Kreuzenden befinden sich vier Rondellen, die figürliche Stanzen tragen: Oben
die thronende Muttergottes mit dem Rosenzweig, links und rechts je eine
Marienkrönung. Diese Medaillons gehören zum ursprünglichen Bestand von
etwa 1320 bis 1350. Das Rondell unten - Maria mit Kind - ist barock und
ersetzt ein verlorengegangenes gotisches Medaillon. Der silberne Corpus Christi
stammt aus dem frühen 15. Jahrhundert und ist im sogenannten «Weichen
Stilgearbeitet.

Die Rückseite des Kreuzes weist ein Rautengitter mit eingeschriebenen
Kreuzblüten, ferner wiederum vier Edelsteine und vier Medaillons, die die
Evangelisten zeigen, auf.

Peter Hoegger kann die Stanzen auf der Kreuzvorderseite dem Umkreis des
1312 vollendeten Graduais von St. Katharinenthal zuordnen, die Stanzen der
Rückseite erkennt er als serielle Erzeugnisse aufgrund von Modellen, die von
Freiburg im Breisgau ausgingen.

1 Felder. L 169, S. 158
2 Hoegger. L 195 (in Vorbereitung), Kap. Stein- und Flolzplastiken
3 Dieses Kreuz fand in der Literatur bis jetzt keine Erwähnung. Seine -Entdeckung' ist Peter

Hoegger zu verdanken. L 195 (in Vorbereitung) Kap. Klosterschatz


	Die mittelalterlichen Bauten

