
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 60 (1993)

Artikel: Die Stadt- und Landespatrone der alten Schweiz : Antrittsrede an der
Universität Zürich am 9. Mai 1964

Autor: Schwarz, Dietrich W.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378987

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18

Die Stadt- und Landespatrone der alten Schweiz

Antrittsrede an der Universität Zürich am 9. Mai 1964

Wenn heute ein Schweizer Bürger seinen neuen Pass von der Staatskanzlei des

Kantons Zürich in Empfang nimmt, wird er beim Durchblättern auf Seite 4

neben dem Datum, der Unterschrift des Beamten und dem Taxvermerk auch

einen Gummistempel mit den drei Zürcher Stadtpatronen und der Umschrift:
SECRETUM CIVIUM THURICENSIUM finden, also eine dem heutigen Kulturstand

angepasste Verwendung des ehemaligen Geheimsiegels der Stadt Zürich aus

dem H.Jahrhundert. Der Rechtsnachfolger der Reichsstadt und Stadtrepublik
Zürich, der Kanton, hat dieses Hoheitszeichen beim Übergang von der alten

zur neuen Schweiz übernommen und verwendet es weiterhin. Wenn sich ein
Passinhaber überhaupt darüber Gedanken macht, wird er dieses Beibehalten
mittelalterlicher Elemente als Ausdruck für die historische Kontinuität in der
Schweiz zur Kenntnis nehmen, sich vielleicht auch noch der Namen der drei

Heiligen und gar der launigen Verse Gottfried Kellers in seinem Gelegenheitsgedicht

«Johannisnacht» erinnern. Damit wird es dann wohl sein Bewenden
haben. Und doch ist dieses Auftreten der drei Stadtheiligen nicht nur eine

Äusserlichkeit, ein beinahe träges Verharren auf Altem und Vergangenem,
sondern es hat seine tieferen Beweggründe. Ist es nun eine der Aufgaben des

Historikers, der Formung, Erhaltung und Wandlung eines Staatswesens

nachzuspüren und die geistigen und materiellen Kräfte aufzudecken, welche zur
Herausbildung eines staatlichen Bewusstseins führten, so lohnt es sich, auch

einzelnen derartigen Motiven Aufmerksamkeit zu schenken und bekannte
Tatbestände unter anderem Gesichtswinkel neu zu betrachten, damit die

Methoden zu verfeinern und auch differenzierteren psychischen Regungen
Rechnung zu tragen. Ein Staatsgefühl setzt sich aus sehr mannigfachen, bei den

einzelnen Individuen und sozialen Gruppen und in verschiedenen Epochen
wechselnden oder wechselnd bestimmenden Faktoren zusammen. In der
rationalistischen und radikalen Forschung des 19. und 20. Jahrhunderts hat man sich

oft den Zugang zum Verständnis namentlich mittelalterlicher Verhältnisse und

Entwicklungen verbaut, indem man den religiösen Aspekten zu geringe oder

zu negative Einschätzung hat widerfahren lassen. Und doch spielt der Glaube,

zum Teil in sehr handfesten Formen der Volksfrömmigkeit, ja des Aberglaubens,

in Erscheinungen, die durchaus nicht immer der offiziellen Kirchenlehre

entsprechen, auch im politischen Denken, Fühlen und Handeln - nicht nur des

174



Mittelalters - eine massgebende Rolle. Wir greifen ein Thema aus dieser Sphäre
besonders heraus und suchen es im schweizergeschichtlichen Rahmen zu
verfolgen: die Stadt- und Landespatrone der alten Eidgenossenschaft.

* * *
Fällt das Wort «Schutzpatron», so lenken wir unsere Blicke zunächst wohl

über die Landesgrenzen hinaus, wo uns eine ganze Reihe von Beispielen
geläufig ist, wie etwa San Marco für Venedig, Sant Ambrogio für Mailand, die

heilige Jungfrau für Siena (civitas Virginis!), Santiago el mayor für Spanien, der

heilige Markgraf Leopold für Österreich, St. Olaf für Norwegen, St. Patrick für
Irland und Jeanne d'Arc für Frankreich. Es ist noch nicht überall untersucht
worden, welchen Anteil der Kult dieser Heiligen an der Gestaltung des Staats-
bewusstseins und des Nationalgefühls der Völker besessen hat. Hans Conrad
Peyer verdanken wir eine schöne Arbeit über die Städte Venedig, Mailand,
Florenz und Siena und ihre Stadtheiligen.

In der frühmittelalterlichen Christianisierung Europas gingen die Missionare

gemäss den ihnen erteilten Instruktionen häufig so vor, dass sie heidnische

Heiligtümer und Gottheiten durch passende Kirchen und Heiligenkulte zu
ersetzen suchten. Diese Methode der «Akkommodation» ist häufig kritisiert
worden. Sie bot aber wohl einen gangbaren Weg, der zunächst gewiss zu einem
vielfach nur oberflächlichen Christentum führte, das sich später jedoch vertiefen

liess. In einigen Fällen kann man genau feststellen, dass ein bestimmter

Heiliger der Nachfolger einer heidnischen Gottheit gewesen ist (in der Schweiz
vielleicht am ehesten bei der heiligen Verena von Zurzach). Man muss aber in
der Untersuchung und Deutung solcher Zusammenhänge grosse Behutsamkeit
beobachten, um nicht voreiligen Schlüssen zu verfallen, die dann erst noch leicht

verallgemeinert und tendenziös ausgeschlachtet werden. Wie die früheren Götter

ihren Gläubigen Schutz und Hilfe gewährten, so wünschte man sich auch,

von Seiten ihrer heiligen Nachfolger spürbarer Unterstützung versichert zu
sein. Theologisch war die Motivierung die, dass die Heiligen als Vollendete

wegen ihrer übernatürlichen Gnadenvorzüge eher Erhörung fänden als

gewöhnliche lebende Menschen. Religionspsychologisch verständlich ist weiterhin,

besonders in einer archaisch-monarchischen oder -feudalen Welt, dass der
einfache Gläubige lieber einen Vermittler, eben einen Patron, anging, um seine

Anliegen an höchster Stelle vorbringen zu lassen. Von den Heiligen erwartete
man sieht- und greifbare Beweise ihrer Macht, ihres Ansehens im Himmel.
Ganz ähnlich, wie etwa Athene und Ares vor Troja Schild und Speer führten,
wie den Römern in der Schlacht am See Regillus (499 v. Chr.) in höchster Not
die beiden Dioskuren zu Hilfe eilten, so griffen nach dem Glauben frühmittelalterlicher

Menschen bestimmte Heilige in Notsituationen in das irdische
Geschehen ein, um ihre Verehrer zu retten.

175



So scheuchten die am Himmel erscheinenden Apostelfürsten Peter und Paul

Attila von Rom weg, wie es Raffael in der Stanza d'Eliodoro dargestellt hat. So

ist Jacobus Maior als Matamoros der Anführer in der Reconquista, so stellte
Mauricius seine Lanze dem deutschen-Kaiser zur Bekämpfung der Ungarn auf
dem Lechfeld zur Verfügung, so überwand St. Savinus die Langobarden bei

Spoleto, und so schlug der Rock des heiligen Vincencius von Saragossa die
Franken in die Flucht, denn auch die Überreste reliquiae) verkörpern eine

gewaltige Macht. Im Jahre 1339 schrieben die Mailänder ihren Sieg bei Para-

biago über einen Prätendenten aus dem Haus Visconti und seine Söldner - unter
denen sich zahlreiche Schweizer befunden haben sollen - dem Eingreifen des

heiligen Ambrosius zu, der, als weiss gekleideter Bischof hoch zu Ross ins

Schlachtengetümmel stürmend, mit seiner Peitsche die Feinde zu Paaren getrieben

habe. Schwierigkeiten konnten sich allerdings ergeben, wenn zwei christliche

Heere einander gegenüberstanden, die sich beide Schutzpatronen
anvertrauten, wo die Begegnung somit zu einem himmlischen Zweikampf hätte

ausarten können, nicht unähnlich den in der Ilias geschilderten Götterkämpfen
um und über Troja! Es ist mir kein solcher extremer Fall bekannt, aber der
St. Galler Chronist Christian Kuchimeister zeigt, dass man in die Nähe solcher
Situationen geraten konnte. Bei der Schilderung eines Konfliktes zwischen dem
Bischof von Basel und dem Abt von St. Gallen von 1270 schreibt er: «Do sprach
der bischof von Basel zu unserm apt: Herr von sant Gallen! Wa gedienet unser
fröw (das heisst Maria, die Patronin der Domkirche von Basel) ie den unfug,
den ir und sant Galle hand getan? Do antwurtet der apt: Herr von Basel! Wa

gedienet ie sant Gall umb unser frowen, das ir im sinen win namend, den ritter
und kneht söltint hân getrunken? Damit ward der red geswigen.» Daraus geht
auch klar hervor, dass der Titelheilige einer Kirche als Rechtssubjekt, als deren

eigentlicher Eigentümer betrachtet wird und dass die kirchlichen Amtsinhaber

nur Stellvertreter dieser himmlischen Haus- und Grundherren sind. Wir sind

nun schon bei einem weit bekannten Patron der Ostschweiz angelangt, der
zunächst seinem Kloster, dann dessen Siedlung und schliesslich einem ganzen
Kanton seinen Namen gegeben hat. Aus dem Genetivus possessoris -
monasterium sancti Galli, civitas sancti Galli - ist die heutige deutsche Namensform

geworden: Sankt Gallen, was eigentlich die Beifügung des Nominativs Stadt
oder Kanton verlangen sollte.

Der Ire Gallus vermochte allerdings - abgesehen vom Namen - nur im
alt-sankt-gallischen Gebiet, also in der Stadt und im Bereich der weltlichen
Herrschaft des Fürstabtes, ein Staatsbewusstsein mitzuformen. Dazu trugen
selbstverständlich auch Wappen und Siegel bei, die zwar nicht den Heiligen

176



selbst, aber doch sein Attribut, den Bären, der zum Lagerfeuer Holzscheite

herbeischleppt, zeigt. Ein Gegenstand des täglichen Lebens, der das Wappen
oder einen optisch leichtfasslichen, einprägsamen Ausdruck eines Staatswesens

zeigen muss, ist die Münze. Seit dem Hochmittelalter weist sie in Europa
Heiligennamen und -darstellungen auf. Der heilige Gallus tritt uns auf den

Münzen der Abtei vom 13. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, auf den Münzen
der Stadt bis zur Reformation immer wieder entgegen. Die kirchliche
Verehrung brachte ihrerseits ununterbrochen Gemälde und Plastiken, Predigten
und liturgische Texte hervor, welche den Heiligen mit seinen Attributen dem
Volke vor Augen stellten und welche im sakralen Bereich die weltliche Herrschaft

des Heiligen weit überlebten. Die am höchsten geschätzten Zeugnisse
eines Heiligen sind aber seine Reliquien gewesen.

Wie in St. Gallen der Fürstabt als Territorialherr gleichsam nur Stellvertreter
des Heros Eponymos war, so stand es auch in den andern geistlichen Fürstentümern

der Schweiz. In Graubünden ist der Bischof von Chur nie zu einer
umfassenden Landesherrschaft gelangt. Hier war der heilige König Lucius

Bistumspatron, begleitet von seiner Schwester Emerita. Lucius lebt heute noch
als Namenspatron im Kanton weiter, erscheint auch in Gemeindewappen und
hat durch sein königliches Abzeichen wohl mancher Gaststätte Alt Fry Rätiens

zum Namen «Krone» verholfen. In Anbetracht der Kammerung des rätischen
Raumes in geographischer, sprachlicher und geopsychischer Hinsicht, aber

auch in Anbetracht kräftiger heiliger Konkurrenten im Oberland (Sigisbert und
Placidus von Disentis), im Engadin (St. Florinus von Remüs), im Bergell
(St. Gaudentius) und bei den Waisern (St. Theodul) hat er keine führende Rolle
in der Ausbildung eines gesamtbündnerischen Bewusstseins spielen und seinem

Diener, dem Bischof, nicht zu landesherrlicher Stellung verhelfen können.
Der Walserheilige Theodul oder Joder gelangte hingegen in seiner Walliser

Heimat zeitweise zu hohen Ehren. Er war es nach dem Glauben des Hoch- und
Spätmittelalters gewesen, der von Karl dem Grossen die weltlichen Hoheitsrechte

im Tal des Rotten erhalten hatte und dem Bischof von Sitten als seinem

Nachfolger bewahrte. Ganz leicht hatten es aber weder St. Theodul noch der
Sittener Oberhirte angesichts des Freiheitsdranges der Walliser und ferner der
Nachbarschaft des Kultzentrums des berühmtesten Heiligen der Schweiz, des

Anführers der Thebaischen Legion, die in Agaunum ihr Ende gefunden hatte,
St. Maurizius. Allerdings, die Kraft der Deutschwalliser war so stark, Maurizius
zunächst nicht über St. Theodul emporwachsen zu lassen. Dafür wurde der Kult
des Märtyrers von Agaunum durch das Haus Savoyen und das deutsche

Reichsoberhaupt in weiten Landen propagiert. Da sich aber in Theodul die geistliche
und die weltliche Gewalt des Tales vereinigte, ist sein Ansehen bei den

Wallisern, die die Territorialherrschaft des Bischofs brechen wollten, allmählich

177



Doppelter Messtaler des Bischofs Matheus Schiner von Sitten, 1501 (verkleinert). Der
heilige Theodul kniet am Altar mit Krummstab und Schwert,

begleitet von Engel und Teufel.
(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

geschwunden, seine Verehrung im 16. Jahrhundert zurückgegangen und wohl
auch durch die kritische kirchengeschichtliche Richtung des Kardinals Baro-
nius in Mitleidenschaft gezogen worden, der zu ähnlichen Wundergeschichten,
wie sie von Theodul berichtet wurden, bemerkt: quae cum Magiam magis quam
pietatem redoleant, merito rejicienda sunt. Der Kartäuser Heinrich Murer, der
in seiner Helvetia sancta von 1648 ein gewaltiges Material zusammengetragen
hat, unterdrückte deshalb die Legende Theoduls vom Flug auf dem Rücken des

Teufels nach Rom und schrieb: «Deßwegen wollen wir diese Historiam (wann
es eine Histori ist) weiters nicht einführen, sonder den guthertzigen Leser in
Wallis schicken, dise ding zu erfahren.» Zur Zeit der beiden Schiner Bischöfe

war die Kritik noch nicht laut geworden, und so begegnen wir dem heiligen
Landesbischof auf zahlreichen Münzen des Bistums Sitten. Als aber die Zehnten

die weltliche Gewalt des Bischofs energisch beschnitten hatten, da finden
wir auch keinen Theodul mehr auf den Walliser Münzen. Dafür wurde nun
augenscheinlich Maria vorgezogen, eine Entwicklung, die man in der Zeit der

Gegenreformation verschiedentlich beobachten kann, es sei nur an die Patrona

Bavariae, Bohemiae oder Hungariae erinnert.
Ähnlich dem Bischof von Chur vermochten die Bischöfe von Genf und

Lausanne kein eigentliches Territorium zu bilden, Landesfürsten zu werden
und damit ihren Bistumspatronen Petrus und Marius zum Aufstieg zu

Landespatronen zu verhelfen. Immerhin belegt der Schlüssel im Genfer Wappen noch
heute das Patrozinium des heiligen Petrus für die Genfer Kathedrale.

Das Bistum Basel stellt wieder einen besonderen Fall dar. Patrone der Basler

Domkirche, des Münsters, waren Maria und Kaiser Heinrich IL, der, wie eine

verdienstvolle neue Arbeit zeigt, als Gönner Basels in dessen Bürgerschaft seit

den Burgunderkriegen Zuneigung und Verehrung genoss. Neben Maria
vermochte er bis zur Reformation zum zweiten Stadtpatron aufzusteigen. Wir

178



krSf&W

mf^ i-r-r'

¦; ¦-

-zur

ä**4

Standesscheibe von Glarus und heiliger Fridolin in Benediktinertracht
(rechtes Gegenstück, heiliger Hilarius, ist weggelassen). Glasgemälde des Zürcher

Meisters Carl von Egeri, 1557, im Kreuzgang des Klosters Muri (verkleinert).
(Photo KDM Kanton Aargau)

sehen dies etwa aus Scheibenstiftungen des Rates. Der von Basel emigrierte
Bischof liess den heiligen Kaiser noch im 17. Jahrhundert auf stattliche Taler

setzen. Als er sich aber für die Dauer im Jura eingerichtet hatte, wurde
St. Heinrich aufgegeben, und dafür wurden regionale Heilige gefördert. So fand
St. Ursiz St-Ursanne) einen Platz auf bischöflichen Kleinmünzen des

17. Jahrhunderts.
Wir wenden uns nun den eidgenössischen Ständen zu, wo nicht ein Bischof,

Domkapitel, Abt oder Kloster, sondern städtische oder ländliche Gemeinden
den Kult bestimmter Heiligen pflegten und sie zu Stadt- oder Landespatronen
werden liessen.

In Zürich ist für das 9. Jahrhundert der Kult der heiligen Felix und Regula
belegt; er kann schon wesentlich älter sein. Grossmünster und Fraumünster
besassen Reliquien der heiligen Geschwister, trugen ihr Patrozinium, und von
Zürich aus gelangten Reliquien der beiden Märtyrer schon im 9. und 10.

Jahrhundert nach Sens, Einsiedeln und Trier, im 11. Jahrhundert in zürcherische und
innerschweizerische Landkirchen und vereinzelt noch weiter über die Grenzen

179



hinaus. Wie nun nach dem Aussterben der Zähringer das städtische
Autonomiestreben von Erfolg gekrönt, Zürich aus einer Stadt der Äbtissin zu einer
solchen des Reiches geworden war, treten die Märtyrer als Repräsentanten der

jungen Selbständigkeit, als Garanten für deren Rechtmässigkeit auf: auf dem

frühesten Siegel des Rates von 1225 begegnen sie uns schon, und der dritte
Stadtheilige, Exuperantius, nimmt seinen Platz neben ihnen auf den fast

gleichzeitigen Siegel der Bürgerschaft ein. In die liturgischen Gebete wurde er
allerdings erst 1264 eingeführt. Eine künstlerisch prachtvolle Schöpfung bedeutet
das seit 1347 in Gebrauch stehende grosse Stadtsiegel, das noch im 19. Jahrhundert

als Staatssiegel verwendet wurde und und dessen silberner, vergoldeter
Stempel noch heute im Staatsarchiv aufbewahrt wird.

Auf einem in Stockholm neuentdeckten Zürcher Pfennig des 11. Jahrhunderts

finden sich die Namen der Heiligen zum erstenmal. Der Kopf des heiligen
Felix und kurze Zeit die januskopfartig zusammengefügten Häupter von Felix
und Regula beherrschen die Münzbilder vom 12. bis 14. Jahrhundert.

In der Chronik der Stadt Zürich vom Anfang des 15. Jahrhunderts wird in
den ersten Kapiteln neben der fabulösen Gründungsgeschichte das Martyrium
der Stadtheiligen ausführlich behandelt. Hier wird nun aber auch die Bedeutung
Karls des Grossen für Zürich unterstrichen, der als Gründer des Grossmünsters
und seiner Schule galt und der von seiten der Propstei und der Stadtgemeinde,
wohl in bewusstem Gegensatz zum Fraumünster, dessen Äbtissin ja seit dem

m

ÌÈff^t armm Ipirliil
Taler der Stadt Zürich von 1512 (vergrössert).

(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

Y m
Tb

180



11. Jahrhundert Stadtherrin gewesen war, in den Vordergrund gerückt wurde.
In der Legende der «revelacio sanctorum martyrum» - dem Bericht, dass Karl
auf einer wundersamen Jagd von Köln bis Zürich geritten sei und hier die Leiber
der Märtyrer aufgefunden habe - verknüpft sich die Verehrung sowohl der

Märtyrer wie Karls. Diese Tendenz ist schon im 12. Jahrhundert wirksam, wie
durch das bisher noch nicht gedeutete romanische Kämpferrelief im Mittelschiff
des Grossmünsters belegt wird. Als die Stadt um das Jahr 1415 zweiseitige
Münzen zu prägen begann, wurde Karl der Grosse darauf abgebildet. Vermutlich

wurde eine Auseinandersetzung mit dem Fraumünster durch diese Bildwahl

vermieden. Als dann 1504 und 1505 die grosse Emission von Dickmünzen
erfolgte, setzte man Felix und Regula darauf, auf den Taler von 1512 auch noch

Exuperancius, wodurch die klassische Formel des Siegels von 1347 auch auf den
Münzen Eingang fand. Damit war der Höhe- und Schlusspunkt erreicht, denn
als Zürich wieder zur Ausgabe von Talern schritt, 1526, waren die Reformation
durchgeführt, die Heiligenverehrung abgeschafft, das Kirchensilber und die

Reliquiare eingeschmolzen. Auf den Siegeln blieben die drei Stadtpatrone
erhalten, vermutlich, um keine Zweifel an der staatsrechtlichen Kontinuität
aufkommen zu lassen. Ja, nach 1600 tauchten auf Goldmünzen Felix und Regula
und Karl der Grosse nochmals auf, um erst dann endgültig zu verschwinden.

Merkwürdigerweise erscheint auch in Bern gleichzeitig auf einem Golddukaten
noch einmal der heilige Vincenz. Es ist nicht ausgeschlossen, dass Antistes
Breitinger dieser Renaissance der Stadtheiligen ein Ende bereitet hat.

Von Altartafeln, Fresken, Plastiken und Glasgemälden ist infolge des

Bildersturmes wenig erhalten geblieben. Wenn man aber von dem Wenigen auf
das einst Vorhandene schliessen kann, so müssen Zürich und seine Landschaft
von Darstellungen der Stadtheiligen geradezu gewimmelt haben. Es zeichnet
sich ab, dass die drei Heiligen die Stadt als Territorialherrin tatsächlich
personifizierten. Und in Zeiten, da abstraktes Denken und Auseinandersetzung mit
politischen Ideen dem Menschen fremd war, tat ein solches handfestes Hilfsmittel

seine Wirkung. Den Bauern der neu dem Machtbereich Zürichs einverleibten

Herrschaften konnte mit den drei Stadtheiligen, die häufig das

Stadtwappen noch mit sich führten, nachdrücklich gezeigt werden, dass sie nun
Angehörige Zürichs seien und von dort das zeitliche und ewige Heil zu
erwarten hätten. Stadt und Territorium Zürich waren auf dem besten Weg, eine

eigene Sakrallandschaft zu werden.
Die Zeugnisse für eine solche Interpretation sind heute zugegebenermassen

spärlich, dies hängt aber eben mit dem Bildersturm zusammen. Wenn man
jedoch in anderen Gegenden der Schweiz auffallende Parallelen entdeckt, wird
man sich zu einer solchen Deutung doch berechtigt fühlen.

181



¦w w^ ^&^
Dicken der Stadt Bern von etwa 1482. Heiliger Vincencius, nach rechts blickend.

(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

Als die Stadt Bern errichtet wurde, gehörte auch der Bau einer Leutkirche
zu dem grossen Unternehmen. Das Aufblühen der Zähringerstadt veranlasste

später zu zweien Malen Neubauten. Das heutige Münster wurde 1420 begonnen.

Diese Hauptkirche der Stadt stand unter dem Patrozinium des heiligen
Vincencius von Saragossa, eines namentlich in Spanien, Frankreich und
Westdeutschland hochverehrten Märtyrers. Der spanische Titelheilige tritt schon in
der chronikalischen Überlieferung als eine Art Schirmherr von Bern auf,
formuliert doch Konrad Justinger bei der Schilderung der Gründung Berns

folgendermassen:

«... do buwte man ze stunde ein kilchen in die stat... und do man die wichete,

nam man ze husherren und patron den heiligen herren sant vincencien, der da

alle note hilfet überwinden und ruwet liphaftig in dem küngriche von Hyspa-
nien in der bredier kloster, doch so ist sines heltumes in dem münster zu berne.»

Ein Hauptgrund für die von den Hagiographen festgestellte Popularität des

Heiligen klingt hier übrigens auch an: Es ist der Name, der zu vincere gehört
und somit den Heiligen als Sieger empfiehlt. Vom Auszug zur Schlacht bei

Laupen berichtet Justinger mit diesen Worten: «Und alsus in dem namen gottes,
siner lieben muter, sant marien, und des heiligen uberwinders, sant vincencyen,

zugen die von berne us mit iren panern...»
Mit dem Wachsen Berns nahm auch das Ansehen des Märtyrerdiakons in der

Stadt und ihrer Landschaft zu. 1463/64 kam es zu der für die Verirrungen im
spätmittelalterlichen Heiligen- und Reliquienkult bezeichnenden Episode des

Raubes des Hauptes des Heiligen aus einer Kölner Kirche. Der Dieb, Magister
Johannes Bali, ein Berner Kleriker, brachte die Reliquie nach Bern, wo sie

feierlich eingeholt wurde. Auf die Vorstellungen Kölns antwortete der Rat von
Bern, es würde bei ihnen zu Ehren des Heiligen seit langer Zeit ein köstlicher
Münsterbau betrieben, so dass dieses «heltum» «villicht von göttlicher be-

schickung» zu ihnen gelangt sei, und Köln, das doch noch so viele kostbare

Reliquien besitze, möge den Bernern gerade diese gütlich überlassen. Nach
einem nochmaligen Schriftwechsel ist es schliesslich dabei geblieben.

182



Als um 1470 in Europa grössere Silbermünzen aufzukommen begannen,
zunächst in Venedig und Mailand, trugen diese das Bildnis des Münzherren, es

waren seit der Antike die ersten auf Silbermünzen vorkommenden Porträts.
Bern folgte verhältnismässig sehr rasch mit der Emission ähnlicher Silbergepräge,

und da man nicht das Bildnis eines Herzogs anzubringen hatte, wie
Mailand, wo diese neue Münze nach dem wiedergegebenen Haupte «Testone»

genannt wurde, setzte man den heiligen Vincenz auf diese Stücke, war er doch
der Hausherr des Münsters und der Stadt Bern. So erblicken wir auf den
frühesten Berner Dicken von etwa 1482 das Brustbild des jugendlichen Heiligen
in Diakonentracht, den eleganten mailändischen Herzogsbildnissen beinahe an
die Seite zu stellen: Ohne dem demokratischen Gedanken Gewalt anzutun, hat
die Stadt Bern mit Hilfe ihres Stadtpatrons den eigenen vollwertigen Testone
schaffen können. Später erscheint Vincenz dann als Ganzfigur auf den Dicken
von 1492 und auf den Talern von 1493 und 1494. Es sind die frühesten in der
Schweiz geprägten Grosssilbermünzen. Auch hier nimmt er den Platz ein, den
auf dem Prototyp, dem Tiroler Taler von 1486, der Münzherr und Landesfürst

Erzherzog Sigismund der Münzreiche innehat.

Dass der heilige Vincenz in der Ausstattung des Berner Münsters dominiert,
ist wohl selbstverständlich; trotz den Verlusten durch den Bildersturm wären
verschiedene Denkmäler namhaft zu machen. Seine staatliche Funktion liess ihn
aber auch andernorts gewissermassen als Vertreter Berns auftreten. Nach dem

Aufbau seines Territoriums und der Eroberung des Aargaus war Bern genötigt,
sich in den neu gewonnenen Untertanengebieten Sympathie und guten Willen
zu schaffen, gleichzeitig aber auch klarzumachen, dass sie nun auf ewige Zeiten
der Aarestadt zugehörten. Zu diesem Zweck wurde auch der heilige Vincenz
eingesetzt. Wenn Gesuche an den Rat kamen, an die Ausschmückung einer
Kirche etwas beizusteuern, wurde wohl hauptsächlich eine Scheibe mit dem

heiligen Vincenz und dem Berner Wappen gespendet. In Lauperswil, Reitnau,
Uerkheim und auf dem Staufberg, hier ganz besonders früh, finden wir solche

Vincenzen-Scheiben. In manchen mittelalterlichen Kirchen des Bernbiets und
des heutigen Aargaus mögen heute noch Fresken mit dem heiligen Vicencius

unter der Tünche liegen.

Als der Berner Stadtschreiber Diebold Schilling seine mit reichem
Bilderschmuck ausgestattete amtliche Berner Chronik schuf, stellte er an den Anfang
des ersten Bandes das Stadtwappen, überhöht von denjenigen des Reiches und
des Stadtgründers; den zweiten Band leitete er mit einem bekrönten Berner

Wappen mit Schildhalter ein, den dritten und bedeutendsten Band aber ziert ein

Ganzbild des Stadtpatrons, die grosste figürliche Darstellung der gesamten
Chronik.

183



Dem Umstand, dass die Stadt Bern sich als Landesherr auch im Oberland
durchsetzen konnte, ist es wohl zuzuschreiben, dass der Kult des heiligen
Beatus, der an und für sich als Apostel der Schweizer weitherum bekannt war,
nicht grösseres Ausmass angenommen hat. Der städtische Vincenz trug den Sieg
über den ländlichen Beatus davon.

• • •
Luzern, das bekanntlich auf eine geistliche Niederlassung, die Filiale des

elsässischen Benediktinerklosters Murbach, zurückgeht, hat von dorther das

Patrozinium des heiligen Leodegar von Autun bezogen, eines Bischofs, der in
den Kämpfen der merowingischen Könige und ihrer Hausmeier den Martertod
gefunden hat. An seine Blendung erinnert das kaum je fehlende Attribut des

Bohrers. Auf dem zweiten Luzerner Stadtsiegel ist Leodegar als Kephalophore
dargestellt, wie er vor seinen Henkern einem Kirchengebäude zuschreitet. Im
fünften Stadtsiegel, dessen Originalstempel erhalten ist und das im Jahre der
Schlacht von Sempaeh in Gebrauch genommen wurde, wird das eigentliche
Martyrium des Bischofs höchst drastisch berichtet. Diese Goldschmiedearbeit

von hoher Qualität steht unter dem Einfluss der Parlerschule und der
gleichzeitigen böhmischen Malerei. Als Luzern im 15. Jahrhundert auch mit der

Prägung eigener Münzen, wozu es von König Sigismund ermächtigt worden

war, einsetzte, wählte es als Münzbild das Haupt seines Stadtpatrons. Dieser
ziert auch den frühesten Dicken, während sich auf dem Taler von 1518 auf

verhältnismässig grosser Fläche die Martyriumsszene wiedergeben liess. Wie
stark der Eindruck dieses Münzbildes war, lässt sich daraus erschliessen, dass

es noch im Jahre 1547 die unmittelbare Vorlage für ein bedeutendes
Glasgemälde, eine sogenannte Ämterscheibe, abgab. Name und Darstellungen des

Stadtpatrons sind in Luzern auch im 16. Jahrhundert überaus häufig, und auf
der Kapellbrücke wurde in einem der grossen vielbildrigen Zyklen die ganze

,<& 'flfcn

WÊÊË

;•

WM,mK im

fj
VJ

Taler der Stadt Luzern von 1518 (verkleinert). Blendung des heiligen Leodegar.
(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

184



Legende des heiligen Schirmherrn erzählt. In der Luzerner Landschaft hatte
St. Leodegar die gleiche Aufgabe wie Felix, Regula und Exuperancius in Zürich,
Vincencius in Bern: das Zugehörigkeitsgefühl der Landbevölkerung zu ihm und
seiner Stadt wachzuhalten und gleichzeitig die väterliche Vorsorge anzudeuten,
die aus der regierenden Stadt auf die Untertanen herabfloss.

Aber auch ausserhalb des eigenen Territoriums kommen Scheibenstiftungen
vor. Hier sollen sie vor allem die gute Nachbarschaft unterstreichen, wenn sie

nicht sogar im einen oder andern Fall als eine feine Anschlusspropaganda zu
werten sind! Bemerkenswert bleibt, dass sich auch die reformierten Orte der
Sitte der Scheibenschenkungen nicht entziehen konnten und hie und da in
solchen Glasgemälden ihre verabschiedeten und doch noch geehrten Stadtpatrone

auftreten liessen. Der heilige Leodegar lädt noch zu einer weiteren

Beobachtung ein: Die Stadtpatrone sind nicht immer allein geblieben, sie haben
hie und da Gefährten bekommen, sie sind vielleicht sogar von neuen Patronen

überflügelt worden, wobei sich auch in der Heiligenverehrung gewisse Zeitströmungen,

ja Modeerscheinungen abzeichnen. In Luzern wurde der heilige Maurizius

neben Leodegar als zweiter Patron verehrt. Im 17. Jahrhundert kam dann
auf Betreiben der Jesuiten, die das höhere Bildungswesen leiteten, laut Beschluss
des Rates der heilige Franz Xaver hinzu, und schliesslich galt als weiterer Patron
der heilige Joseph, der Nährvater. Es mag sein, dass dieser im 19. Jahrhundert
auf der Landschaft mehr Anklang gefunden hat, da er viel weniger als St.

Leodegar mit dem Ancien régime verknüpft war. S. Carlo Borromeo, als Träger der

Gegenreformation in der Schweiz, galt seit Ausgang des 16. Jahrhunderts als

gemeinsamer Patron der katholisch gebliebenen Städte und Länder.

Von den Urkantonen weisen Uri und Schwyz den gleichen Landespatron
auf, den heiligen Martin von Tours, manchmal als Bischof, manchmal als

mantelteilenden Reiter. Es lässt sich aber in beiden Ländern keine besondere

politische Auswertung erkennen. Im Urner Untertanengebiet im Tessin ist eher

der Versuch, den Kult des heiligen Gotthard zu fördern, zu beobachten. In
Schwyz war der Landespatron im alten Landesteil fest verankert, zahlreiche
Gasthöfe wurden nach seinem Reittier «Rössli» benannt, im äusseren Kantonsteil

stiess er aber auf den heiligen Einsiedler Meinrad, an dessen Todes- und

Begräbnisstätte im 10. Jahrhundert das Kloster Einsiedeln gegründet worden
war. Dieser seinerseits vermochte im alten Landesteil gegen Martin nicht
aufzukommen. "

In den beiden Hauptorten der Halbkantone Ob- und Nidwalden waren die

Apostel Petrus und Paulus Kirchenpatrone; sie wurden auch Landespatrone,
und das Attribut Petri lieferte beiden Halbkantonen das Wappenbild: den

185



Schlüssel. Als Schirmherr trat dagegen allmählich seit dem 16. Jahrhundert der
hochverehrte Klausner im Ranft an die Stelle der Apostel: Bruder Niklaus von
Flüe, der 1487 im Rufe der Heiligkeit starb, 1669 als Seliger vom Papst anerkannt
und 1947 schliesslich kanonisiert wurde. Ohne konfessionelle Trennung wäre

er wohl heute Schutzpatron der ganzen Schweiz. Auf den Münzen Obwaldens
wurde der hagere Einsiedler im 18. Jahrhundert immer wieder abgebildet. Diese

fanden grossen Anklang, da man sie mit einer Öse versehen und als Rosenkranzanhänger

oder Amulette verwenden konnte. In dem konfessionell weitgehend
geschlossenen Obwaldnerland ist Bruder Klaus als transzendentaler Landesvater

durchaus lebendig, führte die Regierung doch jüngst in den Nöten der
Erdbeben eine offizielle Landeswallfahrt zu ihm durch.

Eine ebenfalls sehr starke Stellung im Bewusstsein eines geschlossenen
Landes nimmt der heilige Fridolin in Glarus ein. Als Kirchenpatron der Hauptkirche

und zugleich der Stiftskirche von Säckingen, wo die ehemalige Grundherrin,

die Äbtissin des Damenstiftes, residierte, zierte er schon im 13. Jahrhundert

das Siegel des Kirchherrn von Glarus. Von hier aus trat er auch ins Wappen
und Siegel des Landes über, das sich zur Unabhängigkeit durchrang. Da man
den Sieg von Näfels weitgehend der Hilfe Fridolins zuschrieb, haben

Zuneigung und Vertrauen zu dem frühmittelalterlichen Wanderheiligen

zugenommen. So tönt es denn in dem noch ins 14. Jahrhundert
zurückreichenden Näfelser Schlachtlied:

«O helger herr sant Fridli, du trüwer landsmann
si dis land din eigen, so hilfs uns mit eren bhan!»

Und da der Heilige seine Glarner nicht im Stich gelassen hatte, endet das

Schlachtlied mit den Versen:

«Des dankend wir alle gote und sant Fridli, dem helgen man:
dise manliche tat hand die fromen Glarner tan.»

Als 1460 durch anhaltende Regengüsse eine Hochwasserkatastrophe im Tal

der Linth drohte, unternahmen die Glarner mit den Reliquien des heiligen
Fridolin eine Prozession an den Ennendaer Linthsteg und an die Löntsch: «do

sach man sichtenklich, das das wasser begond vallen und swinen.» Sankt

Fridolin war so stark im glarnerischen Bewusstsein verankert, dass er im

Wappen die Reformation überdauerte, immerhin unter Aufgabe des pronunci
ert mönchischen Habitus!
Das im gleichen Jahr wie Glarus in den Bund der Eidgenossen aufgenommene

Zug weist seit dem 15. Jahrhundert zwei Stadt- respektive Landespatrone
auf: St. Michael als Titular der alten Pfarrkirche ausserhalb des Städtchens, und
Sankt Oswald, den angelsächsischen König, dem die nach den Burgunder-

186



kriegen erbaute Oswaldskirche geweiht war. Neben- und miteinander treten
die beiden Heiligen besonders in Glasgemälden auf, auf den Münzen hingegen
nur als Einzelfiguren. Es wäre noch zu untersuchen, wieweit der eine mehr für
die Stadt, der andere für die Landschaft, die sich ja nie zum Untertanengebiet
machen liess, zuständig war.

Die beiden Städte Freiburg und Solothurn, die sich je ein respektables
Territorium zu schaffen gewusst hatten, besassen auch je einen sehr markanten

Schutzpatron, Freiburg den weitherum verehrten heiligen Nikolaus von Myra
oder Bari, und Solothurn den der Thebaischen Legion zugerechneten Krieger
Ursus. Bei Freiburg fällt auf, dass nicht die Titelheilige der ältesten Kirche,
Notre Dame, Patronin wurde, sondern der Heilige, der auch als Schutzpatron
der Schiffsleute und des Verkehrs galt und dem die Bürger von Freiburg ihre

Hauptkirche weihten, die heutige Kathedrale.

3
îrf!'

S*>Kr* >?~/,

w

AA

&

' "¦

Taler der Stadt Solothurn ohne Jahreszahl, um 1500 (verkleinert).
Stehender gewappneter heiliger Ursus.

(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

In Solothurn hat sich der von einem St. Viktor begleitete heilige Urs voll und

ganz als Hauptpatron durchgesetzt. Bis etwa vor einem halben Jahrhundert
musste ein auf den Namen Urs getauftes männliches Wesen fast unfehlbar aus
dem Kanton Solothurn stammen. In verschiedenen seiner Dörfer trifft man
noch Gasthöfe «zum Sant Urs». Selbstverständlich nimmt der heilige Krieger
auf den Münzen Solothurns vom 12. Jahrhundert bis 1798 eine beherrschende

Stellung ein, ebenso auf den Siegeln. Als die Aarauer 1471 eine neue Pfarrkirche
erbauten, spendete Solothurn nicht nur Baumaterial, sondern zur Weihe auch

Reliquien des heiligen Ursus. Sollte er in der bernischen Munizipalstadt eine

freundliche Stimmung für das benachbarte Solothurn schaffen, ja sogar
vielleicht einen späteren Anschluss an diese Stadt vorbereiten helfen?

Von Basel war schon kurz die Rede. Wir kommen zu einem weiteren Stand
der Eidgenossenschaft, der aber einen Sonderfall darstellt, da man für ihn keinen

187



eigentlichen Standespatron festzustellen vermag: Schaffhausen. Eignete sich
das Patrozinium des Münsters: Salvator und Allerheiligen, nicht für solche

Zwecke? Waren die beiden Johannes als Titelheilige der Stadtpfarrkirche
daneben zu wenig eindrucksvoll, genügte den Schaffhausern ihr redendes

Wappen mit dem gekrönten imposanten Schafbock oder drängte sich bei der

geringen territorialen Entwicklung des kleinen Stadtstaates die Institution eines

Stadtpatrons nicht auf? Wir können diese Fragen hier nur stellen, noch nicht
beantworten.

Schliesslich ist der 13. Stand der alten Eidgenossenschaft zu nennen, das bis

zum Endes des 16. Jahrhunderts ungeteilte Appenzell. Der heilige Maurizius
als Patron der Pfarrkirche Appenzell wurde auch Schutzheiliger des Landes.

Eine besonders auffallende Rolle hat er kaum gespielt. Immerhin tragen die

Münzen, welche Appenzell-Innerrhoden im 18. Jahrhundert herausgab, sein

Bild in zeitgenössischer Bewaffnung.

Wir sind damit am Ende unseres Rundganges durch die Welt der
himmlischen Patrone der alten Eidgenossenschaft angelangt. Es wird nun aber

auffallen, dass innerhalb der Landesgrenzen gewisse leere, man könnte sagen,
unbetreute Flächen verblieben sind: die Gemeinen Herrschaften, wo einerseits

die Eifersucht der regierenden Orte keine Bevorzugung des einen oder andern

Standespatrons zuliess und wo anderseits die Obrigkeiten nicht duldeten, dass

ein Heiliger aus der betreffenden Herrschaft selbst zu deren Patron aufstieg. So

blieben Aargau, Thurgau und Tessin ohne Landespatrone, und der heiligen
Verena von Zurzach, der heiligen Idda von Toggenburg in Fischingen blieb der

Aufstieg zu staatlichen Würden und Funktionen versagt. Die im Tessin an und
für sich naheliegenden Heiligen, Ambrosius von Mailand und Felix und
Abbondio von Como, kamen schon deshalb nicht in Betracht, weil ihre
Kultzentren im unmittelbar benachbarten Ausland lagen, das politisch häufig
im Gegensatz zu den Eidgenossen stand.

Zeichnet sich nun nicht im Fehlen eigener Schutzheiliger für die Untertanengebiete

die hochpolitische Rolle dieser Institution in der alten Schweiz deutlich
ab?

Von der sagenhaften, durch die moderne Legendenkritik völlig zerpflückten
und in nichts aufgelösten Heiligenfigur bis zur deutlich umrissenen und
bekannten historischen Persönlichkeit kamen hier fast alle Möglichkeiten
hagiographischer Existenz kurz zur Sprache. Wir sahen, dass für die Wirksamkeit

des einen oder andern Patrons durchaus nicht seine Geschichtlichkeit, sein

mehr oder weniger beglaubigtes Erdenwallen massgebend ist, sondern seine

Konfrontation mit günstigen oder hemmenden Faktoren, seine Verknüpfung

188



mit einem weithin hallenden historischen Ereignis, sein Leben und Wirken in
den seelischen Bezirken der gläubigen Menschen. Gerade solchen subtileren

Regungen müssen wir in Zukunft vermehrt nachgehen, wenn wir uns ein
menschlich wahres Bild von der unendlich mannigfaltigen und oft erregend
aktuellen Vergangenheit machen wollen.

Erschienen in: «Neue Zürcher Zeitung» vom 14. Juni 1964, Nr. 2951 (68).

Separatabdruck, 20 Seiten.

189


	Die Stadt- und Landespatrone der alten Schweiz : Antrittsrede an der Universität Zürich am 9. Mai 1964

