Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 60 (1993)

Artikel: Die Stadt- und Landespatrone der alten Schweiz : Antrittsrede an der
Universitat Zarich am 9. Mai 1964

Autor: Schwarz, Dietrich W.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-378987

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378987
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

18
Die Stadt- und Landespatrone der alten Schweiz

Antrittsrede an der Universitit Ziirich am 9. Mai 1964

Wenn heute ein Schweizer Biirger seinen neuen Pass von der Staatskanzlei des
Kantons Ziirich in Empfang nimmt, wird er beim Durchblittern auf Seite 4
neben dem Datum, der Unterschrift des Beamten und dem Taxvermerk auch
einen Gummistempel mit den drei Ziircher Stadtpatronen und der Umschrift:
SECRETUM CIVIUM THURICENSIUM finden, also eine dem heutigen Kulturstand
angepasste Verwendung des ehemaligen Geheimsiegels der Stadt Ziirich aus
dem 14. Jahrhundert. Der Rechtsnachfolger der Reichsstadt und Stadtrepublik
Ziirich, der Kanton, hat dieses Hoheitszeichen beim Ubergang von der alten
zur neuen Schweiz ibernommen und verwendet es weiterhin. Wenn sich ein
Passinhaber tiberhaupt dariiber Gedanken macht, wird er dieses Beibehalten
mittelalterlicher Elemente als Ausdruck fiir die historische Kontinuitit in der
Schweiz zur Kenntnis nehmen, sich vielleicht auch noch der Namen der drei
Heiligen und gar der launigen Verse Gottfried Kellers in seinem Gelegenheits-
gedicht «Johannisnacht» erinnern. Damit wird es dann wohl sein Bewenden
haben. Und doch ist dieses Auftreten der drei Stadtheiligen nicht nur eine
Ausserlichkeit, ein beinahe triges Verharren auf Altem und Vergangenem,
sondern es hat seine tieferen Beweggriinde. Ist es nun eine der Aufgaben des
Historikers, der Formung, Erhaltung und Wandlung eines Staatswesens nach-
zuspiiren und die geistigen und materiellen Krifte aufzudecken, welche zur
Herausbildung eines staatlichen Bewusstseins fithrten, so lohnt es sich, auch
einzelnen derartigen Motiven Aufmerksamkeit zu schenken und bekannte
Tatbestinde unter anderem Gesichtswinkel neu zu betrachten, damit die
Methoden zu verfeinern und auch differenzierteren psychischen Regungen
Rechnung zu tragen. Ein Staatsgefiihl setzt sich aus sehr mannigfachen, bei den
einzelnen Individuen und sozialen Gruppen und in verschiedenen Epochen
wechselnden oder wechselnd bestimmenden Faktoren zusammen. In der ratio-
nalistischen und radikalen Forschung des 19. und 20. Jahrhunderts hat man sich
oft den Zugang zum Verstindnis namentlich mittelalterlicher Verhaltnisse und
Entwicklungen verbaut, indem man den religisen Aspekten zu geringe oder
zu negative Einschitzung hat widerfahren lassen. Und doch spielt der Glaube,
zum Teil in sehr handfesten Formen der Volksfrommigkeit, ja des Aberglau-
bens, in Erscheinungen, die durchaus nicht immer der offiziellen Kirchenlehre
entsprechen, auch im politischen Denken, Fiithlen und Handeln - nicht nur des

174



Mittelalters — eine massgebende Rolle. Wir greifen ein Thema aus dieser Sphare
besonders heraus und suchen es im schweizergeschichtlichen Rahmen zu
verfolgen: die Stadt- und Landespatrone der alten Eidgenossenschaft.

* x %

Fillt das Wort «Schutzpatron», so lenken wir unsere Blicke zunichst wohl
tiber die Landesgrenzen hinaus, wo uns eine ganze Reihe von Beispielen
geldufig ist, wie etwa San Marco fir Venedig, Sant Ambrogio fiir Mailand, die
heilige Jungfrau fiir Siena (civitas Virginis!), Santiago el mayor fiir Spanien, der
heilige Markgraf Leopold fiir Osterreich, St. Olaf fiir Norwegen, St. Patrick fiir
Irland und Jeanne d’Arc fiir Frankreich. Es ist noch nicht iiberall untersucht
worden, welchen Anteil der Kult dieser Heiligen an der Gestaltung des Staats-
bewusstseins und des Nationalgefiihls der Volker besessen hat. Hans Conrad
Peyer verdanken wir eine schone Arbeit tiber die Stidte Venedig, Mailand,
Florenz und Siena und ihre Stadtheiligen.

In der frithmittelalterlichen Christianisierung Europas gingen die Missionare
gemiss den ihnen erteilten Instruktionen haufig so vor, dass sie heidnische
Heiligttimer und Gottheiten durch passende Kirchen und Heiligenkulte zu
ersetzen suchten. Diese Methode der «Akkommodation» ist hidufig kritisiert
worden. Sie bot aber wohl einen gangbaren Weg, der zunichst gewiss zu einem
vielfach nur oberflichlichen Christentum fithrte, das sich spater jedoch vertie-
fen liess. In einigen Fillen kann man genau feststellen, dass ein bestimmter
Heiliger der Nachfolger einer heidnischen Gottheit gewesen ist (in der Schweiz
vielleicht am ehesten bei der heiligen Verena von Zurzach). Man muss aber in
der Untersuchung und Deutung solcher Zusammenhinge grosse Behutsamkeit
beobachten, um nicht voreiligen Schliissen zu verfallen, die dann erst noch leicht
verallgemeinert und tendenziés ausgeschlachtet werden. Wie die fritheren Got-
ter thren Glaubigen Schutz und Hilfe gewihrten, so wiinschte man sich auch,
von Seiten ihrer heiligen Nachfolger spiirbarer Unterstiitzung versichert zu
sein. Theologisch war die Motivierung die, dass die Heiligen als Vollendete
wegen ihrer Ubernatiirlichen Gnadenvorzige eher Erhorung fanden als ge-
wohnliche lebende Menschen. Religionspsychologisch verstindlich ist weiter-
hin, besonders in einer archaisch-monarchischen oder -feudalen Welt, dass der
einfache Glaubige lieber einen Vermittler, eben einen Patron, anging, um seine
Anliegen an hochster Stelle vorbringen zu lassen. Von den Heiligen erwartete
man sicht- und greifbare Beweise ihrer Macht, ihres Anschens im Himmel.
Ganz dhnlich, wie etwa Athene und Ares vor Troja Schild und Speer fiihrten,
wie den Romern in der Schlacht am See Regillus (499 v. Chr.) in hochster Not
die beiden Dioskuren zu Hilfe eilten, so griffen nach dem Glauben frihmittel-
alterlicher Menschen bestimmte Heilige in Notsituationen in das irdische Ge-
schehen ein, um thre Verehrer zu retten.

175



So scheuchten die am Himmel erscheinenden Apostelfiirsten Peter und Paul
Attila von Rom weg, wie es Raffael in der Stanza d’Eliodoro dargestellt hat. So
ist Jacobus Maior als Matamoros der Anfiihrer in der Reconquista, so stellte
Mauricius seine Lanze dem deutschen-Kaiser zur Bekimpfung der Ungarn auf
dem Lechfeld zur Verfigung, so tiberwand St.Savinus die Langobarden bei
Spoleto, und so schlug der Rock des heiligen Vincencius von Saragossa die
Franken in die Flucht, denn auch die Uberreste (= reliquiae) verkorpern eine
gewaltige Macht. Im Jahre 1339 schrieben die Mailinder ihren Sieg bei Para-
biago tiber einen Pratendenten aus dem Haus Visconti und seine Séldner —unter
denen sich zahlreiche Schweizer befunden haben sollen — dem Eingreifen des
heiligen Ambrosius zu, der, als weiss gekleideter Bischof hoch zu Ross ins
Schlachtengetiimmel stiirmend, mit seiner Peitsche die Feinde zu Paaren getrie-
ben habe. Schwierigkeiten konnten sich allerdings ergeben, wenn zwei christ-
liche Heere einander gegeniiberstanden, die sich beide Schutzpatronen anver-
trauten, wo die Begegnung somit zu einem himmlischen Zweikampf hitte
ausarten konnen, nicht unihnlich den in der Ilias geschilderten Gotterkimpten
um und iiber Troja! Es ist mir kein solcher extremer Fall bekannt, aber der
St. Galler Chronist Christian Kuchimeister zeigt, dass man in die Nihe solcher
Situationen geraten konnte. Bei der Schilderung eines Konfliktes zwischen dem
Bischof von Basel und dem Abt von St. Gallen von 1270 schreibt er: «Do sprach
der bischof von Basel zu unserm apt: Herr von sant Gallen! Wa gedienet unser
frow (das heisst Maria, die Patronin der Dombkirche von Basel) ie den unfug,
den ir und sant Galle hand getin? Do antwurtet der apt: Herr von Basel! Wa
gedienet ie sant Gall umb unser frowen, das ir im sinen win namend, den ritter
und kneht s6ltnt hian getrunken? Damit ward der red geswigen.» Daraus geht
auch klar hervor, dass der Titelheilige einer Kirche als Rechtssubjekt, als deren
eigentlicher Eigentiimer betrachtet wird und dass die kirchlichen Amtsinhaber
nur Stellvertreter dieser himmlischen Haus- und Grundherren sind. Wir sind
nun schon bei einem weit bekannten Patron der Ostschweiz angelangt, der
zunichst seinem Kloster, dann dessen Siedlung und schliesslich einem ganzen
Kanton seinen Namen gegeben hat . Aus dem Genetivus possessoris — mona-
sterium sancti Galli, civitas sancti Galli - ist die heutige deutsche Namensform
geworden: Sankt Gallen, was eigentlich die Beifligung des Nominativs Stadt
oder Kanton verlangen sollte.

* ok %

Der Ire Gallus vermochte allerdings — abgesehen vom Namen — nur im
alt-sankt-gallischen Gebiet, also in der Stadt und im Bereich der weltlichen
Herrschaft des Flrstabtes, ein Staatsbewusstsein mitzuformen. Dazu trugen
selbstverstandlich auch Wappen und Siegel bei, die zwar nicht den Heiligen

176



selbst, aber doch sein Attribut, den Biren, der zum Lagerfeuer Holzscheite
herbeischleppt, zeigt. Ein Gegenstand des tiglichen Lebens, der das Wappen
oder einen optisch leichtfasslichen, einpragsamen Ausdruck eines Staatswesens
zeigen muss, ist die Miinze. Seit dem Hochmittelalter weist sie in Europa
Heiligennamen und -darstellungen auf. Der heilige Gallus tritt uns auf den
Miinzen der Abtei vom 13. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, auf den Miinzen
der Stadt bis zur Reformation immer wieder entgegen. Die kirchliche Ver-
ehrung brachte ihrerseits ununterbrochen Gemilde und Plastiken, Predigten
und liturgische Texte hervor, welche den Heiligen mit seinen Attributen dem
Volke vor Augen stellten und welche im sakralen Bereich die weltliche Herr-
schaft des Heiligen weit tiberlebten. Die am hochsten geschitzten Zeugnisse
eines Heiligen sind aber seine Reliquien gewesen.

Wie in St. Gallen der Fuirstabt als Territorialherr gleichsam nur Stellvertreter
des Heros Eponymos war, so stand es auch in den andern geistlichen Fursten-
timern der Schweiz. In Graubiinden ist der Bischof von Chur nie zu einer
umfassenden Landesherrschaft gelangt. Hier war der heilige Konig Lucius
Bistumspatron, begleitet von seiner Schwester Emerita. Lucius lebt heute noch
als Namenspatron im Kanton weiter, erscheint auch in Gemeindewappen und
hat durch sein kénigliches Abzeichen wohl mancher Gaststitte Alt Fry Ritiens
zum Namen «Krone» verholfen. In Anbetracht der Kammerung des ritischen
Raumes in geographischer, sprachlicher und geopsychischer Hinsicht, aber
auch in Anbetracht kriftiger heiliger Konkurrenten im Oberland (Sigisbert und
Placidus von Disentis), im Engadin (St.Florinus von Remiis), im Bergell
(St. Gaudentius) und bei den Walsern (St. Theodul) hat er keine fiithrende Rolle
in der Ausbildung eines gesamtbiindnerischen Bewusstseins spielen und seinem
Diener, dem Bischof, nicht zu landesherrlicher Stellung verhelfen konnen.

Der Walserheilige Theodul oder Joder gelangte hingegen in seiner Walliser
Heimat zeitweise zu hohen Ehren. Er war es nach dem Glauben des Hoch- und
Spatmittelalters gewesen, der von Karl dem Grossen die weltlichen Hoheits-
rechte im Tal des Rotten erhalten hatte und dem Bischof von Sitten als seinem
Nachfolger bewahrte. Ganz leicht hatten es aber weder St. Theodul noch der
Sittener Oberhirte angesichts des Freiheitsdranges der Walliser und ferner der
Nachbarschaft des Kultzentrums des bertihmtesten Heiligen der Schweiz, des
Anfihrers der Thebiischen Legion, die in Agaunum ihr Ende gefunden hatte,
St. Mawurizius. Allerdings, die Kraft der Deutschwalliser war so stark, Maurizius
zunichst nichtiiber St. Theodul emporwachsen zu lassen. Dafiir wurde der Kult
des Mirtyrers von Agaunum durch das Haus Savoyen und das deutsche Reichs-
oberhaupt in weiten Landen propagiert. Da sich aber in Theodul die geistliche
und die weltliche Gewalt des Tales vereinigte, ist sein Ansehen bei den
Wallisern, die die Territorialherrschaft des Bischofs brechen wollten, allmahlich

177



Doppelter Messtaler des Bischofs Matheus Schiner von Sitten, 1501 (verkleinert). Der
heilige Theodul kniet am Altar mit Krummstab und Schwert,
begleitet von Engel und Teufel.
(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

geschwunden, seine Verehrung im 16. Jahrhundert zurtickgegangen und wohl
auch durch die kritische kirchengeschichtliche Richtung des Kardinals Baro-
nius in Mitleidenschaft gezogen worden, der zu dhnlichen Wundergeschichten,
wie sie von Theodul berichtet wurden, bemerkt: quae cum Magiam magis quam
pietatem redoleant, merito rejicienda sunt. Der Kartduser Heinrich Murer, der
in seiner Helvetia sancta von 1648 ein gewaltiges Material zusammengetragen
hat, unterdriickte deshalb die Legende Theoduls vom Flug auf dem Riicken des
Teufels nach Rom und schrieb: «Defiwegen wollen wir diese Historiam (wann
es eine Histori ist) weiters nicht einfuhren, sonder den guthertzigen Leser in
Wallis schicken, dise ding zu erfahren.» Zur Zeit der beiden Schiner Bischofe
war die Kritik noch nicht laut geworden, und so begegnen wir dem heiligen
Landesbischof auf zahlreichen Miinzen des Bistums Sitten. Als aber die Zehn-
ten die weltliche Gewalt des Bischofs energisch beschnitten hatten, da finden
wir auch keinen Theodul mehr auf den Walliser Miinzen. Dafiir wurde nun
augenscheinlich Maria vorgezogen, eine Entwicklung, die man in der Zeit der
Gegenreformation verschiedentlich beobachten kann, es sei nur an die Patrona
Bavariae, Bohemiae oder Hungariae erinnert.

Ahnlich dem Bischof von Chur vermochten die Bischéfe von Genf und
Lausanne kein eigentliches Territorium zu bilden, Landesfiirsten zu werden
und damit thren Bistumspatronen Petrus und Marius zum Aufstieg zu Landes-
patronen zu verhelfen. Immerhin belegt der Schliissel im Genfer Wappen noch
heute das Patrozinium des heiligen Petrus fir die Genfer Kathedrale.

Das Bistum Basel stellt wieder einen besonderen Fall dar. Patrone der Basler
Domkirche, des Miinsters, waren Maria und Kaiser Heinrich I1., der, wie eine
verdienstvolle neue Arbeit zeigt, als Gonner Basels in dessen Blirgerschaft seit
den Burgunderkriegen Zuneigung und Verehrung genoss. Neben Maria ver-
mochte er bis zur Reformation zum zweiten Stadtpatron aufzusteigen. Wir

178



Standesscheibe von Glarus und heiliger Fridolin in Benediktinertracht
(rechtes Gegenstiick, heiliger Hilarius, ist weggelassen). Glasgemalde des Ziircher
Meisters Carl von Egeri, 1557, im Kreuzgang des Klosters Muri (verkleinert).
(Photo KDM Kanton Aargau)

sehen dies etwa aus Scheibenstiftungen des Rates. Der von Basel emigrierte
Bischof liess den heiligen Kaiser noch im 17. Jahrhundert auf stattliche Taler
setzen. Als er sich aber fiir die Dauer im Jura eingerichtet hatte, wurde
St. Heinrich aufgegeben, und dafiir wurden regionale Heilige gefordert. So fand
St. Ursiz (= St-Ursanne) einen Platz auf bischéflichen Kleinmiinzen des
17. Jahrhunderts.

Wir wenden uns nun den eidgendssischen Stinden zu, wo nicht ein Bischof,
Domkapitel, Abt oder Kloster, sondern stidtische oder lindliche Gemeinden
den Kult bestimmter Heiligen pflegten und sie zu Stadt- oder Landespatronen
werden liessen.

In Ziirich ist fiir das 9. Jahrhundert der Kult der heiligen Felix und Regula
belegt; er kann schon wesentlich ilter sein. Grossmiinster und Fraumtinster
besassen Reliquien der heiligen Geschwister, trugen ihr Patrozinium, und von
Ziirich aus gelangten Reliquien der beiden Mirtyrer schon im 9. und 10. Jahr-
hundert nach Sens, Einsiedeln und Trier, im 11. Jahrhundert in ziircherische und
innerschweizerische Landkirchen und vereinzelt noch weiter tiber die Grenzen

179



hinaus. Wie nun nach dem Aussterben der Zihringer das stadtische Auto-
nomiestreben von Erfolg gekront, Ziirich aus einer Stadt der Abtissin zu einer
solchen des Reiches geworden war, treten die Mértyrer als Reprisentanten der
jungen Selbstindigkeit, als Garanten fiir deren Rechtmissigkeit auf: auf dem
frithesten Siegel des Rates von 1225 begegnen sie uns schon, und der dritte
Stadtheilige, Exuperantius, nimmt seinen Platz neben ihnen auf den fast gleich-
zeitigen Siegel der Blirgerschaft ein. In die liturgischen Gebete wurde er aller-
dings erst 1264 eingefiihrt. Eine kiinstlerisch prachtvolle Schopfung bedeutet
das seit 1347 in Gebrauch stehende grosse Stadtsiegel, das noch im 19. Jahrhun-
dert als Staatssiegel verwendet wurde und und dessen silberner, vergoldeter
Stempel noch heute im Staatsarchiv aufbewahrt wird.

Auf einem in Stockholm neuentdeckten Ziircher Pfennig des 11. Jahrhun-
derts finden sich die Namen der Heiligen zum erstenmal. Der Kopf des heiligen
Felix und kurze Zeit die januskopfartig zusammengefliigten Hiaupter von Felix
und Regula beherrschen die Miinzbilder vom 12. bis 14. Jahrhundert.

In der Chronik der Stadt Ziirich vom Anfang des 15. Jahrhunderts wird in
den ersten Kapiteln neben der fabulésen Griindungsgeschichte das Martyrium
der Stadtheiligen ausfiihrlich behandelt. Hier wird nun aber auch die Bedeutung
Karls des Grossen fiir Ziirich unterstrichen, der als Griinder des Grossmiinsters
und seiner Schule galt und der von seiten der Propstei und der Stadtgemeinde,
wohl in bewusstem Gegensatz zum Fraumiinster, dessen Abtissin ja seit dem

Taler der Stadt Ziirich von 1512 (vergrossert).
(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

180



11. Jahrhundert Stadtherrin gewesen war, in den Vordergrund gertickt wurde.
In der Legende der «revelacio sanctorum martyrum» — dem Bericht, dass Karl
auf einer wundersamen Jagd von Koln bis Ziirich geritten sei und hier die Leiber
der Mirtyrer aufgefunden habe — verkniipft sich die Verehrung sowohl der
Mirtyrer wie Karls. Diese Tendenz ist schon im 12. Jahrhundert wirksam, wie
durch das bisher noch nicht gedeutete romanische Kimpferrelief im Mittelschiff
des Grossmiinsters belegt wird. Als die Stadt um das Jahr 1415 zweiseitige
Miinzen zu prigen begann, wurde Karl der Grosse darauf abgebildet. Vermut-
lich wurde eine Auseinandersetzung mit dem Fraumiinster durch diese Bild-
wahl vermieden. Als dann 1504 und 1505 die grosse Emission von Dickmiinzen
erfolgte, setzte man Felix und Regula darauf, auf den Taler von 1512 auch noch
Exuperancius, wodurch die klassische Formel des Siegels von 1347 auch auf den
Miinzen Eingang fand. Damit war der Hohe- und Schlusspunkt erreicht, denn
als Ziirich wieder zur Ausgabe von Talern schritt, 1526, waren die Reformation
durchgefiihrt, die Heiligenverehrung abgeschafft, das Kirchensilber und die
Reliquiare eingeschmolzen. Auf den Siegeln blieben die drei Stadtpatrone
erhalten, vermutlich, um keine Zweifel an der staatsrechtlichen Kontinuitit
autkommen zu lassen. Ja, nach 1600 tauchten auf Goldmiinzen Felix und Regula
und Karl der Grosse nochmals auf, um erst dann endgtiltig zu verschwinden.
Merkwiirdigerweise erscheint auch in Bern gleichzeitig auf einem Golddukaten
noch einmal der heilige Vincenz. Es ist nicht ausgeschlossen, dass Antistes
Breitinger dieser Renaissance der Stadtheiligen ein Ende bereitet hat.

Von Altartafeln, Fresken, Plastiken und Glasgemalden ist infolge des
Bildersturmes wenig erhalten geblieben. Wenn man aber von dem Wenigen auf
das einst Vorhandene schliessen kann, so miissen Ziirich und seine Landschaft
von Darstellungen der Stadtheiligen geradezu gewimmelt haben. Es zeichnet
sich ab, dass die drei Heiligen die Stadt als Territorialherrin tatsichlich perso-
nifizierten. Und in Zeiten, da abstraktes Denken und Auseinandersetzung mit
politischen Ideen dem Menschen fremd war, tat ein solches handfestes Hilfs-
mittel seine Wirkung. Den Bauern der neu dem Machtbereich Ziirichs einver-
leibten Herrschaften konnte mit den drei Stadtheiligen, die hiufig das Stadt-
wappen noch mit sich fihrten, nachdricklich gezeigt werden, dass sie nun
Angehorige Ziirichs seien und von dort das zeitliche und ewige Heil zu
erwarten hitten. Stadt und Territorium Ziirich waren auf dem besten Weg, eine
eigene Sakrallandschaft zu werden.

Die Zeugnisse fiir eine solche Interpretation sind heute zugegebenermassen
sparlich, dies hingt aber eben mit dem Bildersturm zusammen. Wenn man
jedoch in anderen Gegenden der Schweiz auffallende Parallelen entdeckt, wird
man sich zu einer solchen Deutung doch berechtigt fithlen.

* % %

181



Dicken der Stadt Bern von etwa 1482. Heiliger Vincencius, nach rechts blickend.
(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

Als die Stadt Bern errichtet wurde, gehorte auch der Bau einer Leutkirche
zu dem grossen Unternehmen. Das Aufblithen der Zihringerstadt veranlasste
spater zu zweien Malen Neubauten. Das heutige Miinster wurde 1420 begon-
nen. Diese Hauptkirche der Stadt stand unter dem Patrozinium des heiligen
Vincencius von Saragossa, eines namentlich in Spanien, Frankreich und West-
deutschland hochverehrten Martyrers. Der spanische Titelheilige tritt schon in
der chronikalischen Uberlieferung als eine Art Schirmherr von Bern auf,
formuliert doch Konrad Justinger bei der Schilderung der Griindung Berns
folgendermassen:

«...do buwte man ze stunde ein kilchen in die stat. .. und do man die wichete,
nam man ze husherren und patron den heiligen herren sant vincencien, der da
alle note hilfet uberwinden und ruwet liphaftig in dem ktingriche von Hyspa-
nien in der bredier kloster, doch so ist sines heltumes in dem miinster zu berne.»
Ein Hauptgrund fiir die von den Hagiographen festgestellte Popularitit des
Heiligen klingt hier iibrigens auch an: Es ist der Name, der zu vincere gehort
und somit den Heiligen als Sieger empfiehlt. Vom Auszug zur Schlacht bei
Laupen berichtet Justinger mit diesen Worten: «Und alsus in dem namen gottes,
siner lieben muter, sant marien, und des heiligen uberwinders, sant vincencyen,
zugen die von berne us mit iren panern...»

Mit dem Wachsen Berns nahm auch das Ansehen des Mirtyrerdiakons in der
Stadt und ihrer Landschaft zu. 1463/64 kam es zu der fiir die Verirrungen im
spatmittelalterlichen Heiligen- und Reliquienkult bezeichnenden Episode des
Raubes des Hauptes des Heiligen aus einer Kélner Kirche. Der Dieb, Magister
Johannes Bili, ein Berner Kleriker, brachte die Reliquie nach Bern, wo sie
feierlich eingeholt wurde. Auf die Vorstellungen Kolns antwortete der Rat von
Bern, es wiirde bei ithnen zu Ehren des Heiligen seit langer Zeit ein kostlicher
Minsterbau betrieben, so dass dieses «heltum» «villicht von gottlicher be-
schickung» zu ithnen gelangt sei, und Koln, das doch noch so viele kostbare
Reliquien besitze, moge den Bernern gerade diese giitlich {iberlassen. Nach
einem nochmaligen Schriftwechsel ist es schliesslich dabei geblieben.

182



Als um 1470 in Europa grossere Silbermiinzen aufzukommen begannen,
zunichst in Venedig und Mailand, trugen diese das Bildnis des Miinzherren, es
waren seit der Antike die ersten auf Silbermiinzen vorkommenden Portrits.
Bern folgte verhiltnismissig sehr rasch mit der Emission dhnlicher Silberge-
priage, und da man nicht das Bildnis eines Herzogs anzubringen hatte, wie
Mailand, wo diese neue Miinze nach dem wiedergegebenen Haupte «Testone»
genannt wurde, setzte man den heiligen Vincenz auf diese Stiicke, war er doch
der Hausherr des Miinsters und der Stadt Bern. So erblicken wir auf den
frithesten Berner Dicken von etwa 1482 das Brustbild desjugendlichen Heiligen
in Diakonentracht, den eleganten mailindischen Herzogsbildnissen beinahe an
die Seite zu stellen: Ohne dem demokratischen Gedanken Gewalt anzutun, hat
die Stadt Bern mit Hilfe ithres Stadtpatrons den eigenen vollwertigen Testone
schaffen kénnen. Spiter erscheint Vincenz dann als Ganzfigur auf den Dicken
von 1492 und auf den Talern von 1493 und 1494. Es sind die frithesten in der
Schweiz geprigten Grosssilbermiinzen. Auch hier nimmt er den Platz ein, den
auf dem Prototyp, dem Tiroler Taler von 1486, der Mtinzherr und Landesfiirst
Erzherzog Sigismund der Minzreiche innehat.

Dass der heilige Vincenz in der Ausstattung des Berner Minsters dominiert,
ist wohl selbstverstandlich; trotz den Verlusten durch den Bildersturm wiren
verschiedene Denkmailer namhaft zu machen. Seine staatliche Funktion liess thn
aber auch andernorts gewissermassen als Vertreter Berns auftreten. Nach dem
Aufbau seines Territoriums und der Eroberung des Aargaus war Bern gendtigt,
sich in den neu gewonnenen Untertanengebieten Sympathie und guten Willen
zu schaffen, gleichzeitig aber auch klarzumachen, dass sie nun auf ewige Zeiten
der Aarestadt zugehorten. Zu diesem Zweck wurde auch der heilige Vincenz
eingesetzt. Wenn Gesuche an den Rat kamen, an die Ausschmtickung einer
Kirche etwas beizusteuern, wurde wohl hauptsichlich eine Scheibe mit dem
heiligen Vincenz und dem Berner Wappen gespendet. In Lauperswil, Reitnau,
Uerkheim und auf dem Staufberg, hier ganz besonders friih, finden wir solche
Vincenzen-Scheiben. In manchen mittelalterlichen Kirchen des Bernbiets und
des heutigen Aargaus mogen heute noch Fresken mit dem heiligen Vicencius
unter der Tiinche liegen.

Als der Berner Stadtschreiber Diebold Schilling seine mit reichem Bilder-
schmuck ausgestattete amtliche Berner Chronik schuf, stellte er an den Anfang
des ersten Bandes das Stadtwappen, {iberhéht von denjenigen des Reiches und
des Stadtgriinders; den zweiten Band leitete er mit einem bekrénten Berner
Wappen mit Schildhalter ein, den dritten und bedeutendsten Band aber ziert ein
Ganzbild des Stadtpatrons, die grosste figiirliche Darstellung der gesamten

Chronik.

183



Dem Umstand, dass die Stadt Bern sich als Landesherr auch im Oberland
durchsetzen konnte, ist es wohl zuzuschreiben, dass der Kult des heiligen
Beatus, der an und fiir sich als Apostel der Schweizer weitherum bekannt war,
nicht grosseres Ausmass angenommen hat. Der stadtische Vincenz trug den Sieg
iiber den landlichen Beatus davon.

* Kk %k

Luzern, das bekanntlich auf eine geistliche Niederlassung, die Filiale des
elsdssischen Benediktinerklosters Murbach, zuriickgeht, hat von dorther das
Patrozinium des heiligen Leodegar von Autun bezogen, eines Bischofs, der in
den Kimpten der merowingischen K6nige und ihrer Hausmeier den Martertod
gefunden hat. An seine Blendung erinnert das kaum je fehlende Attribut des
Bohrers. Auf dem zweiten Luzerner Stadtsiegel ist Leodegar als Kephalophore
dargestellt, wie er vor seinen Henkern einem Kirchengebiaude zuschreitet. Im
fiinften Stadtsiegel, dessen Originalstempel erhalten ist und das im Jahre der
Schlacht von Sempach in Gebrauch genommen wurde, wird das eigentliche
Martyrium des Bischofs hochst drastisch berichtet. Diese Goldschmiedearbeit
von hoher Qualitit steht unter dem Einfluss der Parlerschule und der gleich-
zeitigen bohmischen Malerei. Als Luzern im 15. Jahrhundert auch mit der
Prigung eigener Miinzen, wozu es von Konig Sigismund ermachtigt worden
war, einsetzte, wahlte es als Miinzbild das Haupt seines Stadtpatrons. Dieser
ziert auch den frithesten Dicken, wihrend sich auf dem Taler von 1518 auf
verhaltnismissig grosser Flache die Martyriumsszene wiedergeben liess. Wie
stark der Eindruck dieses Miinzbildes war, lasst sich daraus erschliessen, dass
es noch im Jahre 1547 die unmittelbare Vorlage fiir ein bedeutendes Glas-
gemilde, eine sogenannte Amterscheibe, abgab. Name und Darstellungen des
Stadtpatrons sind in Luzern auch im 16. Jahrhundert iiberaus haufig, und auf
der Kapellbriicke wurde in einem der grossen vielbildrigen Zyklen die ganze

Taler der Stadt Luzern von 1518 (verkleinert). Blendung des heiligen Leodegar.
(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

184



Legende des heiligen Schirmherrn erzihlt. In der Luzerner Landschaft hatte
St. Leodegar die gleiche Aufgabe wie Felix, Regula und Exuperancius in Ziirich,
Vincencius in Bern: das Zugehorigkeitsgetithl der Landbevolkerung zu thm und
seiner Stadt wachzuhalten und gleichzeitig die viterliche Vorsorge anzudeuten,
die aus der regierenden Stadt auf die Untertanen herabfloss.

Aber auch ausserhalb des eigenen Territoriums kommen Scheibenstiftungen
vor. Hier sollen sie vor allem die gute Nachbarschaft unterstreichen, wenn sie
nicht sogar im einen oder andern Fall als eine feine Anschlusspropaganda zu
werten sind! Bemerkenswert bleibt, dass sich auch die reformierten Orte der
Sitte der Scheibenschenkungen nicht entziehen konnten und hie und da in
solchen Glasgemailden ihre verabschiedeten und doch noch geehrten Stadtpa-
trone auftreten liessen. Der heilige Leodegar lidt noch zu einer weiteren
Beobachtung ein: Die Stadtpatrone sind nicht immer allein geblieben, sie haben
hie und da Gefidhrten bekommen, sie sind vielleicht sogar von neuen Patronen
tberflugelt worden, wobei sich auch in der Heiligenverehrung gewisse Zeitstro-
mungen, ja Modeerscheinungen abzeichnen. In Luzern wurde der heilige Mau-
rizius neben Leodegar als zweiter Patron verehrt. Im 17. Jahrhundert kam dann
auf Betreiben der Jesuiten, die das hohere Bildungswesen leiteten, laut Beschluss
des Rates der heilige Franz Xaver hinzu, und schliesslich galt als weiterer Patron
der heilige Joseph, der Nihrvater. Es mag sein, dass dieser im 19. Jahrhundert
auf der Landschaft mehr Anklang gefunden hat, da er viel weniger als St. Leo-
degar mit dem Ancien régime verkniipft war. S. Carlo Borromeo, als Triger der
Gegenreformation in der Schweiz, galt seit Ausgang des 16. Jahrhunderts als
gemeinsamer Patron der katholisch gebliebenen Stidte und Linder.

*x k Kk

Von den Urkantonen weisen Uri und Schwyz den gleichen Landespatron
auf, den heiligen Martin von Towurs, manchmal als Bischof, manchmal als
mantelteilenden Reiter. Es lasst sich aber in beiden Lindern keine besondere
politische Auswertung erkennen. Im Urner Untertanengebiet im Tessin ist eher
der Versuch, den Kult des heiligen Gotthard zu férdern, zu beobachten. In
Schwyz war der Landespatron im alten Landesteil fest verankert, zahlreiche
Gasthéfe wurden nach seinem Reittier «Rossli» benannt, im dusseren Kantons-
teil stiess er aber auf den heiligen Einsiedler Meinrad, an dessen Todes- und
Begribnisstitte im 10. Jahrhundert das Kloster Einsiedeln gegriindet worden
war. Dieser seinerseits vermochte im alten Landesteil gegen Martin nicht auf-
zukommen.

In den beiden Hauptorten der Halbkantone Ob- und Nidwalden waren die
Apostel Petrus und Paulus Kirchenpatrone; sie wurden auch Landespatrone,
und das Attribut Petri lieferte beiden Halbkantonen das Wappenbild: den

185



Schlissel. Als Schirmherr trat dagegen allmihlich seit dem 16. Jahrhundert der
hochverehrte Klausner im Ranft an die Stelle der Apostel: Bruder Niklaus von
Fliie,der 1487 im Rufe der Heiligkeit starb, 1669 als Seliger vom Papstanerkannt
und 1947 schliesslich kanonisiert wurde. Ohne konfessionelle Trennung wiire
er wohl heute Schutzpatron der ganzen Schweiz. Auf den Minzen Obwaldens
wurde der hagere Einsiedler im 18. Jahrhundert immer wieder abgebildet. Diese
fanden grossen Anklang, da man sie mit einer Ose versehen und als Rosenkranz-
anhinger oder Amulette verwenden konnte. In dem konfessionell weitgehend
geschlossenen Obwaldnerland ist Bruder Klaus als transzendentaler Landes-
vater durchaus lebendig, fithrte die Regierung doch jlingst in den Noten der
Erdbeben eine offizielle Landeswallfahrt zu thm durch.

Eine ebenfalls sehr starke Stellung im Bewusstsein ecines geschlossenen
Landes nimmt der heilige Fridolin in Glarus ein. Als Kirchenpatron der Haupt-
kirche und zugleich der Stiftskirche von Sickingen, wo die chemalige Grund-
herrin, die Abtissin des Damenstiftes, residierte, zierte er schon im 13. Jahrhun-
dert das Siegel des Kirchherrn von Glarus. Von hier aus trat er auch ins Wappen
und Siegel des Landes iiber, das sich zur Unabhingigkeit durchrang. Da man
den Sieg von Nafels weitgehend der Hilfe Fridolins zuschrieb, haben Zu-
neigung und Vertrauen zu dem frihmittelalterlichen Wanderheiligen
zugenommen. So tont es denn in dem noch ins 14. Jahrhundert zuriick-

reichenden Nifelser Schlachtlied:

«O helger herr sant Fridli, du triitwer landsmann
si dis land din eigen, so hilfs uns mit eren bhan!»

Und da der Heilige seine Glarner nicht im Stich gelassen hatte, endet das
Schlachtlied mit den Versen:

«Des dankend wir alle gote und sant Fridli, dem helgen man:
dise manliche tat hand die fromen Glarner tan.»

Als 1460 durch anhaltende Regengiisse eine Hochwasserkatastrophe im Tal
der Linth drohte, unternahmen die Glarner mit den Reliquien des heiligen
Fridolin eine Prozession an den Ennendaer Linthsteg und an die Lontsch: «do
sach man sichtenklich, das das wasser begond vallen und swinen.» Sankt
Fridolin war so stark im glarnerischen Bewusstsein verankert, dass er im
Wappen die Reformation tiberdauerte, immerhin unter Aufgabe des pronon-
ciert monchischen Habitus!

Das im gleichen Jahr wie Glarus in den Bund der Eidgenossen aufgenom-
mene Zug weist seit dem 15. Jahrhundert zwei Stadt- respektive Landespatrone
auf: St. Michael als Titular der alten Pfarrkirche ausserhalb des Stadtchens, und
Sankt Oswald, den angelsichsischen Konig, dem die nach den Burgunder-

186



kriegen erbaute Oswaldskirche geweiht war. Neben- und miteinander treten
die beiden Heiligen besonders in Glasgemilden auf, auf den Miinzen hingegen
nur als Einzelfiguren. Es wire noch zu untersuchen, wieweit der eine mehr fiir
die Stadt, der andere fiir die Landschaft, die sich ja nie zum Untertanengebiet
machen liess, zustindig war.

Die beiden Stidte Freiburg und Solothurn, die sich je ein respektables
Territorium zu schaffen gewusst hatten, besassen auch je einen sehr markanten
Schutzpatron, Freiburg den weitherum verehrten beiligen Nikolaus von Myra
oder Bari, und Solothurn den der Thebiischen Legion zugerechneten Krieger
Ursus. Bei Freiburg fillt auf, dass nicht die Titelheilige der iltesten Kirche,
Notre Dame, Patronin wurde, sondern der Heilige, der auch als Schutzpatron
der Schiffsleute und des Verkehrs galt und dem die Biirger von Freiburg ihre
Hauptkirche weihten, die heutige Kathedrale.

Taler der Stadt Solothurn ohne Jahreszahl, um 1500 (verkleinert).
Stehender gewappneter heiliger Ursus.
(Photo Schweizerisches Landesmuseum)

In Solothurn hat sich der von einem St. Viktor begleitete heilige Urs voll und
ganz als Hauptpatron durchgesetzt. Bis etwa vor einem halben Jahrhundert
musste ein auf den Namen Urs getauftes mannliches Wesen fast unfehlbar aus
dem Kanton Solothurn stammen. In verschiedenen seiner Dorfer trifft man
noch Gasthofe «<zum Sant Urs». Selbstverstindlich nimmt der heilige Krieger
auf den Miinzen Solothurns vom 12. Jahrhundert bis 1798 eine beherrschende
Stellung ein, ebenso auf den Siegeln. Als die Aarauer 1471 eine neue Pfarrkirche
erbauten, spendete Solothurn nicht nur Baumaterial, sondern zur Weihe auch
Reliquien des heiligen Ursus. Sollte er in der bernischen Munizipalstadt eine
freundliche Stimmung fiir das benachbarte Solothurn schaffen, ja sogar viel-
leicht einen spiteren Anschluss an diese Stadt vorbereiten helfen?

Von Basel war schon kurz die Rede. Wir kommen zu einem weiteren Stand
der Eidgenossenschaft, der aber einen Sonderfall darstellt, da man fiir ihn keinen

187



eigentlichen Standespatron festzustellen vermag: Schafthausen. Eignete sich
das Patrozinium des Miinsters: Salvator und Allerheiligen, nicht fiir solche
Zwecke? Waren die beiden Johannes als Titelheilige der Stadtpfarrkirche
daneben zu wenig eindrucksvoll, geniigte den Schafthausern ihr redendes
Wappen mit dem gekronten imposanten Schafbock oder dringte sich bei der
geringen territorialen Entwicklung des kleinen Stadtstaates die Institution eines
Stadtpatrons nicht auf? Wir konnen diese Fragen hier nur stellen, noch nicht
beantworten.

Schliesslich ist der 13. Stand der alten Eidgenossenschaft zu nennen, das bis
zum Endes des 16. Jahrhunderts ungeteilte Appenzell. Der heilige Maurizius
als Patron der Pfarrkirche Appenzell wurde auch Schutzheiliger des Landes.
Eine besonders auffallende Rolle hat er kaum gespielt. Immerhin tragen die
Miinzen, welche Appenzell-Innerrhoden im 18. Jahrhundert herausgab, sein
Bild in zeitgendssischer Bewatfnung,

* Kk X

Wir sind damit am Ende unseres Rundganges durch die Welt der himm-
lischen Patrone der alten Eidgenossenschaft angelangt. Es wird nun aber
auffallen, dass innerhalb der Landesgrenzen gewisse leere, man kénnte sagen,
unbetreute Flichen verblieben sind: die Gemeinen Herrschaften, wo einerseits
die Eifersucht der regierenden Orte keine Bevorzugung des einen oder andern
Standespatrons zuliess und wo anderseits die Obrigkeiten nicht duldeten, dass
ein Heiliger aus der betreffenden Herrschaft selbst zu deren Patron aufstieg. So
blieben Aargau, Thurgau und Tessin ohne Landespatrone, und der heiligen
Verena von Zurzach, der heiligen Idda von Toggenburg in Fischingen blieb der
Aufstieg zu staatlichen Wiirden und Funktionen versagt. Die im Tessin an und
fiir sich naheliegenden Heiligen, Ambrosius von Mailand und Felix und
Abbondio von Como, kamen schon deshalb nicht in Betracht, weil ihre
Kultzentren im unmittelbar benachbarten Ausland lagen, das politisch hiufig
im Gegensatz zu den Eidgenossen stand.

Zeichnet sich nun nicht im Fehlen eigener Schutzheiliger fiir die Untertanen-
gebiete die hochpolitische Rolle dieser Institution in der alten Schweiz deutlich
ab?

Von der sagenhaften, durch die moderne Legendenkritik vollig zerpfliickten
und in nichts aufgelésten Heiligenfigur bis zur deutlich umrissenen und
bekannten historischen Personlichkeit kamen hier fast alle Méglichkeiten
hagiographischer Existenz kurz zur Sprache. Wir sahen, dass fir die Wirksam-
keit des einen oder andern Patrons durchaus nicht seine Geschichtlichkeit, sein
mehr oder weniger beglaubigtes Erdenwallen massgebend ist, sondern seine
Konfrontation mit glinstigen oder hemmenden Faktoren, seine Verkniipfung

188



mit einem weithin hallenden historischen Ereignis, sein Leben und Wirken in
den seelischen Bezirken der gliubigen Menschen. Gerade solchen subtileren
Regungen miissen wir in Zukunft vermehrt nachgehen, wenn wir uns ein
menschlich wahres Bild von der unendlich mannigfaltigen und oft erregend
aktuellen Vergangenheit machen wollen.

Erschienen in: «Neue Ziircher Zeitung» vom 14. Juni 1964, Nr. 2951 (68).
Separatabdruck, 20 Seiten.

189



	Die Stadt- und Landespatrone der alten Schweiz : Antrittsrede an der Universität Zürich am 9. Mai 1964

