
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 60 (1993)

Artikel: Liturgiegeschichtliches und Ikonographisches aus dem alten Zürich

Autor: Schwarz, Dietrich W.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

Liturgiegeschichtliches und Ikonographisches
aus dem alten Zürich

Seit einer langen Reihe von Jahren widmet der Gelehrte, zu dessen Ehren diese

Festschrift erscheint, einen guten Teil seiner Schaffenskraft der Katalogisierung
der Handschriften der Zentralbibliothek Zürichl. Es ist deshalb geziemend und
recht, wenn einer der vielen Nutzniesser, die schon von der geleisteten Arbeit
zehren und die mit Spannung der Ausgabe des Registerbandes als Krönung des

Werkes entgegenblicken, hier das Wort ergreift, um von Zürich aus den Gefühlen

der Dankbarkeit und der Bewunderung Ausdruck zu verleihen. Diese

Gefühle gelten aber nicht nur dem unermüdlichen Arbeiter am Handschriftenkatalog,

sondern ganz besonders auch dem anregenden Gelehrten und
Menschen. Wenn Zürich auch eher ein steiniger Boden für liturgiewissenschaftliche
Arbeit ist, so möge den folgenden paar Ausführungen entnommen werden, dass

deren Bedeutung hier durchaus geschätzt wird, und dass die Einsicht vorhanden
ist: zu einer Erfassung des Mittelalters und mittelalterlicher Zustände ist die

Heranziehung der Liturgiegeschichte unumgänglich. Leider stehen einer

eingehenden Beschäftigung mit diesen Fragen oft äusserliche Hindernisse im Weg,
so etwa der Mangel an Texten und Literatur. Wenn Zürich als steiniger Boden

für Liturgiegeschichte und -Wissenschaft erklärt werden muss, so liegt diese

Erscheinung naturgemäss in den konfessionellen Verhältnissen begründet. Einmal

fehlen weitgehend die Quellen, da in der Reformationszeit die liturgischen
Bücher systematisch vernichtet wurden, vor allem diejenigen, welche damals

im Gebrauch standen. Diese grosse Lücke wurde durch die nach der Aufhebung
des Benediktinerklosters Rheinau (1862) eingehenden Bibliotheksbestände
wohl etwas vermindert, aber nicht geschlossen. Nur diejenigen Handschriften
und frühen Drucke, die von Anhängern des alten Glaubens von Zürich fortgerettet

wurden, oder die für Zürich auch nach der Reformation von praktischem
Wert waren, da aus ihnen Rechtsansprüche abgeleitet werden konnten, und die

der Stadt oder den Trägern bestimmter neuer Ämter für die Eintreibung von

Erschienen sind 3 Lieferungen, vgl. die Bibliographie dieser Festschrift, wo auch die
Aufsätze verzeichnet sind, die im Zusammenhang mit dieser Katalogisierungsarbeit
erschienen und uns mannigfaltige Einblicke in die Werkstätte des Handschriftenforschers

eröffnen. Der Handschriftenkatalog wird im folgenden abgekürzt zitiert als:
Hs Kat ZB.

68



Forderungen unerlässlich erschienen, sind uns erhalten geblieben 2. Somit fehlt
hier eben vieles, wenn auch durch die aus Einbänden herausgelösten Fragmente
wertvolles und mannigfaltiges Material zu Tage getreten ist, das aber
begreiflicherweise nur Ahnungen des früheren Reichtums weckt. Der andere Grund für
das Fehlen liturgiegeschichtlicher Betätigung liegt wohl in der Tatsache, dass

alle führenden Historiker Zürichs konfessionell auf einem Boden standen, der
der Entstehung und Entwicklung liturgiewissenschaftlicher Untersuchungen
nicht förderlich war3. Es darf aber im Interesse der Erfassung mittelalterlichen
Lebens erwartet werden, dass gerade durch den Handschriftenkatalog unseres
verehrten Jubilars, d. h. durch die Erschliessung des zürcherischen
Handschriftenbestandes angeregt, hier eine Erweiterung des Blickfeldes Platz greifen wird.

Unter den liturgischen Handschriften der Zentralbibliothek lassen sich

allerdings verschiedene durchaus sehen, so etwa das berühmte Sacramentarium

triplex 4, dessen sich verschiedene Forscher schon angenommen haben, so der

eigentliche Vater der Liturgiegeschichte in Alemannien, Fürstabt Martin Gerbert

von St. Blasien 5, dann aber auch unser Jubilar selbst6. Neben den von
auswärts gekommenen Handschriften ist für Zürich selbst das aus dem 13.

Jahrhundert stammende, von dem wohl berühmtesten Chorherren der Propstei,
Konrad von Mure, angelegte Ordinarium divini officii7 von besonderem Wert,
eine ausführliche Gottesdienstordnung für die Stiftskirche St. Felix und Regula
zu Zürich (Grossmünster), auf dessen Bedeutung ebenfalls Prof. Mohlberg
nachdrücklich hingewiesen hat; eine wissenschaftliche Edition in nicht
allzuferner Zeit möchte man sehr erhoffen. Aber nicht von dieser liturgischen
Hauptquelle soll hier die Rede sein, sondern auf zwei andere Manuskripte

In der Vatikanischen Bibliothek liegen einige liturgische Handschriften aus Zürich
(so ein Graduale s. XV, Cod. Vat. 10769 [10640], ein Antiphonar s. XIV/XV, Cod.
Vat. 10647), eventuell auch in der Kantonsbibliothek Aarau, Bände, die zur Zeit der
Reformation in aargauische Klöster geflüchtet, bei deren Aufhebung (1841) aber der
Bibliothek in Aarau übergeben wurden.
Immerhin sei darauf hingewiesen, dass eine von kunsthistorischer Seite unternommene

Aktenpublikation liturgiegeschichtlich wichtiges Material enthält: Konrad
Escher, Rechnungen und Akten zur Baugeschichte und Ausstattung des Grossmünsters

in Zürich (bis 1525): Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde XXIX-
XXXII, Zürich 1927/30.
Zentralbibliothek Zürich Ms. C 43; Hs Kat ZB, S. 27 f.

Monumenta veteris liturgiae Alemannicae I, S. Blasii 1777, S. 1-344; vgl. Korrespondenz

des Fürstabtes Martin II. Gerbert, bearb. von Georg Pfeilschifter, I. Band,
Karlsruhe 1931, S. 114, Anm. 3.
C. L. Mohlberg, Vertrauliches aus meinem Umgang mit mittelalterlichen Handschriften:

Miscellanea historica Alberti De Meyer, Louvain 1946, S. 1339.
Zentralbibliothek Zürich Ms. C 8b; Hs Kat ZB, S. 16.

69



hingewiesen werden, die ebenfalls als liturgiegeschichtliche Quellen angesprochen

werden können, und die in dieser Hinsicht noch nicht ausgeschöpft sind.
Dem Schreiber dieser Zeilen, den die Herausgabe dieser Handschriften, der
Statutenbücher der Propstei St. Felix und Regula zu Zürich aus dem Jahre

13468, seit längerer Zeit beschäftigt, ist es vielleicht gestattet, auf die in diesen

zwei Bänden enthaltenen liturgischen Vorschriften wenigstens hinzuweisen
und vor allem auch die Vertreter der Liturgiewissenschaft darauf aufmerksam

zu machen9.
Ältere Statuten der Propstei - vermutlich in einer Reihe von Urkunden

enthalten -waren wohl im vierten Jahrzehnt des 14. Jahrhunderts einem Brande

zum Opfer gefallen und damit eine Neufassung nötig geworden. Man
entschloss sich zu einer umfassenden Neukodifikation. Aus Sicherheitsgründen
wurden gleichzeitig zwei parallele Handschriften angefertigt, die an verschiedenen

Orten aufbewahrt werden konnten. Später hatten diese Bände allerdings
verschiedene Schicksale, indem vom Ende des 14. Jahrhunderts an das eine

Exemplar namentlich für das Kelleramt verwendet, im übrigen aber nicht mehr

weitergeführt wurde, während das andere, das man als das Propstexemplar
bezeichnen könnte, alle neuen statutarischen Bestimmungen aufzunehmen
hatte und bis zur Reformation und damit bis zum Ende des Stiftes nachgeführt
blieb io.

Bei der Behandlung der einzelnen Dignitäten und der Distributionen erhalten

wir zahlreiche Hinweise auf das liturgische Leben in diesem Chorherrenstift,

insbesondere in den Abschnitten über Rechte und Pflichten des Plebans

und seiner Socii, des Thesaurars, des Kantors, des Schulmeisters, über die

Hebdomadare, in den Kapiteln: De honestate et disciplina cleriorum ecclesie

Thuricensis, De presenciis, De exequiis clericorum et laicorum, De ornamentis
altarium, De exequiis defuncti canonici, über die Einführung neuer Feste, und
in den Principium breviarii ecclesie prepositure Thuricensis continens plura
statuta, das sich als Abschrift der ersten paar Kapitel des Ordinariums Konrads

von Mure entpuppt. Währenddem sich also dieser letztgenannte Abschnitt zur
Hauptsache mit gottesdienstlichen Fragen beschäftigt, sind in den andern
liturgische Nachrichten oder archäologische Aufschlüsse mehr zufällig enthalten;
sie ergeben kein vollständiges Bild.

Das auf die Abschrift des Anfangs des Ordinariums unmittelbar folgende
Kapitel De quibusdam gestis Karoli magni imperatoris darf aber noch besondere

s Zentralbibliothek Zürich Mss. C 10a und C 10b; Hs Kat ZB, S. 16 f.
9 Die Edition soll im Frühjahr 1949 im Verlag Schulthess 8t Co. AG in Zürich

erscheinen.
)° In der Einleitung zur Edition werde ich diese Verhältnisse genauer schildern.

70



Aufmerksamkeit beanspruchen. In Anlehnung an den Wortlaut der Chronik
Ottos von Freising und an die sogenannte Aachener Legende wird zunächst

ganz kurz über Karl den Grossen, seine Krönung und seine Kirchengründungen
berichtet und von diesen aus dann auf die Gründungsgeschichte des Chorherrenstiftes

eingegangen11. Dabei hat der Schreiber die Legende der Märtyrer
Felix, Regula und Exuperantius ebenfalls ganz kurz dargestellt, in selbständig
zusammenfassender Weise, indem er aus den Legenden und Hymnen die

Einzelmotive bezog, sie aber vor allem dem Chronikstil unter Beigabe genauer
Daten anpasste 12. Die Begegnung Karls des Grossen und der Märtyrer in
diesem Kapitel der Statutenbuches gibt uns Anlass, einen Blick auf die Hauptfeste

der Zürcher Kirche zu werfen.
Das wichtigste Eigenfest Zürichs war sicherlich dasjenige der Märtyrer Felix

und Regula am 11. September, das auch in der übrigen Diözese Konstanz
gefeiert wurde, wie aus Missale und Breviarium Constantiense hervorgeht13.
Auf die Geschichte der Heiligen, auf die Fragen ihrer historischen Authentizität
kann und will ich nicht eintreten, sondern lediglich festhalten, dass der Kult des

Geschwisterpaares als der eigentlichen Glaubensbringer und ersten Blutzeugen
auf Zürcher Boden im 9. Jahrhundert Tatsache ist. Für die kulturgeschichtliche
Forschung und Erkenntnis hat die Tatsache der Verehrung und des festen
Glaubens an die Existenz und das Martyrium dieser zwei Heiligen in Zürich
gerade so viel oder noch mehr Bedeutung, als scharfsinnige Spekulationen, an
welch anderen Orten die Heiligen hätten verehrt und woher die Reliquien
hätten transferiert werden können14. Die Heiligen waren im 9. Jahrhundert die

hoch verehrten Patrone der Stiftskirche und des Fraumünsters (seit der Translation

der Reliquien 873/875 13 und wurden im Hochmittelalter gleichsam zu
Stadtpatronen. Erst im 13. Jahrhundert taucht die Gestalt des hl. Exuperantius

Ich verdanke den Hinweis auf die Aachener Legende Herrn Dr. Rud. Steiger, Bibliothekar

an der Zentralbibliothek Zürich. Die Untersuchung der Überlieferung der
Karlslegenden und ihrer Entwicklung in Zürich wäre ein dankbares Thema für eine
handschriftenkundliche, literarische und kunstgeschichtlich-ikonographische
Arbeit.

KaplanJohannes, der Schreiber des Statutenbuches C1 Oa, ist vielleicht auch der Autor
dieser verkürzten Legende.
Ich benützte vor allem die beiden Drucke des Erhart Ratdolt in Augsburg: Missale
Constantiense 1504, Breviarium Constantiense 1509.
Zuletzt hat sich, leider an etwas abgelegener Stelle, hiezu geäussert: E. Egloff, Wer hat
das Christentum nach Zürich gebracht?: Diaspora Kalender 1948, S. 53-67. Seine
scharfe Kritik an den Thesen P. Germain Morins scheinen mir berechtigt.
Neuere Datierung gegenüber der älteren auf 879, vgl. Urkundenbuch der Stadt und
Landschaft Zürich, Bd. XII, Zürich 1939, nr. 121a, S. 3 f. (im folgenden als ZUB
zitiert).

71



auf, dessen Kult aber nur in Zürich seit 126416, in der übrigen Diözese Konstanz
aber nicht anerkannt wurde, da sein Name in den massgebenden liturgischen
Texten fehlt17. Die Heiligen und ihre Reliquien galten als kostbarster Schatz,

um den zwischen Chorherrenstift, Fraumünsterabtei (Benediktinerinnen) und
Stadt eine Art edler Wettstreit festgestellt werden kann, ein Ringen, das durch
das Einbeziehen der Figur Karls des Grossen noch kompliziert worden ist.

Halten wir zunächst einmal fest, dass das Fest der Heiligen am 11. September

begangen wurde, und zwar als festum plenum festum duplex) mit Oktav.
Welche besondere Formen die Feierlichkeit in Zürich besass, geht zum Teil aus

dem Index festorumn hervor, wo wir zum Datum des 11. Septembers lesen:

Sanctorum Felicis et Régule martirum. Canonicis residentibus datur 1 mod.

tritici. Item canonicis vesperis, matutinis et misse presentibus dantur 5 modii
tritici. Item canonicis et capellanis qui processioni que fit de choro ad navem
ecclesie non interfuerint non dabuntur simuli. Bei dieser Prozession sind sicherlich

die Reliquien der Heiligen mitgetragen worden: einmal die grossen
Reliquienschreine, die archae 19, sodann die capita, die Hauptreliquiare, die wir aus

dem Schatzverzeichnis vomJahre 1333 kennen 20. Die Formulare für Messe und
Offizium kann man dem Missale und Breviarium Constantiense entnehmen.

Eine Steigerung der den Märtyrern erwiesenen Ehren liegt aber in der

Einführung eines weiteren Festes, desjenigen der Revelatio sanctorum martyrum

unter dem Propst Kraft von Toggenburg 1329 21. Es wurde als festum

simplex auf den 3. November angesetzt und bedeutete nicht nur eine Hervorhebung

der Heiligen, sondern eine sehr geschickte Verknüpfung der beiden

Hauptkulte, desjenigen der Märtyrer mit demjenigen Karls des Grossen, der im
Mittelalter und weiter bis in die Gegenwart als Gründer des Chorherrenstiftes
gegolten hat. Am 28. Januar wurde das eigentliche Fest Karls des Grossen als

festum plenum mit Oktav begangen, ebenfalls durch eine Prozession
ausgezeichnet, da der Index festorum anordnet: Canonicis et capellanis qui post
vesperas de Caroloprocessioni que de chorofit ad navim ecclesie non interfuerint

ZUB III, nr. 1255,S. 355:...Itemsecundumpetitionem eiusdemR. in omnibuscollectis,
que tam ad boras quam ad missas de Sanctis martirìbus Felice et Regula in ecclesia

nostra dicuntur, nomen Exuperantii deinceps subiungemus...
In Missale und Breviarum Constantiense fehlt sein Name; dies sei zur Berichtigung
von E. A. Stückelberg, Die Schweizerischen Heiligen, Zürich 1903, S. 33, festgestellt.
Zentralbibliothek Zürich Ms. C 10c; Hs Kat ZB, S. 17.
Es sind die «särch», Reliquienschreine, die am oder über dem Hochaltar aufgestellt
waren. Vgl. Hans Hoffmann, Das Grossmünster in Zürich III, Baugeschichte bis zur
Reformation. Die vorreformatorische Ausstattung Mitteilungen der Antiquarischen

Gesellschaft in Zürich XXXII, 1941, S. 197.
ZUB XI, nr. 4498, S. 389.
Zentralbibliothek Zürich, Statutenbuch C 10a, Bl. 113r.

72



non dabuntur simuli. Bei dieser Prozession wurde gewiss die Zürcher
Karlsreliquie, der in einer Reliquienmonstranz gefasste Daumenpartikel (Schatzverzeichnis

von 1333: Item cristallus cum pollice sancti Karoli cum lapidibus.

Quinque sunt cristalli numero.)21 mitgetragen. Der Hymnus, der für Aachen
als dem Kultzentrum Karls des Grossen geschaffen war, erfuhr in seiner ersten
Strophe eine für Zürich passende, nicht ganz anspruchslose Fassung:

Urbs Thuregum, urbs famosa
Quam décorant gloriosa
Sanctorum suffragia23.

Und nun begegneten sich also die heiligen Märtyrer und Karl im gemeinsamen
Feste der Revelatio, wo feierlich an die Auffindung der Überreste der Heiligen
an der Stelle der Stiftskirche erinnert wurde. Leider sind die Texte für dieses

Fest - soviel ich sehe - nicht mehr erhalten; sie sind jedenfalls nicht in die

offiziellen liturgischen Bücher des Bistums Konstanz übergegangen. Auf jeden
Fall wird aber die Legende Karls und seiner Jagd, wonach er einen Hirsch von
Köln bis Zürich gejagt habe, wo dieser wie auch die ihn verfolgende Meute an
der Stelle des Begräbnisses der Heiligen auf die Knie gesunken sei, im 15.

Jahrhundert ausführlich berichtet24. Auch im Bilde wurden diese Szenen

dargestellt, besonders breit und eindrucksvoll auf zwei von sieben heute im
Diözesanmuseum von Gran aufbewahrten Tafelgemälden, auf die Prof. Hans
Lehmann 1932 in einem Vortrage aufmerksam gemacht hat25.

Die Begegnung der Märtyrer oder ihrer Reliquien und Karls in dieser Legende

führt nun mitten hinein in das Problem der geistlichen Rivalität zwischen
Grossmünster und Fraumünster26. Das Chorherrenstift hatte den Vorzug, in

22 ZUB XI, nr. 4498, S. 389.
23 Clemens Blume, Liturgische Prosen zweiter Epoche auf Feste der Heiligen: Analecta

Hymnica 55, Leipzig 1922, S. 148-150, nr. 128.
24 So 1474 durch den Pilgerreisenden Hans von Waltheym aus Halle a. S, der durch die

lebendigen Erzählungen von seinem Besuch bei Bruder Klaus berühmt wurde (vgl.
Die Pilgerfahrt des Hans von Waltheym im Jahre 1474, hgg. von Friedrieb Emil Welti,
Bern 1925). Welti hat schon 1920 darauf hingewiesen, dass keine Rede davon sein
kann, dass der Chronist H. Brennwald diese Geschichte erfunden habe (Hans von
Waldheims Reisen durch die Schweiz im Jahre 1474, mitget. von F. E. Welti: Archiv
des Historischen Vereins des Kt. Bern 25,1920, S. 147, Anm. 119), da sie eben schon

vor ihm Waltheym berichtete.
25 Vgl. Bericht von L. v. M. (=Leonhard von Muralt) in der Neuen Zürcher Zeitung,

1932, Nr. 2096.
26 Diese Rivalität war schon dem Mittelalter bewusst; vgl. Hch. Brennwald, Schweizerchronik

Quellen zur Schweizer Geschichte, NF I, Basel 1908, S. 86f. «Es band ouch
die heren von beiden stiften nach etwas spans, das jetweder teil vermeint, das heiltum
der wirdigen marterer sollen bi inen ir kilchen ruwen, dann si beider sit die särch

zeigent, darin si ligen sond».

73



einer der ältesten Legendenfassungen schon als der Ort zu erscheinen, den sich

die Heiligen selbst als Ruhestätte erkoren hatten, da sie dorthin vom Richtplatz

weg ihre Häupter trugen27. Das Fraumünster erhielt erst durch die grosse
Translation um die Jahre 873/5 Reliquien der Heiligen28. In den zwei uns
überlieferten Fassungen des Hymnus auf Felix und Regula, Urbs imperialis,
plaude, äussert sich dieser Unterschied: Die Strophe 8 lautet in der Fassung des

Grossmünsters:

Mox resurgunt decollati
Portant capita beati
Karoli collegio29.

in derjenigen des Fraumünsters:

Mox resurgunt decollati
Cum capitibus, translati
Ludovici scrinio30.

Ursprünglich ist sicher die erstere; sie ist denn auch in das Missale Constantiense

übergegangen. Das Fraumünster aber, das nicht mit einer Karlstradition
aufwarten konnte, hat dafür die Manen Ludwigs des Deutschen beschworen,
dessen Gestalt nach derjenigen Karls unter den Karolingern wohl das grosste
Ansehen genoss. Und ein weiteres Aktivum besass das Fraumünster in der

Gründungslegende: die Töchter Ludwigs des Deutschen seien jeweilen von
ihrer Burg auf dem Albis von einem Hirsch mit leuchtenden Geweih durch den

finstern Forst geleitet worden. Das Tier habe dann am linken Limmatufer an
der Stelle der späteren Fraumünsterabtei auf seine Gebieterinnen gewartet, um
ihnen auf dem Heimweg wieder voranzuschreiten31. Diese Legende konnte
dem Fraumünster nicht genommen werden, und der Hirsch erscheint denn auch

27 In den 3 niederrheinischen Codices (ASS, Sept. Ili, S. 773) heisst es: accipientes
capita in manibus de ripa fluminis Lindimachi, ubi martyrium acceperunt, etporta-
verunt ea contra montem dextros sexaginta

28 Siehe Anm. 15.
Codex Sangallensis 546, Missale Constantiense, vgl. Cl. Blume, Liturg. Prosen, S. 150,
Nr. 129.
Graduale ms. Murense anni 1532, in Aarau, M fol. max. 5. Dieser Text dem Abdruck
von Blume zu Grunde gelegt.
Die früheste literarische Überlieferung findet sich erst in der um 1508/16 geschriebenen

Schweizerchronik Hch. Brennwalds Quellen zur Schweizer Geschichte, NF I,
Basel 1908, S. 81f. Der Herausgeber, R. Luginbühl, glaubte allerdings, die Legende
als freie Erfindung Brennwalds abtun zu können. Dies ist jedoch unmöglich, da ja die
Hirschlegende durch die Siegel seit 1316 belegt ist. Auch in der Beurteilung der
Karlslegende hat sich Luginbühl geirrt (vgl. Anm. 24).

29

74



an der Kirche in einer Skulptur aus dem 13./14. Jahrhundert32, ferner im Siegel
des Kapitels (seit 1316) und beinahe regelmässig in dem der Äbtissin seit 134033.

Die Hirschlegende lädt zu der Vermutung ein, die Geschichte der Hirschjagd
Karls des Grossen sei im Chorherrenstift als Gegenstück dazu ersonnen und

von dort verbreitet worden. Wirklich populär wurde aber letztere nicht. Eigentlich

hatte dies das Chorherrenstift gar nicht nötig. Denn es war doch wirkliches
Kultzentrum geblieben bis zur Reformation, wofür auch die Prozessionen

sprechen, die von weither zu den Gräbern der Märtyrer wallfahrteten, so etwa

von Boswil und von Hochdorf34. Und ferner war, was die geistige Bedeutung
anbetrifft, die Propstei im Spätmittelalter dem Fraumünster durchaus
überlegen. Auch die Verbindung zwischen der Bevölkerung, den verschiedenen
sozialen Schichten der Stadt und der Landschaft muss beim Grossmünster eine

ganz andere, viel engere gewesen sein als bei dem adeligen Benediktinerinnenkloster,

das sozusagen keine zürcherischen Insassen beherbergte35.
Aber neben dem Fraumünster hat sich auch die Stadt um die Märtyrer

beworben. Es war dies nur natürlich. Denn es ist ja zumeist so, dass die

Titelheiligen der Hauptkirche oder Hauptkirchen auch Stadtpatrone werden.
In Zürich komplizieren sich die Verhältnisse aber dadurch etwas, dass zwischen

Propstei und der sich langsam verselbständigenden Stadt hie und da Spannungen

auftraten, so etwa der Kampf um die Befugnis, den Leutpriester einzusetzen,

oder Bestrebungen des Rates, die Geistlichkeit seiner Gerichtsbarkeit zu
unterwerfen, und später, im 15. Jahrhundert, die Versuche, eine immer intensivere

staatliche Kirchenhoheit zu errichten. Und bei diesen Vorgängen zeigte
sich das Bestreben der Parteien, bestimmte Heilige als ihre eigenen spezifischen
Patrone zu beanspruchen, das Ansehen der Heiligen miteinzusetzen, um
politische, praktische Resultate zu erzielen. Dies scheint beim mittelalterlichen
Menschen sehr wohl möglich. Die Stadt führte nun schon sehr früh auf ihrem
Siegel das heilige Geschwisterpaar. Und dieses blieb weiterhin, im 14. Jahrhundert

um eine dritte Gestalt, den Diener St. Exuperantius, vermehrt, das Siegel-

32 Die Kunstdenkmäler der Schweiz IV, Kt. Zürich, Die Stadt Zürich, I. Teil, -vonKonrad
Escher, Basel 1939, S. 183 (Das Werk wird im folgenden KDM Zürich zitiert).

33 KDM Zürich, Stadt I, S. 183, Anm. 3. Zwei Äbtissinnensiegel mit Hirsch findet man
abgebildet bei Konrad Escher, Die beiden Zürcher Münster, Frauenfeld und Leipzig
1928, Tf. 42, Anna von Bussnang (1398) und Katharina von Zimmern (1496-1524).
Die grosste Reihe, in Zeichnungen, steht bei Georg von Wyss, Geschichte der Abtei
Zürich Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich VIII, Zürich
1851/58, Siegeltafel II.

34 Zentralbibliothek Zürich Statutenbuch C 10a, Bl. 83v.
35 Vgl Anton Largiadèr, Bürgermeister Rudolf Brun und die Zürcher Revolution von

1336 Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich XXXI, 1936, S. 16

und passim.

75



bild der Stadt, das die Reformation, die Aufklärung und alle Stürme des 19. und
20. Jahrhunderts überdauerte36. Da die Stadt nun aber die Märtyrer als ihre
Patrone dermassen in Anspruch nahm, dürfte sich die Propstei nach weiterer
Hilfe umgeschaut und nun besonders den Karlskult gefördert haben, des grossen

Gründerkaisers, dessen 1165 durch den Gegenpapst vollzogene Kanonisation

von der Kirche später anerkannt worden war, und dessen Kult sich seit dem

Interregnum besonders ausdehnte. So erscheint Karl der Grosse auf den Siegeln
der Stiftspröpste seit dem Propst Heinrich Maness (1259/71)37 und schon im
14. Jahrhundert mag seine Sitzfigur am Südturm der Propsteikirche, am Karlsturm,

angebracht worden sein38. Aber auch dieser heiligen und politischen
Gestalt bemächtigte sich nach gewisser Zeit die Stadt, indem sie Karl auf ihre

ersten grösseren Münzen setzte, auf die Plapparte aus den Jahren 1417-142439.

Auch hier mögen sehr feine Überlegungen mitgespielt haben. Die
Fraumünsteräbtissin war noch Münzherrin, sie, die ebenfalls Felix und Regula als

Patrone verehrte und deren Häupter auf den Pfennigen hatte anbringen lassen.

Es war von der Stadt nur folgerichtig, wenn sie auf den Münzen, die sie

selbständig, ohne Rücksicht auf die Rechte der Fraumünsteräbtissin ausgab,
eine in Zürich in besonderem Mass verehrte Heiligenfigur setzte, die aber mit
dem Fraumünster keine Beziehungen hatte: eben Karl den Grossen. Die Propstei,

die nie das Münzrecht besessen hatte, konnte daraus keine Rechte und

Ansprüche ableiten. Auch bei der ersten Dickmünze der Stadt Zürich, dem

Dicken von etwa 1500, erscheint der thronende Kaiser Karl nach dem Vorbild
am Karlsturm40. Bald aber konnte es sich die Stadt auch leisten, die hl. Felix
und Regula als Münzbilder zu verwenden, denn die Stellung der Fraumünsterabtei

war mittlerweile so schwach geworden, dass dies der städtischen Selbständigkeit

nicht mehr gefährlich werden konnte. So finden wir auf den Dicken von

36 Anton Largiadèr, Die Entwicklung des Zürcher Siegels: Festschrift Ulrich Stutz,
German. Abtlg, Weimar 1938, S. 367/88, mit 14 Abb.

37 Siegelabbildungen zum Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich, 3. Lfg,
Nr. 41, S. 9; ZUB III, nr. 1088, S. 186.

38 Die strenge altertümliche Frontalität der Figur und das Vorkommen dieses Typus des

Kaisers auf Siegeln seit dem 13. Jahrhundert machen wahrscheinlich, dass vor der
heutigen Figur eine ältere mindestens schon im 14. Jahrhundert vorhanden war. Dies

zur Ergänzung der KDM Zürich, Stadt I, S. 121f.
39 Dietrich W. H. Schwarz, Münz- und Geldgeschichte Zürichs im Mittelalter, Aarau

1940, S. 102f.; Abb. bei Leodegar Coraggioni, Münzgeschichte der Schweiz, Genf
1896, Tf. VI, 18.

+o Eine Abbildung der ausserordentlich seltenen Münze kenne ich nur aus dem
Auktionskatalog Schweizerischer Münzen, Sammlung Hans Wunderly-von Muralt,
Zürich, Leo Hamburger, Frankfurt a. M. 1931, Tf. 5, nr. 481.

76



1504 und 1505 Felix und Regula41, auf dem ersten Taler von Zürich aus dem

Jahre 1512 aber die drei Stadtheiligen Felix, Regula und Exuperantius42, nach

dem exemplum des Stadtsiegels aus der Mitte des 14. Jahrhunderts.
Durch die Stadt ist dann auch der Kult der Stadtheiligen noch intensiver als

durch Stift und Abtei auf der Landschaft verbreitet worden. Dafür sprechen
einige Kunstwerke, die uns wiederum die innigen Beziehungen zwischen

Kunst, Liturgie und Hagiographie sinnfällig vorführen. Bevor wir uns diesem

Problem zuwenden, soll noch untersucht werden, wie weit die bildlichen
Darstellungen der zwei oder drei Heiligen durch liturgische Texte bestimmt
wurden. Und da erkennt man, dass weniger die anerkannten liturgischen Texte
als die ausführlicheren Legenden typenbildend waren. So stellt etwa die Miniatur

eines sicher in Zürich gebrauchten Livre d'heures, dessen Kalender auf

Luzern weist, die drei Heiligen in einer Landschaft stehend als Kephalophoren
dar43. Über ihnen, in den Wolken, schwebt Christus, der ihnen zuruft: Venite
benedicti patris. Es ist dies die Illustration zur niederrheinischen Fassung der

Legende 44. Es ist aber auch die vox celica der Sequenz der Festtagsmesse der

Märtyrer45. Durch die Worte der Legende und durch die dritte Antiphon der
dritten Nokturn des Tagesoffiziums (In agone certaminis virtutum dominus
ostendens se martyribus ait: Nolite timere...)46 wurde aber der im Spätmittelalter

wichtigste ikonographische Typus geschaffen: Christus, der, auf der Erde

schreitend, sich den Heiligen zuwendet, die ihm ihre abgeschlagenen Häupter
gewissermassen darbringen. Das Spruchband, das nie fehlt, trägt immer die

Worte: Venite benedicti patris mei, percipite regnum, eine leicht Umformung
des Wortlautes des Matthäusevangeliums: Venite benedictipatris mei, possidete

paratum vobis regnum a constitutione mundiA7. Fünf solche Darstellungen - in
der Sprache des Mittelalters similia nach einem exemplum - sind mir derzeit
bekannt; drei weitere, nur fragmentarisch erhaltene oder verschollene Kunstwerke

gehören höchst wahrscheinlich zu dieser Gruppe, und schliesslich
vermute ich noch zahlreiche ähnliche unter der Tünche zürcherischer Landkirchen.

Das eigentliche exemplum dürfen wir uns wohl in Zürich entstanden

41 Coraggioni, Tf. VI, 6.
42 Coraggioni, Tf. IV, 16.
43 Zentralbibliothek Zürich Ms. C 168, Bl. 222r; Hs Kat ZB, S. 73.
44 ASS September III, S. 773.
45 Missale Constantiense, siehe Anm. 13.
46 Breviarium Constantiense, siehe Anm. 13.
47 Matth. 25, 34. Dieser ikonographische Typus, eine santa conversazione besonderer

Art, ist streng zu unterscheiden von dem, ich möchte sagen rein statischen, wie ihn
etwa das Zürcher Stadtsiegel von 1346 wiedergibt: die 3 nebeneinander stehenden
Stadtpatrone.

77



denken, erhalten ist es aber nicht. Hingegen besitzen wir in der Kapelle der

Kyburg, des wichtigsten zürcherischen Landvogteisitzes, die früheste, wenn
auch stark zerstörte derartige Darstellung an der Ostwand des Schiffes48. Sie

wird in den Anfang des 15. Jahrhunderts datiert, später, um 1480, erhielt der als

ehemaliger Aufbewahrungsort der Reichskleinodien «Reichskammer» genannte
Nebenraum des Chores eine vollständige Ausmalung, in der die Legende der

hl. Regula berichtet wird. Dieser Schmuck ist als Stiftung des Landvogtes
Schwarzmurer, dessen Wappen angebracht ist, zu betrachten49. Der Zufall
wollte es, dass in diesem Jahre (1947) unter den bei der Kirchenrenovation von
Pfäffikon (Zürich) zum Vorschein gekommenen Fresken von etwa 1484/8 auf
der Evangelienseite neben dem Chorbogen dieselbe Darstellung wie an der

Kyburger Chorwand erschien und vom Schreiber dieser Zeilen gedeutet wurde.
Auch dieses Fresko hängt mit dem Landvogt Schwarzmurer von Zürich zusammen,

wie das Wappen beweist50.

Aus der näheren Umgebung von Zürich, aus der Spanweidkapelle, stammt
eine Altartafel des Zürcher Veilchenmeisters, datiert 1506, heute im Schweizerischen

Landesmuseum in Zürich51. Ikonographisch damit übereinstimmend,
aber künstlerisch auf einer viel höheren Stufe stehend, sind die Glasgemälde aus

der Kirche von Maschwanden von der Hand des bedeutendsten Zürcher
Glasmalers der Spätgotik, Lux Zeiner 52. Diese Scheiben, welche heute den schönsten

Schmuck der unteren Kapelle des Schweizerischen Landesmuseums bilden,
zeigen im Felde links Christus mit dem Spruchband, auf dem die bekannten
Worte: Venite benedicti... stehen, vor ihm St. Felix, im Felde rechts die hl.

Regula und Exuperantius. Die hl. Regula trägt ein blaues Gewand und einen
weissen Mantel, also die Farben der Stadt Zürich, und offenbart sich damit in
feiner Weise als Stadtpatronin53. Dies erinnert daran, dass diese Scheiben, wie

48 Hans Lehmann, Die Kyburg (Führer), 4. von A. Largiadèr bearb. Aufl, Winterthur
1946, S. 66.

« Ibidem, S. 65f.
50 Die Fresken sind inzwischen gereinigt und gesichert worden. Glücklicherweise

konnten sie an Ort und Stelle erhalten werden.
5i Abgebildet bei WalterHugelshofer, Die Zürcher Malerei bis zu Ausgang der Spätgotik

I Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich XXX, 4, Zürich 1928, Tf.
VIII, Abb. 20.

52 Hans Lehmann, Lukas Zeiner und die spätgotische Glasmalerei in Zürich Mitteilungen

der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich XXX, 2, Zürich 1926, S. 49 f,
abgeb. Tf. XVI, 38; KDM Zürich, Landschaft I, von Hermann Fietz, Basel 1938,
S. 114f.

33 «Miner herren färben» werden seit dem 15. Jahrhundert von den städtischen
Funktionären getragen.

78



auch die leider verschollenen von Mettmenstetten54 und diejenigen im Germanischen

Museum in Nürnberg von 1517 (aus der Sammlung Vincent in Konstanz

stammend)55 Schenkungen der Stadt Zürich an Landkirchen ihres
Hoheitsgebietes waren. Hatten die Heiligen hier nicht auch die Funktion, die

Autorität der regierenden Stadt zu repräsentieren, deren Überlegenheit nicht
nur auf politischem und wirtschaftlichem, sondern auch auf dem geistlichen
Gebiet zu dokumentieren und als allgemein bekannte Stadtpatrone an heiliger
Stätte den Untertanen ihre Zugehörigkeit zur Stadt Zürich vor Augen zu
führen? Auch in der Landkirche von Russikon sind Fragmente erhalten, bei
welchen man ahnt, dass sie zu dieser ikonographischen Gruppe gehören 56. Und
schliesslich dürfte dies auch der Fall sein bei den grossen Tafeln des Malers Hans
Leu, die aus dem Grossmünster stammen und an den tumbae sanctorum

martyrum angebracht waren. Dank der einlässlichen Darstellung der Stadt
Zürich als Hintergrund überlebten diese Tafeln den Bildersturm, wurden aber

übermalt, d. h. das Stadtbild auf Kosten der Heiligen Figuren ergänzt57.
Röntgenaufnahmen offenbarten, dass die Tafel mit der rechtsufrigen Stadtseite

ursprünglich die drei Stadtpatrone mit ihren abgeschlagenen Häuptern zeigte,
vermutlich gegen Christus schreitend, von dem allerdings nur ein kleiner
Mantelteil noch sichtbar ist, da die Fortsetzung nach links abgesägt wurde. Wir
müssen uns mit diesen Hinweisen begnügen.

Es wäre eine verlockende Aufgabe, die Ikonographie der Zürcher Stadtheiligen

zusammenhängend und an Hand eines umfassenden Bildmaterials zu
untersuchen und diese Bilderreihe mit der liturgisch-literarischen Überlieferung

zu vergleichen. So käme man, trotzdem der weitaus grosste Teil zerstört
ist, dennoch zu einer einigermassen zutreffenden Vorstellung von dem historischen

Phänomen der Zürcher Stadtheiligen und ihrer Verehrung. Und man
würde dabei feststellen können, dass Zürich und seine Landschaft vor der
Reformation offenbar auf dem besten Wege war, vor allem durch die
Bestrebungen der Stadt und des Rates, eine eigene Sakrallandschaft zu werden, die ihr
Gepräge durch den Kult der zwei oder drei Stadtpatrone, vielleicht noch Karls
des Grossen, erhalten hätte. Die Reformation hat diese Entwicklung unterbrochen.

Sie hat aber auch die Forscher bis heute abgehalten, diesen Fragen näher

nachzugehen, die doch einen sehr wichtigen Zug im geschichtlichen Bilde

54 KDM Zürich, Landschaft I, S. 128.
55 Katalog der Kunstsammlung C. und P. N. Vincent in Konstanz, Köln 1891, S. 3 mit

Abb.
56 H. Lehmann, Lukas Zeiner, S. 38 f. und Abb. 8.
57 KDM Zürich, Stadt I, S. 16 f, Abb. 8 und 9; Röntgenaufnahmen im Schweizerischen

Landesmuseum in Zürich.

79



Zürichs ausmachen. Die Bedeutung dieser Probleme sollte aber hier wieder
einmal unterstrichen werden. Für den Geschichtsforscher scheint mir nicht nur
die Legendenkritik wichtig, sondern ebenso auch, losgelöst von jeder Kritik,
die Erforschung der Kultgeschichte: das Weiterleben heiliger Gestalten - ob
diese nun von der Hagiographie als historisch oder legendär betrachtet werden

- im Glauben der Generationen und der politischen und sozialen Schichten zu
verfolgen und daraus wesentliche Bestandteile zur Errichtung eines umfassenden,

objektiven und gleichzeitig einfühlenden Geschichtsbildes zu gewinnen.
Darin leistet die Liturgiegeschichte so grosse Dienste, dass ihrer kein Historiker
entraten kann.

Erschienen in: Miscellanea liturgica in honorem L. Cuniberti Mohlberg. Vol. I,
Roma 1948, p. 429-442. Bibliotheca «Ephemerides Liturgicae» 22.

80


	Liturgiegeschichtliches und Ikonographisches aus dem alten Zürich

