
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 60 (1993)

Artikel: Die karolingische Schriftreform, ein Problem der Kulturgeschichte

Autor: Schwarz, Dietrich W.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

Die karolingische Schriftreform, ein Problem der
Kulturgeschichte *

Nach den Worten Jacob Burckhardts steht an der Spitze aller Kultur ein

geistiges Wunder: die Sprachen, deren Ursprung in der menschlichen Seele liegt.
Ein zweites geistiges Wunder müssen wir die Schöpfung von Schriften

nennen, welche es erst möglich machte, den sprachlich formulierten Gedanken
festzuhalten und ihm über Generationen und Epochen hinweg Lebensdauer zu
verschaffen. Denn dies war die Vorbedingung für jedes höhere menschliche
Leben.

Wenn die Sprachen die unmittelbarsten, höchst spezifischen Offenbarungen
des Geistes der Völker sind, ihr ideales Bild, das dauerhafteste Material, in
welchem die Menschen die Substanz ihres höheren Lebens niederlegen (Burckhardt),

so nimmt die Philologie unter den Geisteswissenschaften einen entsprechend

hervorragenden Rang ein. Aber auch die richtig verstandene Paläogra-
phie, welche die Schrift als kulturelles Phänomen betrachtet, darf einen Platz in
diesen Reihen beanspruchen. Ja, den Anfängen einer Schrift nachzuspüren oder
eine bisher nicht lesbare zu entziffern gehört mit zu den spannendsten, auch

schwierigsten Aufgaben der Kulturwissenschaft.
Die lateinische Paläographie des Mittelalters ist als Tochter der Geschichtsforschung,

insbesondere der Diplomatik herangewachsen und hat es mit
bekannten und meist gut lesbaren Schriften zu tun. Um so mehr darf sie sich nicht
im Lesen der Schriftdenkmäler, im Bestimmen von Herkunft und Ursprungszeit

einer Handschrift, im Feststellen von Skriptorien und ihren Zusammenhängen,

in Mithilfe bei Textwiederherstellung und Verbesserung durch die

Philologen erschöpfen - obschon dies alles wichtige, nicht zu unterschätzende

Aufgaben sind -, sondern die Betrachtung der Schrift als Ausdruck einer Zeit,
eines Ortes, einer sozialen Schicht, eines Landes, eines Volkes, als unmittelbarste

Quelle zur Erkenntnis geschichtlicher Persönlichkeiten wird noch mehr
als bisher für die Geschichtswissenschaft zu aktivieren sein.

Es könnte, um diese in der Schriftgeschichte noch nicht berücksichtigten
Aspekte anzudeuten, auf den Übergang von der individuellen Handschrift zur
mechanischen Schrift der neuesten Zeit hingewiesen und die heutige Maschi-

* Die hier vorgelegten Gedanken decken sich weitgehend mit meiner Antrittsrede als

Privatdozent an der Universität Zürich vom 13. Mai 1944.

39



nenschrift als Ausdruck der das ganze Leben erfassenden Technisierung der
modernen Kultur gewertet werden.

Beschränken wir uns aber auf das Phänomen der Handschrift, der in unseren
Tagen besonders von seiten der Psychologie spezielle Aufmerksamkeit gewidmet

wird. Was man von der Graphologie als Wissenschaft auch halten mag, so

kann doch, bei allen Vorbehalten, nicht bestritten werden, dass sie das Gefühl
für sorgfältige Schriftuntersuchung in weiteren Kreisen geweckt, das Auge für
genaueste Beobachtung der Schriftzüge geschärft und der Terminologie nützliche

Anregungen geliefert hat. Und von der Zusammenarbeit des Paläographen
mit gewissenhaften Graphologen dürfte man sich zur Aufhellung der psychischen

Struktur sowohl individueller wie kollektiver historischer Grössen
anregende Aufschlüsse versprechen. Es wird überhaupt einmal das Problem in
Angriff zu nehmen sein, nicht nur die Handschrift des Einzelmenschen,
sondern diejenige von Generationen und Epochen zu analysieren und für die

Geistesgeschichte auszuwerten.
Die Grundlage der Paläographie ist naturgemäss - wie überhaupt jeder

geschichtlichen Arbeit - die Kenntnis der Quellen. Noch wartet aber reiches

Material auf seine Erschliessung. Hie und da werden Schriftdenkmäler neu
aufgefunden, vor allem immer wieder Fragmente - ich erinnere nur an die

systematische Untersuchung von alten Einbänden, vorgenommen in jüngster
Zeit beispielsweise an den Beständen des Staatsarchivs und der Zentralbibliothek

Zürich, wo wertvolle Bruchstücke ans Tageslicht kamen. Und wenn nun
in diesen Tagen die Handschriften vom Katakombendasein, in das sie der zweite

Weltkrieg gezwungen hatte, wieder erstehen, wird es geboten sein, ihre Kenntnis

mit Hilfe von Reproduktionen zu erweitern. Zu jedem guten Handschriftenkatalog

und Archivverzeichnis wird in Zukunft auch ein Tafelband mit
ausreichenden Facsimilia der wichtigsten darin verzeichneten Handschriften
gehören müssen.

An dieser Stelle möchte ich nun versuchen, an dem Problem der karolingischen

Schriftreform aufzuzeigen, wie die Paläographie für kulturgeschichtliche
Zusammenhänge herangezogen werden könnte. Gleichzeitig muss sich dabei
auch ein kurzer Überblick über den Stand der paläographischen Forschung in
dieser speziellen Frage ergeben.

In dem reichen Erbgut der Antike repräsentiert die lateinische Schrift in ihren
verschiedenen Ausprägungen, die sich je nach Schreibmaterialien und
Verwendungsart gebildet hatten, einen der wesentlichen Aktivposten. Es sind vor allem
die Kapitale, uns aus den Inschriften des Altertums aber auch wiederum der
Renaissance und des Klassizismus vertraut, dann die Unziale mit ihren gerundeten

Formen als die gegebene Bücherschrift und endlich die Kursive und die
Halbkursive als «Umgangsschriften» - wie ich sie nach dem Vorbild der Um-

40



gangssprache nennen möchte -, welche als Ausgangsstoffe für die Fort- und
Neubildungen dienten. Besonders die Kursiven lieferten den in den römischen
Kulturraum einziehenden barbarischen Völkern die wichtigsten Materialien,
aus denen sie dann die ihnen gemässen «Schriftarten» entwickelten. Damit
beginnt die Minuskelschrift ihren Siegeszug, wogegen die Majuskeln mehr nur
noch in Zierschriften oder in capite verborum vel nominum weiterleben. Hie
und da können sich auch Übergangsformen ergeben, die der Paläograph vor
allem danach zuordnet, ob alle Buchstaben durch zwei parallele Linien gegen
oben und unten zu begrenzen sind (Majuskeln), mit andern Worten, ob jeder
einzelne Buchstabe die gleiche Höhe wie die übrigen besitzt, oder ob die
Buchstabenformen nur durch ein Vierliniensystem umschrieben werden können:

der Buchstabenkörper durch die beiden mittleren Linien, die Oberlängen
durch die oberste, die Unterlängen durch die unterste Linie.

Es waren gewiss nicht rational erfasste Gründe, sondern die Empirie, welche
den Ausschlag zu Gunsten der Minuskelschrift gab; muss es sich doch gezeigt
haben, dass bei einem Grundstock von Zeichen mit Unter- und Oberlängen und
beim Zusammenspiel von Minuskeln und Majuskeln nur bei Satzanfängen und
Eigennamen ein weit reicheres und differenzierteres Schriftbild resultiert, bei
dem die einzelnen Wörter ein auf den ersten Blick viel typischeres Aussehen

gewinnen, als wenn ein Wort aus lauter gleich hohen Buchstaben zusammengesetzt

ist. Die Beobachtung liefert dafür einen Beweis: so wenn etwa ein

Gymnasiast, welcher griechische Druckschrift ganz ordentlich prima vista liest,
bei einem Text in Kapitalschrift zu stocken beginnt und mehr Fehllesungen als

vorher gibt; dafür sind nicht nur geringere Vertrautheit, sondern eben die

weniger typischen Wortbilder verantwortlich. Deshalb wurde schliesslich auch
die Minuskel von den Druckern übernommen und beherrscht heute noch das

ganze Schriftwesen.
Auf Grund der römischen kursiven, aber regularisierten Minuskel entwik-

kelten sich im Abendland, vorwiegend während des 6. und 7. Jahrhunderts sehr

unterschiedliche Schriftarten. Diese Schriftschöpfungen stehen immer im
Zusammenhang mit einem bedeutenderen geistlichen Zentrum wie Bischofssitz
und Kloster. Seit dem 17. Jahrhundert strebte man danach, diese Schriftarten,
welche man in den alten Codices wieder neu kennen lernte, zu gruppieren und
ihre Entstehung zu erklären. Wenn man damals für die einzelnen sich bildenden
Nationen entsprechende, mehr oder weniger einheitliche Schriften angenommen

hat, bedeutet dies eine Vereinfachung, welche dem damaligen Stand
historischer Erkenntnis entsprach. Je eingehender sich die Paläographie mit den

einzelnen Schriftdenkmälern abgegeben hat, um so mehr lockerte sich jedoch
das Bild von den «Nationalschriften» auf. Schriftgenealogien, welche man
aufgestellt hatte, fielen dahin; typische Merkmale, welche man genau lokalisiert

41



zu haben glaubte, erwiesen sich als zufällig und traten an Orten auf, wo sie nie

erwartet worden waren. Die bisher übliche und letztlich auf den Pionier der

Diplomatik und Paläographie Dom Jean Mabillon zurückgehende Einteilung
in die italienische, westgotische, irische und angelsächsische, merowingische
oder fränkische, burgundische, alamannische und rätische Schrift - innerhalb
derer dann wiederum verschiedene Zentren zu erkennen waren -, mag vorläufig
als Arbeitshypothese weiterbestehen: als Mittel, eine Gliederung in die verwirrende

Fülle der Erscheinungen zu bringen. Daneben stellt sich heute aber der

paläographischen Forschung bei jedem zu untersuchenden Objekt vor allem
die Frage nach der engeren Schriftheimat, die auf Grund zahlreicher Kriterien
(Buchstabenformen, -Verbindungen, Duktus, Abkürzungen usw.) und mit Hilfe
eines möglichst umfassenden Vergleichsmaterials und eingehender Textanalysen

festgestellt wird. Besonders angelsächsische Gelehrte leisten seit einiger Zeit
in ihren Studien auf diesem Gebiete Musterhaftes. Ist einmal in systematischer
Weise eine Handschriftenstatistik aufgebaut - was wohl die Forscher noch für
längere Zeit mit Arbeit zu versehen vermag -, wird erneut das Problem der

grösseren Gruppierungen, der Beeinflussung der Schrift durch die Nationalsprachen,

durch das sich bildende Volkstum angepackt werden müssen. Die
Verwendung des Begriffs «Nationalschriften» sollte deshalb immer unter den

gebührenden Vorbehalten erfolgen.
Auf jeden Fall können wir aber aussagen, dass die Schreiber des 7. und 8.

Jahrhunderts in Westeuropa zwar stark voneinander abweichende Schriften
verwendeten, letztere aber gleichzeitig ähnliche Entwicklungstendenzen
aufwiesen. Gemeinsam ist ihnen, dass die Worttrennung nicht durchgeführt ist,
eine korrekte Interpunktion fehlt und damit die Lesbarkeit wesentlich vermindert

erscheint. Die Unübersichtlichkeit rührt auch ganz besonders von der

Verwendung zahlreicher Ligaturen her, einem Erbe der römischen Kursive, das

aus praktischen Gründen, zur Zeit und Raumersparnis übernommen worden
war. Manche dieser Schriften verkörpern einen Kompromiss zwischen den

Forderungen nach raschem und sparsamem Schreiben einerseits und nach
ästhetisch befriedigender und leicht lesbarer Gestaltung anderseits. Die Schrift
steht eben unter der ewigen Spannung: Kalligraphie oder Tachy- beziehungsweise

Stenographie.
Gegenüber den Zuständen der ersten Hälfte des 8.Jahrhunderts machte sich

im Verlauf der allgemeinen kulturellen Entfaltung das Bedürfnis nach Schriftreform

geltend. Bessere Lesbarkeit und eine Formengebung, welche dem neuen
Schönheitsgefühl gerecht werden konnte, waren wohl die wesentlichen, nicht
ausgesprochenen, aber allgemein empfundenen Postulate. In ihrer Erfüllung
entwickelten sich zunächst an verschiedenen Schreibzentren die sogenannten
vorkarolingischen Minuskelschriften, welche den Hang zur Regularisierung in

42



sich tragen. In ihrer konsequentesten Durchführung wurden sie zur karolingischen

Minuskel.
Den Charakter der neuen Schrift erkennen wir am besten an einer schematischen

Gegenüberstellung. Unsere beiden Figuren zeigen je zwei Zeilen, a) in
merowingischer, b) in karolingischer Minuskel.

a) Merowingische Minuskel. Vor-Corbietyp
(Paris, Bibliothèque Nationale, ms. lat. 17655, folio 43 r° - Gregor von Tours,

Historia Francorum. Aus dem Kloster Corbie.) Nach Album paléographique, Paris
1887, Tf. 12

t*«*r<ukufnrtf- nonyey-iajif lixxertcm. fèdott-ffxn fern

b) Karolingische Minuskel
(Lyon, Bibliothèque no. 524 du catalogue de Delandine, folio 43 - S. Augustinus,

De gratia. Von Erzbischof Leidrad [798-814] der Kathedrale geschenkt.)
Nach Album paléographique, Tf. 19

Der Vergleich der beiden Schriften führt zu einer Reihe von Beobachtungen,
welche hier schlagwortartig einander gegenübergestellt seien (wobei dieser

Vergleich natürlich auf einer sehr viel breiteren Basis ruht!).

Merowingisch Karolingisch
barbaries linguae korrektes Latein
(hier wenig in Erscheinung tretend)
indistinkte Schreibweise Worttrennung
zahlreiche Ligaturen Ligaturen selten
zahlreiche Kürzungen Reduktion der Kürzungen
(an diesem Beispiel relativ spärlich)
unregelmässige Aneinanderreihung und Genaue Beachtung des Vierlinien-
Stellung der Buchstaben systems
Grösse der Buchstaben stark wechselnd gleiche Grösse der Buchstaben

Gesamteindruck
roh, gewalttätig, ursprünglich, ausgewogen, geglättet, gesetzmässig,
ornamental-kompliziert entwickelt, einfach

Dieser Vergleich könnte nun wohl noch sehr weit ausgedehnt werden; es soll
hier nicht geschehen, sondern nochmals auf die beiden formelhaften Beispiele

43



und deren Gesamteindruck verwiesen werden; dort zeigt sich optisch klar und
einfach, was sonst nur in vielen Worten zu fassen wäre. Natürlich spielt das

Gefühlsmässige bei der Auswertung eine grosse Rolle; bleiben wir uns dessen

bewusst, kann daraus kein Schaden entstehen.
Es ist begreiflich, dass schon vor längerer Zeit die Frage nach dem Ursprung

der karolingischen Minuskel erhoben wurde. Bei einer vereinfachenden

Betrachtung von Welt und Menschheit wurde und wird immer wieder versucht,
eine bedeutende, kulturelle Leistung auf das Wirken einer bestimmten, historisch

fassbaren Persönlichkeit zurückzuführen. So war es auch in der Paläographie.

Und was lag näher, als an die imposante, anregende, initiative Persönlichkeit

Karls des Grossen anzuknüpfen, zumal die ersten, die neue Schrift aufweisenden

Codices aus dem dritten Viertel des 8.Jahrhunderts stammen? Berichtet
doch Karls Biograph Einhard vom Interesse des Kaisers für die Schrift und wie

er sich noch in vorgerücktem Alter um deren Erlernung bemühte. Die Urheber
der karolingischen Minuskel sollten danach in der engsten Umgebung Karls zu
finden sein.

Als man aber die Codices nach ihrem Entstehungsort genauer prüfte, zeigte
sich, dass die frühesten Repräsentanten der neuen Minuskel nicht am Hofe
selbst entstanden sind, sondern in stabilen kirchlichen Schreibstuben. Trotz
dem geistig hochstehenden Hofkreis war es bei genauerem Zusehen ja auch

nicht sehr wahrscheinlich, dass an einem Hofe, der selten während längerer Zeit
am gleichen Ort weilte und an dem häufiger Personenwechsel stattfand, sich
eine Schrift ungehemmt hätte entwickeln können. Um die Verbindung mit Karl
dennoch aufrecht zu erhalten, wies Leopold Delisle, als Direktor der französischen

Nationalbibliothek einer der hervorragendsten Handschriftenkenner
nicht nur seiner Zeit und seines Landes, auf das Kloster Saint Martin in Tours

hin, dessen Abt ja der gelegentlich als Kultusminister Karls des Grossen
bezeichnete Angelsachse Alkvin war. Unter Alkvins persönlichem Einfluss, unter
Mitwirkung anderer, mit ihm von der britischen Insel nach Tours gelangter
Kleriker habe sich die Formwerdung der karolingischen Minuskel vollzogen.

Ungefähr gleichzeitig sprach Theodor von Sickel- zur Stützung seiner These

vom Alter des Liber Diurnus - Rom selbst als Heimat der regularisierten
Minuskel an. Allein gegenüber dieser Anschauung, der sich einige Italiener
eifrig anschlössen, machte Ludwig Traube - wohl der um die Hebung der

Paläographie verdienteste deutsche Gelehrte - darauf aufmerksam, die kulturelle

Situation Roms im 8.Jahrhundert sei derart gewesen, dass von dort niemals
eine solch bedeutende Leistung ihren Ausgang habe nehmen können. Gegenüber

anderen Ländern habe gerade Italien besonders lange an stark kursiver
Richtung festgehalten. Zudem habe in der Nähe Roms die Beneventanische
Schrift geblüht, die sich sogar zeitweise Rom selbst eroberte, und die sich in

44



Unteritalien bis ins 13.Jahrhundert hielt. Und schliesslich sei die kulturelle
Beeinflussung in der Richtung Frankreich-Italien wesentlich stärker gewesen
als umgekehrt. Allerdings räumte Traube die Ausbildung einer Viertelsunziale
in Oberitalien ein, die vielleicht Anregungen an die mittelfranzösischen Klöster
sandte. Aber als wichtigste Entstehungsstätten betrachtete er doch die fränkischen

Benediktinerklöster an der Loire: Tours, Fleury und Micy bei Orléans.

Dagegen und für Rom setzten sich allerdings verschiedene italienische Forscher

eifrig zur Wehr. Ist es doch so, dass sich auch an paläographischen Fragen die

nationalen Leidenschaften entzünden können. Es zeigt sich auch hierin die

starke Verhaftung alles dessen, was dem Bereich von Sprache und Schrift

angehört, mit dem Nationalgefühl.
Philippe Lauer - der Nachfolger Delisles - hat dann vor rund 20 Jahren auf

das Skriptorium des Klosters Corbie an der Somme hingewiesen, wo in den

Jahren zwischen 770 und 780 die Bibel des Abtes Maurdramnus geschrieben
wurde, welche als erste datierte Repräsentantin der karolingischen Minuskel zu
gelten hat. Lauers sorgfältige Untersuchung der sogenannten Übergangsschriften

ist heute noch musterhaft, seine Warnung davor, alle nicht genauer zu
bestimmenden Schriftarten jener Vorbereitungszeit als «präkarolingische
Minuskeln» zu bezeichnen, sehr zu beherzigen. Die Priorität Corbies ist allerdings
auch durch die zeitlich fixierte Maurdramnus-Bibel nicht endgültig gesichert.

Denn ungefähr gleichzeitig bezeichnete Alfred Hessel das Vogesenkloster
Luxeuil als Wiege der karolingischen Minuskel und glaubte, schon in den zu
Ende des 7. Jahrhunderts geschriebenen Codices Ansätze der Schriftreform zu
entdecken. Diese hätten sich dann in der burgundischen Schriftprovinz ausgewirkt

und von dort her auf die Hofminuskel.
Schliesslich unterzog Luigi Schiaparelli den berühmten Codex 490 der

Kapitelsbibliothek von Lucca erneuter Untersuchung und fand darin neben
verschiedenen älteren Schriftarten auch schon eine weiter fortgeschrittene Minuskel,

als Resultat einer doppelten Tendenz: einerseits der Kursive, unter
Beeinflussung durch Unziale und Halbunziale zu einer Bücherschrift zu werden und
anderseits der Unziale und ihrer Derivate, Beweglichkeit zu gewinnen und sich

der Kursive zu nähern. Für die Vorstadien der karolingischen Minuskel hat er

mit Recht genauere Benennungen gefordert als die vagen Bezeichnungen einer
«Präkarolina» oder einer «Übergangsschrift», nämlich eine zusätzliche
Kennzeichnung ihrer Herkunft von der Unziale, Halbunziale oder Kursive.

Durch Harold Steinackers Beitrag zur Festschrift für Kardinal Ehrle erfuhr
die Rolle Roms in der Ausbildung der Minuskel im Anschluss an den

Fragenkomplex des Liber Diurnus wiederum eine neue Beleuchtung. Steinacker stellte

gegenüber Traube die These auf, dass die literarische Kultur in Rom während
des 8.Jahrhunderts nicht geringer gewesen sei als etwa im Frankenreich, son-

45



dem dass im Gegenteil Rom stets Zentrum des Büchermarktes geblieben sei.

Ferner machte er geltend, dass die Schriftentwicklung nicht zu stark nach
literarischen Texten zu beurteilen sei, sondern nach der praktischen Zwecken
dienenden schriftlichen Produktion; nur sei dieses Schriftgut eben viel mehr der

Vernichtung anheimgefallen als die kostbaren literarischen oder liturgischen
Codices. Ist diese letztere Beobachtung zweifellos richtig, glaube ich doch im
Gegensatz zu Steinacker, dass solche «Umgangsschriften» in geringem Ausmass
Einfluss auf die Ausbildung der Minuskel hatten. Dass aber die päpstliche
Kanzlei, deren Beruf recht eigentlich Schreiben war, und die eine erstaunliche
Kontinuität aufweist, sich an der Regularisierung der Minuskel auch beteiligte,
ist wahrscheinlich, wenn wir auch heute den Liber Diurnus weniger als eine, in
der Kanzlei täglich verwendete Formelsammlung betrachten, sondern darin
eher ein Lehrbuch für die Ausbildung der zukünftigen Kanzleibeamten
erblicken. Die karolingische Minuskel scheint durch den von Dagulf im Auftrag
Karls des Grossen für Papst Hadrian I. an der Hofschule geschriebenen
Goldenen Psalter in Rom bekannt geworden zu sein. Etwas völlig Neues kann diese

Schrift nicht bedeutet haben, da sie nach kürzester Zeit für den Liber Diurnus
Anwendung fand. Die Bereitschaft zu ihrer Annahme war eben in der Ewigen
Stadt schon vorhanden.

Als Summe der verschiedensten Lehrmeinungen, welche in diesem kurzen
Abriss der Ansichten bedeutendster Paläographen aus drei Generationen und
Nationen vorgeführt wurden, lässt sich wohl dies festhalten: die Entstehung der

karolingischen Minuskel lässt sich nicht mehr auf ein Schriftzentrum zurückführen.

An Stelle der älteren monogenetischen Auffassung hat somit eine

polygenetische zu treten (Steinacker), wonach sich an verschiedenen Stätten des

fränkischen Reichs und Italiens regularisierte Minuskeln entwickelt hatten,
welche sich in ihrem Charakter schon recht nahe kamen. Und als dann vom
Hofe des siegreichen fränkischen Herrschers aus einer dieser Typen, sei er nun
letztlich in Corbie, Luxeuil, an der Schola Palatina oder anderswo ausgebildet
worden, in dem gewaltigen Machtbereich des karolingischen Reichs verbreitet
wurde, hat dieser die andern, schon vorhandenen, abgelöst oder absorbiert. Eine

völlige Uniformität gab es jedoch glücklicherweise nicht, denn beim Fehlen
mechanischer Vervielfältigungen blieben überall kleine Eigentümlichkeiten
erhalten, Spuren menschlicher Individualitäten, wenn sie auch heute nur schwer

zu erkennen sind.
Dieser Lauf der Entwicklung könnte mit einem Gleichnis verdeutlicht werden,

durch eine Parallele zu ebenfalls einer Reform, und zwar einer der
bedeutendsten auf geistig religiösem Gebiet: ich meine die Reformation. Bei allem

Respekt vor den Proportionen sei das Gleichnis hier doch gewagt, weil es eben

doch treffend scheint.

46



Wie im Mittelalter schon an verschiedenen Orten sich Reformideen äusserten,

wie sich dann im 15. Jahrhundert eine allgemeine Bereitschaft zur Erneuerung

und Verbesserung manifestierte, wie eine Bewegung endlich zum
Ausbruch gelangte unter der Führung bedeutender Geister, die endlich zum
Ausdruck brachten, was schon lange und allerorts vorhanden war, und wie schliesslich

das politische Element zur Entscheidung und zum Durchbruch massgebend

beitrug, so bildete sich schon in den Schriften des 7. und 8. Jahrhunderts
die Tendenz zur Regularisierung, zu grösserer Klarheit und Lesbarkeit, so

wurden an manchen Orten Verbesserungen angestrebt und damit Bereitschaft

zu Reformen gezeigt, so übernahmen einige Schreibstuben die Führung und
schufen etwas Neues, das den allgemein vorhandenen Bedürfnissen entgegenkam,

und so wurden endlich die karolingische Reichsschöpfung und der
Wiederaufbau einer okzidentalen Einheit für den Durchbruch der erneuerten
Schrift entscheidend.

Noch ein Wort sei im Anschluss an die vorher in aller Kürze geschilderten
Thesen der Paläographen gestattet. Es ist der Wunsch nach einer den
Kultursprachen gemeinsamen Terminologie auf dem Gebiete unserer Wissenschaft, als

deren Grundlage naturgemäss am ehesten die lateinische Sprache dienen könnte.

Es wird Sache der hoffentlich nach Überwindung der Nachkriegsschwierigkeiten

bald wieder einsetzenden internationalen Zusammenarbeit sein, gleichzeitig

Übereinstimmung in den Bezeichnungen der Schriftelemente wie einzelner

Schriftarten zu erzielen, aber auch die wissenschaftliche Erschliessung der

aus der Katastrophe des zweiten Weltkriegs geretteten Handschriftenbestände

zu organisieren. Dass die jüngste Entwicklung der Photographie und der

Reproduktionstechniken dabei stark ins Gewicht fallen wird, liegt auf der
Hand.

Inwiefern ist nun aber das Aufkommen einer verbesserten, normalisierten
Schrift ein Problem der Kulturgeschichte? Die Analyse der merowingischen
Minuskel hat uns schon eine rohe Unbekümmertheit gezeigt, aber auch, wenn
man auf das Ganze blickt, eine charaktervolle Haltung, welche nichts vortäuschen

will, sondern zum eigenen Wesen steht. Es ist die Schrift eines primitiven
Volkes, das die Anregungen, die ihm aus altem Kulturleben zuströmen, eifrig
übernimmt und unbeschwert von Traditionen dem eigenen Sein anpasst. Die
Frage, ob und wie sich dabei neben dem fränkischen Element auch das gallo-
keltische, welches für das Ornament und das Graphische so hohe Begabung
besitzt, auswirkte, ist kaum gestellt, geschweige denn beantwortet worden.

Von der Volkswerdung in den verschiedenen politischen Gebilden des

Frühmittelalters vermitteln die Erzeugnisse der einzelnen Skriptorien jedenfalls

47



einen optisch leicht fassbaren Eindruck. Wie das klassische Latein stärksten

Veränderungen unterworfen wurde, so wandelten sich auch die antiken Schriftarten

in einer ihren neuen Schreibern nun gemässen Weise.

Die eingehendere Bekanntschaft mit der Antike und ihrem für das Mittelalter
wichtigsten Erbstück, dem Christentum, zog in der geistigen Struktur der
Franken und Langobarden, der Westgoten, der Iren, Angelsachsen und der
deutschen Stämme im 6, 7. und 8. Jahrhundert tiefgreifende Veränderungen
nach sich. Es ist die Bereitschaft zu erkennen, sich einer geistigen Zucht zu
unterwerfen, antike Formen nachzuahmen, es offenbart sich Ehrgeiz, die

Leistungen der Alten wieder zu erreichen und eine Kontinuität zu etablieren. Auf
die Zerreissung der römischen Einheit, welche sich beim Einzug der germanischen

Völker nach Mittel-, West- und Südeuropa ergeben hatte, folgte ein

Wiederanknüpfen der Beziehungen innerhalb des Abendlandes, wobei vor
allem die unter einheitlicher Leitung stehende Kirche als verbindendes Element
wirkte. Sie vermittelte die heiligen Schriften, die liturgischen Bücher, die Werke
der Kirchenväter und Theologen und die Rechtsaufzeichnungen. Die
Missionsgeschichte verzeichnet an Spuren der Tätigkeit der Mönche von irischen und
britischen Inseln neben den Klostergründungen auch die insularen Einflüsse auf
die Lokalschriften (etwa in St. Gallen, Bobbio, Luxeuil, Fulda, Pérenne).

Diese Entwicklung, welche eine Erweiterung des Horizontes mit sich brachte,

beschleunigte und akzentuierte sich in besonderem Masse durch die
Wirksamkeit Karls des Grossen und der um ihn versammelten Männer, die von den
britischen Inseln, aus Spanien, Italien, aus den fränkischen Reichsteilen stammten.

Wir können in diesem Zusammenhang nur einen kleinen Ausschnitt aus
dieser kulturellen Leistung betrachten.

Die Reformen der fränkischen Reichskirche riefen nach starker Vermehrung
der kirchlichen Bücher, deren sorgfältige Herstellung eingeschärft wurde. Ein
Capitulare verlangt: «Si opus est evangelium, psalterium et missale scribere,

perfectae aetatis homines scribant cum omni diligentia.» Waren vorher Bücher

vor allem aus Rom und England bezogen worden - Alkvin hatte bei seiner

Ankunft in Tours gegenüber seiner heimatlichen Domschule von York einen
erschreckenden Mangel an Literatur festgestellt -, sollten sie nun im Lande
selbst geschrieben werden. Und die auf den grossen Reichskonzilien
zusammentreffenden Kleriker werden sich gewiss die neuen Erzeugnisse ihrer
Schreibstuben vorgewiesen und dadurch gegenseitig angeregt haben.

Die Verbesserungen auf sprachlichem Gebiet drücken sich in vermehrter
Pflege der lateinischen Grammatik aus, in der Niederschrift grammatikalischer
Abhandlungen und Lehrbücher. Karl der Grosse, der fliessend lateinisch
diktieren (wenn auch nicht selbst schreiben) konnte, interessierte sich lebhaft für
solche Fragen.

48



Für das Lebensbild Karls, das sein Vertrauter, Einhard, schrieb, diente Sueton
als Vorbild, und der Monachus Sangallensis rühmte, die Franken hätten die alten
Athener und Römer wieder erreicht. Alkvin begründete auch im Fränkischen
Reich eine selbständige Theologie, welche vorher beinahe nur in seiner Heimat
geblüht hatte.

Als Ausdruck dieser ganzen Bewegung - welche hier nur durch einzelne
Stichwörter angedeutet werden konnte - hat auch die karolingische Minuskel
zu gelten. Wenn sie auch nicht am Hofe selbst entstanden ist, so wurde sie doch

von diesem politischen Zentrum, das sich aber im Lande verlagerte, verbreitet
und zu allgemeiner Geltung gebracht. Darin offenbart sich auch die Einwirkung
politischer Geschehnisse auf die Schriftentwicklung.

Und schliesslich sei auf Grund der uns durch die Betrachtung der karolingischen

Minuskel vermittelten Einsichten auch die etwas modische Bezeichnung
«karolingische Renaissance» einer Prüfung unterzogen. Wir erkennen dann,
dass hier der Renaissancebegriff nur mit zahlreichen Vorbehalten anzuwenden
ist. Denn von einer bewussten oder unbewussten Aufnahme spezifisch antiker
Schriften findet sich wenig. Nur in der Epigraphik lässt sich eine Wiederbelebung

der Capitale bemerken. - Die Buchgestaltung folgt dagegen ganz neuen
Gesetzen. Während in der Antike ein Buch womöglich in ein und derselben
Schrift geschrieben wurde, bemüht sich die karolingische Buchkunst, durch
verschieden grosse Buchstaben sowie durch verschiedene Schriftarten die Seiten

der Codices zu gliedern und möglichst abwechslungsreich zu gestalten. Wenn
wir somit an Wiederherstellung des Lateins, Wiederaufnahme antiker literarischer

Formen, Ausdehnung der Bildung und Aufleben der Buchproduktion, an
das Wiedererscheinen der prächtigen Inschriftenkapitale denken, mag das Wort
Renaissance angewendet werden, sonst aber ist es besser zu vermeiden.

Blicken wir nochmals auf die beiden Figuren, in denen merowingische und

karolingische Minuskel konfrontiert wurden, tritt uns formelhaft der Unterschied

zwischen der merowingischen und karolingischen Kultur entgegen.
Einerseits Gregor von Tours mit seiner Geschichte der Franken, anderseits

Einhards Karlsvita. Hier krasser merowingischer Wunderglaube, anarchische

Zustände, wilde dynastische Kämpfe, dort die neue fränkische Theologie,
Organisation eines Staatswesens und Versuch einer umfassenden Rechtsordnung.

Hier allerdings ein grosser Reichtum an Erscheinungen, dort
Vereinheitlichung und Verlust der Mannigfaltigkeit.

Das karolingische Reich in seiner maximalen Ausdehnung umfasste den

grössten Teil des damaligen Abendlandes; es bildete sich wieder - trotz allen

Partikularismen - ein okzidentales Gemeinschaftsgefühl. Und gerade solchem

Fühlen entspricht auch die Rezeption der karolingischen Minuskel, die dann
im Laufe des Hochmittelalters über den Rahmen des alten karolingischen

49



Reiches hinauswuchs, nach Spanien, wo sie im 12. Jahrhundert die westgotische
Schrift endgültig ablöste, nach Irland, England und Schottland, wo sie ebenfalls

im 12. Jahrhundert zur Herrschaft gelangte.
Richten wir noch den Blick auf eine berühmte Schreibstätte unserer Heimat,

nach dem Kloster St.Gallen, deren Entwicklung dank der ausgezeichneten
Handschriftenüberlieferung, dank zahlreichen Untersuchungen weitgehend
abgeklärt wurde, und die besonders dank den zwei Bänden Albert Brückners
im Rahmen seiner Scriptoria medii aevi Helvetica auch für diejenigen, die

keinen Zugang zu den Originalen besitzen, schaubar geworden ist.

In der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts hatte sich eine eigene St. Galler
Minuskelschrift ausgebildet, verwandt mit der currätischen einerseits, mit
denjenigen anderer alamannischer Skriptorien anderseits. Im 9. Jahrhundert wurde
sie durch die Hofminuskel abgelöst: zu einer Zeit, in welcher der Erzkaplan
Ludwigs des Frommen, Grimait, der an der Hofschule und auf der Reichenau
seine geistige Formung erfahren hatte, als Abt von St. Gallen zu wirken begann.
Die vor allem aus politischen Gründen vollzogene, übrigens glückliche Einsetzung

Grimalts hatte sogleich auch ihre Auswirkungen auf dem Gebiete der
Schrift. Bemerkenswert ist das Weiterleben einer insularen Schrift neben dieser
Minuskel während der Blütezeit St. Gallens, Erzeugnis irischer Mönche des

Steinachklosters.
Die Nennung St. Gallens verlangt aber auch einen Hinweis auf ein bisher in

diesen Ausführungen vermiedenes Problem: auf den Zusammenhang zwischen
Schrift und Buchmalerei. Der ganze Reichtum karolingischer Buchkunst kann
natürlich nur unter Berücksichtigung der Buchmalerei ermessen werden. Aus
dem Zusammenklang von Schriften, Zeichnungen und Farben bauen sich die

einzigartigen Kunstwerke der einzelnen Skriptorien auf; aus ihm gewinnt man
letztlich die Kriterien richtiger Bewertung und zutreffender Einordnung. Es

sind zwar wenige, welche die paläographische Methode mit
kunstwissenschaftlichen Kenntnissen vereinigen und damit zu einer Gesamtbeurteilung

gelangen können. Daraus ergibt sich demnach die Forderung nach besserer

paläographischer Ausbildung mittelalterlicher Kunsthistoriker, aber auch
ernsthafterer kunstwissenschaftlicher Beschäftigung des Paläographen und
Historikers. Mit vollem Recht hat einer der tiefsten Kenner mittelalterlicher
Kunst, Julius von Schlosser, von seinen Schülern die Absolvierung eines sehr

eingehenden paläographisch-diplomatischen Kurses verlangt.
Verfolgen wir noch rasch die ebenfalls recht fesselnden weiteren Schicksale

der karolingischen Minuskel. Wir sahen schon, dass diese Schrift bis ins 12.

Jahrhundert im Abendland allgemeine Geltung gewonnen hatte - dass somit
auch auf diesem Gebiete die Reformtätigkeit Karls des Grossen für Jahrhunderte

massgebend blieb. Es zeichnete sich darin aber auch die kulturelle Einheit

50



der in der römischkatholischen Kirche vereinigten europäischen Völker ab. -
Von kompetenter Seite wurde vorgeschlagen, diese Minuskel als romanische zu
bezeichnen, und in der Tat wäre diese Benennung recht brauchbar; wenn man
dabei nicht vergisst, dass es die karolingische Minuskel ist, welche im Laufe der

Jahrhunderte gewisse Modifikationen durchmachte, die ihrerseits wieder in
Parallele gesetzt werden können zu den Stilwandlungen der bildenden romanischen

Kunst.
Eine grosse Wende bringt auch auf dem Gebiete der Schrift die Gotik. Wenn

es immer noch nötig sein sollte, gegenüber einer materialistischen Kunstgeschichte,

welche die Entstehung der Gotik auf technische Gründe zurückführen
wollte, deren geistige Wurzeln aufzuzeigen, könnte dies auch durch den Hinweis

auf die Brechung der Minuskel zur gotischen «Fraktur», zur gotischen
Minuskel geschehen; nur ein neues Stilgefühl und verändertes Stilwollen -
Ausdruck geistigen Strukturwandels - können zu diesem Wechsel geführt
haben. In den verschiedenen europäischen Ländern ergaben sich zudem seit

dem 12. und 13. Jahrhundert nationale Differenzierungen auch in der Schrift,
die ihrerseits aufzeigen, dass eine eben erreichte abendländische Gemeinschaft
schon wieder auseinanderzubrechen begann.

Allein, die Geschichte der karolingischen Minuskel ist noch nicht beendet.

Als die Humanisten der italienischen Renaissance auf der Suche nach den

Überresten des klassischen Altertums auf die Handschriften stiessen, in denen

Kleriker des karolingischen Zeitalters die Werke der antiken Autoren in
karolingischer Minuskel niedergeschrieben hatten, glaubten sie die Schrift der
erlauchten Alten wieder entdeckt zu haben. Sie wurde ihnen zum verpflichtenden
Vorbild. Wie die Künstler der Renaissance die antiken Formen, welche ihnen

etwa aus dem Forum Romanum, der Domus Aurea oder an wiederentdeckten

Skulpturen entgegen traten, begeistert aufnahmen, so haben sich die Gelehrten

von der gotischen Kursive ab und der karolingischen Minuskel zugewandt und
sie in so vollendeter Weise zur Anwendung gebracht, dass oft erst eine scharfe

Untersuchung darüber entscheiden kann, ob wir die Schrift eines Mönches des

9. Jahrhunderts oder eines Humanisten der italienischen Renaissance vor uns
haben.

Auch im übrigen Europa verbreitete sich die Humanistenminuskel. Sie

gewann eine noch höhere Bedeutung - und dadurch mittelbar die karolingische
Minuskel - als nach Erfindung des Buchdrucks die Drucklettern in Italien
danach hergestellt wurden. Keine Schrift schien den für das Altertum entflammten

Buchdruckern für ihre edle Kunst so geeignet wie die littera antiqua, die

Schrift der Antike. Heute noch kann die Antiqua als die vollendetste und

ausgewogenste Druckschrift gelten und wurde wegen ihrer Klarheit wohl auch

für die Schreibmaschine so weitgehend übernommen.

51



Und wenn gegenüber den häufig auftretenden Gefahren der Schriftverlotte-

rung zur Schriftbesinnung gerufen wurde, so haben die bedeutendsten Reformer

auf diesem Gebiet (wie etwa der Italiener Bodoni, der Engländer Morris
oder der Deutsche Koch) immer wieder an der karolingischen Minuskel das

graphische Gewissen prüfen und neu aufrichten können.
Bezwecken wir bei der Beschäftigung mit der Vergangenheit zweierlei: der

Wissenschaft an sich zu dienen durch Erweiterung der menschlichen Erkenntnis,

aber auch für unsere Gegenwart aus diesen Resultaten Nutzen zu ziehen,
so kann man der Paläographie zubilligen, dass sie in beiden Richtungen den an
sie gestellten Forderungen gerecht zu werden vermag. Einerseits bietet sie der

Geschichtsforschung und Philologie unentbehrliche Handreichungen, vermittelt

als selbständige Wissenschaft ein unverfälschtes, sonst oft kaum wahrnehmbares

Bild kultureller Entwicklung und wird mittels neuer
psychologischgraphologischer Untersuchungsmethoden den Zugang zur Vergangenheit
öffnen, anderseits aber schenkt sie uns Massstab und Anregung für unser eigenes

graphisches Schaffen, und schliesslich legt sie - und ich blicke nochmals auf die

karolingische Minuskel - dafür tröstliches Zeugnis ab, dass es die grossen
kulturellen Leistungen sind, welche die Jahrhunderte überdauern.

Erschienen in: Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte, Band 4, 1946,
S. 38-54.

52


	Die karolingische Schriftreform, ein Problem der Kulturgeschichte

