Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 50 (1980-1982)

Heft: 2

Artikel: Liturgisches Gerat der zurcher Kirche vom 16. bis ins 19. Jahrhundert :
Typologie und Katalog : mit einem botanisch-technologischen Beitrag

Autor: Stokar, Karl / Schweingruber, Fritz H. / Schoch, Werner

Kapitel: Typologie der zurcher Kirchengerate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Typologie der Ziircher Kirchengerite

Taufgerit (Nr. 1-29)

Sowohl Gotthard Schmid? als auch Erika Welti* haben in ihren Werken die Ziircher
Taufbriuche ausfiihrlich beschrieben. Wir konnen uns deshalb kurz fassen. Im Zuge der
Reformation fand die Taufe zuerst, noch vor dem Abendmahl, ihre neue Form. Bereits
1523 liess Leo Jud sein «Taufbiichlein» erscheinen, das noch einen sehr konservativen
Geist atmet. Im eigentlichen Ziircher Reformationsjahr, 1525, erschien dann Zwinglis
Schrift « Von der Taufe», welche mit den alten Formen brach und neue Wege wies. Wir
stellen fest, dal3 die Ziircher Kirche — im Gegensatz zu den Kirchen im engsten Einflul3-
bereich Calvins — den Taufstein beibehielt. Alte Taufsteine bergen in ihrer Hohlung oft
ein groBBes Kupferbecken. Es ist innen verzinnt, um der Bildung von Griinspan vorzu-
beugen, und hingt drehbar an zwei Stiften an der oberen Kante des Taufsteins. Nach der
Taufe wird das Becken gekippt. Das Wasser rinnt hierauf durch eine Bohrung im Sockel
und Fuf} des Taufsteins direkt ins Erdreich unter dem Kirchenboden. Dies entspricht
durchaus mittelalterlichem Kirchenbrauch. Das bei der Taufe verwendete Wasser sollte
nicht in einer Kloake mit verschmutztem Wasser in Berithrung kommen. In bezug auf
den Taufstein ist der sonst so kompromiBlose Zwingli recht konservativ geblieben.

Wie ging nun in den Kirchen Zwinglis die Taufe vor sich? David Herrliberger hat den
Vorgang in einem Kupferstich festgehalten®. Den 4uBlern Rahmen bildet die Kirche zu
St. Peter in Zirich. Die Patin hilt das Kind, dessen Nacken entbloBt ist und das nach
unten blickt, tiber das Taufbecken. Der amtierende Pfarrer gieBt aus einer Schale Wasser
tiber den Nacken des Kindes. Das Wasser sammelt sich hierauf im Becken. Umstritten
ist, ob zur Zeit Zwinglis die Immersionstaufe nach frithchristlichem Brauch, d. h. die
Taufe durch Untertauchen, noch tiblich war. Dies wiire in einem Taufbecken, wie es sich
z.B.in Wila erhalten hat (Tiefe 32 cm, oberer Durchmesser 58 cm), bei einem Siugling
ohne weiteres méglich gewesen (Nr. 19). Auch enthilt das Gebet, welches Zwingli fiir
den Augenblick nach dem Taufakt formulierte, den Passus: «Gott verlyche dir, daB, wie
du jetz mit einem wyysen Kleid lyplich angezogen wirst, also auch am Jiingsten Tag mit
reiner Conszientz vor Gott erschynest.» Die Bekleidung mit einem weillen Kleid nach
der Taufe ist doch wohl nur bei einem Kinde sinnvoll, das zur Taufe entkleidet worden
ist. Nun hat aber Hans Weiditz 1493 auf einem Holzschnitt die Taufe des nachmaligen
Kaisers Maximilian I genauso dargestellt, wie es David Herrliberger mehr als 250 Jahre
spdter auch getan hat: Der kleine Prinz wird mit entbloBtem Hals und nackten Schul-
tern, sonst aber bekleidet, Gesicht nach unten, durch den Paten tiber das grofle Tauf-
becken im Taufstein gehalten. Daraus kann geschlossen werden, daB3 bereits gegen Ende
des 15. Jahrhunderts die Immersionstaufe in unseren Breiten nicht mehr geiibt wurde.
Im Winter hitte sie sicher in einer ungeheizten Kirche den Tdufling gesundheitlich

11



gefihrdet. Das grofle Tautbecken wurde offensichtlich nur zu dem Zweck beibehalten,
das Taufwasser aufzufangen. Man scheute sich, dasselbe auf den Boden zu verspritzen.

Ein weiterer Beweis fiir die Annahme, dall die Immersionstaufe um die Mitte des
16. Jh. nicht mehr geiibt wurde, findet sich auf einem Propagandaflugblatt der Luthera-
ner®. Es handelt sich um einen anonymen, kolorierten Holzschnitt, der um 1544 ent-
stand und Lucas Cranach d.]. zugeschrieben wird. Dargestellt sind die Briuche und
Handlungen der katholischen und evangelischen Kirche — in reichlich tendenzioser
Weise! Bei der evangelischen Taufe trigt der Pfarrer das entkleidete Kind. Es ruht mit
dem Bauch auf seiner linken Hand. Mit der Rechten schopft er — ohne Verwendung
einer Taufschale — das Wasser aus dem riesigen Becken im Taufstein. Der Pate wartet
mit Kissen und Umtuch, um das Kind zu iibernehmen. Der katholische Taufritus ist
leider bildlich nicht tiberliefert.

Auf dem Bild von Herrliberger fehlt die Taufkanne, die wir in so vielen Kirchgemein-
den noch angetroffen haben. Wir vermuten, daf3 die meisten Kirchgemeinden tber eine
solche verfiigten. Diese Kanne war aus Messing’ gegossen oder getrieben, in seltenen
Fillen aus Kupfer oder Zinn. Sie diente dazu, das lauwarme Wasser in die Kirche zu
bringen. Damit das Wasser sich nicht zu rasch abkiihlte, war die Kanne stets mit einem
Deckel versehen. Man war bemiiht, den Tdufling nicht zu erschrecken. Solche Taufkan-
nen werden anscheinend seit vielen Jahrhunderten verwendet. Ein 1478 in Neapel
erschienenes Buch, «Il filocol» von Boccaccio, enthilt einen Holzschnitt mit der Darstel-
lung der Taufe eines erwachsenen Paares. Mann und Frau knien, nur mit einem Lenden-
schurz bekleidet, neben dem grofBen Taufstein. Der Priester schiittet Wasser aus einer
Kanne iiber das Haupt des Mannes. Die dargestellte Kanne entspricht formal durchaus
der klassischen Ziircher Taufkanne. Derselbe Kannentyp wurde auch im Haushalt ver-
wendet. Das Historische Museum Frankfurt a. M. besitzt ein Stilleben von Georg Flegel,
gemalt im Jahre 16378, Das Bild zeigt neben Tellern, Glisern und Besteck eine Kanne,
die der Ziircher Taufkanne sehr dhnlich sieht. Letztere gehort in die Nihe der — aller-
dings filschlich — so genannten «Rembrandtkanne» aus Zinn. Formal scheint unsere
Tauftkanne auf das Wasserkriiglein zuriickzugehen, welches im Raume der klassischen
Antike wie in Palistina fiir die profane und die kultische Hindewaschung gebraucht
wurde. Wir erinnern an jene Kanne und Pfanne, welche 1965 in einem Steinbruch in
Barzheim SH gefunden worden sind®. Auch die Romer verwendeten solche Gefil3e fiir
die Handewaschung. Im Jahre 1633 wurden bei Wettingen AG rémische Getil3e ausge-
graben. Zum Fundinventar gehéren zwei Stielkannen sowie ein henkelloses Kriiglein,
die der Hindewaschung dienten'®. In Masada (Israel) kam ein dhnliches Service zum
Vorschein''. Wie uns Rabbiner Dr. Jakob Teichmann mit Schreiben vom 29. April 1977
in liebenswiirdiger Weise mitteilt, «wurden solche Gerite im jidischen Haushalt von
alters her regelmiBig verwendet, um nach religiéser Vorschrift mehrmals tiglich das
Hindewaschen zu praktizieren.

Die Ziircher Taufkanne hat von der Reformationszeit bis zum 19. Jahrhundert in stili-
stischer Hinsicht eine interessante Entwicklung durchgemacht. Diese i3t sich anhand

12



unserer Illustrationen deutlich verfolgen. Es ist reizvoll, zu beobachten, wie sie sich vom
schlichten, jeden Stilmerkmals baren Kriglein uber tppige Barockformen zum elegan-
ten Empire-Gefil3 wandelt. Dies ganz im Gegensatz zur Glocken- und Prismenkanne fiir
den Abendmahlswein, welche sich von 1580 bis heute kaum verindert hat. Der Phanta-
sie der Kupferschmiede wurde in Ziirich etwas mehr Spielraum gewihrt als derjenigen
der Zinngiel3er.

In einzelnen Gemeinden haben sich Taufschiisseln, -kesselchen und -becken kleineren
Formates erhalten. Sie bestehen aus Kupfer oder Messing und weisen oft einen flachen
Boden auf. Offensichtlich wurden sie auf den geschlossenen Taufsteindeckel gestellt.
Der Pfarrer schopfte daraus das Taufwasser mit der hohlen Hand. Sie weisen sehr unter-
schiedliche Formen auf, mit oder ohne Traghenkel. Es gibt kaum zwei identische Sttcke.
Wir miissen uns hier darauf beschrinken, die fir ihre Stilepoche besonders typischen
Stiicke zu zeigen.

Viele Kirchengerite gehen auf private Stiftungen zurtick. Der Donator liel3 in solchen
Fillen gerne seinen Namen, das Familienwappen und die Jahrzahl der Stiftung eingra-
vieren. Einige Beispiele mogen dies illustrieren.

Die Taufkanne der Gemeinde Winterthur-Seen weist folgende Inschrift auf: «Catha-
rina Geilingerin 1649».

Die Gravur auf der Taufkanne von Zollikon ist leider etwas verwischt. Immerhin
lassen sich folgende Worte entziffern: «... Ulrich bliiwler [Bleuler] balbierer ehrt disse
Styzen einer christlichen kilchen allhir zu Zoligken. Ano 1665.» (Hans Ulrich Bleuler,
Balbierer, figuriert im Bevolkerungsverzeichnis von Zollikon von 1671, verheiratet mit
Elisabeth Silerin.)

Salomon Hirzel stiftete im Jahre 1723 der Gemeinde Regensberg eine Taufkanne. Er
lebte von 1691 bis 1761 und war Zunftmeister, Stadthauptmann, General und Tag-
satzungsgesandter.

Zumikon verfiigt iiber eine Taufkanne mit der Gravur «Der E. Gemeinde Zumikon
gewidmet von ihrem Pfarrer Hans Heinrich Zimmermann, 1830». Zimmermann lebte
von 1804 bis 1873, war Lehrer an den Stadtschulen und Privatdozent an der theologi-
schen Fakultit der Universitit Ziirich.

Andere Gemeinden vermerkten auf der Kanne das Datum des Ankaufs und brachten
ein Besitzerzeichen an. So trigt die Kanne der Gemeinde Dinhard die Inschrift « Dynhart
1739», jene der Gemeinde Witikon ist mit dem Gemeindewappen, einer Weide,
versehen sowie mit den Lettern «G.W. 1809». Die Kanne von Hittnau trigt die
Inschrift « K. H. 1825».

Mancherorts gibt die Kirchengutsrechnung tiber Zeitpunkt und Preis eines Ankaufs
Auskunft. So heillt es in der Rechnung der Gemeinde Zirich-Affoltern unterm
9. September 1683 « 1 méschine Styzen, verehrt von Jungfrau Dorothea Heidegger». Die
Kirchengutsrechnung von Maur enthilt die Notiz, dall die Taufkanne im Jahre 1785
zum Preis von 24 Pfund bei Kupferschmied Paur in Ziirich erworben wurde. Volketswil
hat seine « Taufstitzen» im Jahre 1762 fiir 2 Pfund 5 Schilling erstanden.

=



Abendmabhlsgerit (Nrn. 30-62)

Am Hohen Donnerstag, dem 13. April 1525, feierte die Gemeinde im Grofmiinster
zu Zirich erstmals das Abendmahl nach reformiertem Brauch. Die Liturgie wurde in
deutscher Sprache gelesen. Auf einem Tisch lag auf hélzernen Schiisseln das ungesiuerte
Brot. In holzernen Bechern stand der Wein bereit, ganz wie es Zwingli in seiner Schrift
«Aktion oder Brauch des Nachtmahls» selber vorgeschlagen hatte'?. Holzerne Schiisseln
oder Teller sowie Becher, diese fast immer aus Ahorn (Nrn. 30—41), wurden denn auch
im Kanton Ziirich mit wahrhaft bewundernswerter Disziplin bis ins 20. Jahrhundert
hinein verwendet, in Maur z B. bis zum Jahre 1909. Es handelt sich um eine in der
gesamten Christenheit singuliare Erscheinung. Nirgendwo sonst wurde der evangeli-
schen Bescheidenheit und Demut so sehr Rechnung getragen wie in der Kirche
Zwinglis. Die gleichen Mianner, welche im Zunfthaus silberne und vergoldete Pokale an
die Lippen setzten, begniigten sich in der Kirche mit Holzgefil3en. Allerdings stellte ein
Holzgefi3 fir einen Schweizer fritherer Jahrhunderte nichts AuBlergewohnliches dar.
Holz wurde fiir die in Haushalt und Landwirtschaft benétigten Gefidl3e sehr oft verwen-
det. In der Sennenkultur hat es sich ja noch bis in dieses Jahrhundert hinein erhalten. Wir
sind der Kirche Ziirichs dankbar dafiir, da3 sie so viele Zeugen der Holzkultur bewahrt
hat. Wir miissen alles tun, um sie auch weiterhin zu erhalten und zu pflegen.

Holzschiisseln und -becher fiir kirchlichen Gebrauch finden sich auch noch in drei
anderen Kantonen'3. Es 1483t sich nicht mehr feststellen, ob sie dort ausschlieB3lich oder
mehr zufillig, etwa unter dem EinfluB3 eines Ziircher Pfarrers, verwendet wurden. Im
Kanton Schaffhausen haben sich Holzbecher erhalten: in Burg bei Stein am Rhein,
Beggingen, Buchberg, Dorflingen usw. In Graubiinden finden wir sie in Parpan, Fels-
berg, Thusis, Tamins, [lanz und Mathon. Schwellbrunn im Kanton Appenzell Au3errho-
den verfiigte auch iiber Holzbecher. In anderen Kantonalkirchen blieb man anscheinend
bei den Geriten aus Edelmetall, wie man sie vor der Reformationszeit verwendet hatte.

Mancherorts wurden sogar die spitgotischen MelBkelche mit einer gewissen Unbe-
kiimmertkeit in Abendmahlskelche umfunktioniert. Man sah in diesem Verhalten keine
Gefihrdung der evangelischen Glaubenssubstanz. Dies lifit Riickschliisse zu auf die
Glaubenshaltung der Christen in den verschiedenen Kantonalkirchen. Aullerhalb von
Ziirich war man offensichtlich liberaler, geloster, freier. Im Bereich der Kirche Zwinglis
verschaffte man den Weisungen des Reformators wihrend 320 Jahren mit absoluter
Disziplin Nachachtung. Das zeigt eine gewisse Starrheit und Verkrampfung der Glau-
benshaltung. Sie muflte zu jener unheilvollen Orthodoxie fithren, welche Gottfried
Keller im Abschnitt «Hanswurstel» (Figura Leu) seiner Novelle «Der Landvogt von
Greifensee» so kostlich geschildert hat. Echte spitgotische, d. h. vor der Reformation
entstandene MeBkelche werden bis auf den heutigen Tag bei der reformierten Abend-
mahlsfeier in Eriswil BE, Fontaines, Lignieres und St-Blaise NE, Fanas, Feldis, Celerina,

14



Serneus und Wiesen GR sowie Hundwil AR verwendet. Es gibt also Kantonalkirchen
wie Graubiinden und Appenzell AuBerrhoden, in deren Bereich man sich nicht scheute,
MeBkelche und reformierte Holzbecher nebeneinander zu gebrauchen.

Noch ein Wort zum Verwendungszweck der Becher: sie werden beim Abendmahl mit
Wein oder Traubensaft gefiillt. Bei der «Sitzenden Kommunion» gehen sie von Hand zu
Hand. Jedes Gemeindeglied ist eingeladen, aus dem Becher zu trinken. Bei der
«Wandelnden Kommunion» bleibt der Pfarrer am Taufstein stehen. Er oder ein
Kirchenpfleger reicht den Gliubigen den Becher zum Trunk.

So wurde auch in den reformierten Landeskirchen nicht alles iiber einen Leisten
geschlagen. Eine gewisse Vielfalt kirchlicher Sitten und Gebriuche konnte sich
erfreulicherweise durchsetzen und erhalten.

Wenden wir uns nun dem Holzbecher zu. Er weist weder eine besondere kultische
Form auf, noch ist er mit dem MeBkelch zu vergleichen. Zwingli achtete darauf, fiir den
Gebrauch in der Kirche Gefille zu tibernehmen, welche auch in Haushalt und Zunft-
stube in dieser Form gebraucht wurden. Damit war jedes magische MiBverstindnis
ausgeschlossen. In diese Gerite konnte nichts «hineingeheimniB3t» werden. Etwas von
diesem Geist ist noch in Ftan GR zu spiiren, wo die Patin das Taufwasser vor den Augen
der Gemeindeglieder vom Dorfbrunnen holt, oder dort, wo der Kiister nach der Taufe
das Taufwasser ostentativ auf den Kirchenboden gieBen mul3. Die Becherform, welche
in der Ziircher Kirche seit Jahrhunderten verwendet wird, heiBt «Stauf». Das Wort wird
in Dudens Worterbuch dem Begriff «Humpen» gleichgesetzt. Es handelt sich dabei um
ein schlichtes Trinkgefill ohne Schaft, mit oder auch ohne FuB, von konischer, sich nach
unten verjingender Form. Die Wandung ist meist konkav, selten gradlinig oder konvex.
Ein solcher Stauf in profanem Gebrauch ist abgebildet in Albert Hausers Werk «Vom
Essen und Trinken im alten Ziirich»'4. Es handelt sich um einen Holzschnitt aus dem
Jahre 1508. Dargestellt ist ein Mann beim hiuslichen Mahle, der einen tberdimensio-
nierten Stauf zum Munde fiihrt. AufschluBreich ist, daB er ihn nicht umfaf3t, sondern
von unten, vom Gefillboden her, hilt. Die Becherform ist uralt, wurden doch im
Kénigsfriedhof von Ur in Mesopotamien Goldbecher dieser Form ausgegraben; sie
stammen aus der Zeit um 2600 v. Chr.'5. Holzbecher fiir das Abendmahl haben sich im
Kanton Ziirich zu Hunderten erhalten. Sie sind allerdings raschem Zerfall durch Bruch,
Holzwurm und Schimmel ausgesetzt. Manche wurden aus hygienischen Griinden
lackiert. Dies erhohte ihre Lebensdauer, stellt aber keinen «klassischen» Zustand der
betreffenden Becher dar. Unsere Abbildungen zeigen, dall kaum zwei Holzbecher im
Kanton Ziirich wirklich identisch sind. Die Drechsler verstanden es, durch das Anbrin-
gen von Wulstringen, durch Profilierung des Fulles, verschiedene Hohe und Breite,
durch Schnitzereien die Form der Holzbecher zu variieren und abwechslungsreich zu
gestalten.

Der Prisentation des Abendmahlsbrotes (oder der Oblaten) dienten Schiisselchen
und Teller aus Holz Sie wurden den Gliubigen durch den Pfarrer oder Kirchenpfleger
hingereicht und wanderten hierauf von Hand zu Hand durch die Bankreihen. Wir kén-

15



nen auch hier darauf verzichten, diese z T. noch heute getibten Briuche ausfiihrlich dar-
zustellen. Gotthard Schmid hat sie in seinem bereits erwihnten Werk geschildert. Im
tibrigen mochten wir darauf hinweisen, daf3 die Liturgie der Kirche Zwinglis bis auf den
heutigen Tag wenig Anderungen erfahren hat. Aus uns unbekannten Griinden ist die
Zahl der alten Holzteller bedeutend geringer als diejenige der Becher. Geflochtene
Brotkorbe, von denen Gotthard Schmid auf Seite 88 seines Werkes spricht, haben wir'8
nicht angetrotfen. In bezug auf Form und GroBe variieren die Holzteller betrichtlich.
Am idltesten scheinen die Schiisselchen zu sein, wie sie sich etwa im Fraumiinster erhal-
ten haben (Nr. 45). Zwingli spricht ja in seinem oben zitierten Satz auch von «Schii3len».
Bei den Tellern kommen dieselben Formen vor wie bei den Zinntellern, zudem noch
Exemplare mit senkrechtem Rand (Nr. 47). Auch in dieser Sparte ihres Berufes war der
Phantasie der Drechsler keine Grenze gesetzt. Wir vermuten, dal3 dhnliche Schiisseln
und Teller auch im Haushalt des Bauern und Biirgers wihrend Jahrhunderten in
Gebrauch standen. Sie sind bei der Einfihrung von Gefillen aus Zinn, Porzellan und
vollends Plastik in den Ofen gewandert. Die Kirche hiitet deshalb ein kostbares Erbe,
das nicht untergehen darf.

Die Kirchgemeinde Wald hat ein Behiltnis besonderer Art bewahrt: eine grof3e Span-
schachtel (ziirichdeutsch «Schindletrucke») aus Fichtenholz von fast 40 cm Linge
(Nr. 52). Sie diente dem Transport des Abendmahlsbrotes in die Kirche. Solche Behilt-
nisse wurden frither hiufig verwendet, bis sie durch die Kartonschachtel verdringt
wurden. Uber die Preise der Holzgerite haben sich da und dort Archivnotizen erhalten.
Werner Suter, Archivar der Gemeinde Maur, entnimmt der Kirchengutsrechnung
seiner Gemeinde folgende Angaben: Fiir zwei Holzbecher muliten im Jahre 1673 zwei
Pfund bezahlt werden, fiir einen Holzteller verlangte der Drechslermeister 1751 ein
Ptund und fiinf Schillinge.

Schenkkannen wurden benétigt, um den Wein fir das Abendmahl in die Kirche zu
tragen und um die Becher zu fiillen. Im Kanton Zirich wird ein solches Holzgefal3
«Sester» genannt'® Im Duden figuriert der Ausdruck auch, er wird mit «Hohlmal»
tbersetzt und soll auf die gangbarste altromische Minze, Sesterz, zuriickgehen. (Eigent-
lich ses-tertius, d. h. semis tertius, «der dritte As halb», also zweieinhalb As.) Es darf als
groBer Gliicksfall gewertet werden, daB3 sich im Ortsmuseum Ziirich-Albisrieden drei
aus dem Besitz der betreffenden Kirchgemeinde stammende Exemplare dieser uralten
Gefil3gattung erhalten haben (Nr. 53). Sie sind nur 29 cm hoch und sehr geschickt aus
ganz verschiedenen Holzarten zusammengesetzt. Als Tille dient offensichtlich ein
durchbohrtes Aststiick. Laut Stillstandsprotokoll sind die drei Sester im Jahre 1771
angeschafft worden. Sie weisen als Brandmarke das Tatzenkreuz des GroBmiinsters auf.
Miindlicher Uberlieferung zufolge sollen sie bis 1820 als eigentliche Abendmahlskannen
verwendet worden sein. Tatsichlich tragen die beiden Prismenkannen der Gemeinde die
Gravur «1820» (Freundliche Mitteilung von Herrn E. Lipp). Der Sester ist ein gebott-
chertes, d. h. aus Dauben zusammengesetztes und mit Ruten oder Holzreifen gebunde-
nes Gefil3. Es ist mit einem Deckel und einer einfachen VerschluBBeinrichtung

16



— einem Schieber — versehen. Am Deckel findet sich ein Traghenkel, der den Schieber
fixiert. Die Miindung der Tiille ist bei unserem Exemplar durch cine Zinnauflage
verstirkt. Kloten bewahrt ein Exemplar aus dem 20. Jahrhundert auf (Nr. 54). Dessen
Tiille besteht aus Kupfer, der Gesamteindruck des Gefil3es ist wenig harmonisch.

Beim Sester scheint es sich um eine uralte Gefil3form zu handeln. Das Landesmuseum
Stuttgart hiitet ein Holzgefal3, «Daubeneimer» genannt, das wie ein Urahne des Sesters
aussieht!”. Es stammt aus dem alemannischen Firstengrab von Oberflacht in der Nihe
von Stuttgart, das dem 6. oder 7. Jahrhundert zugewiesen wird und dank giinstiger
Bedingungen eine ganze Reihe von Holzgeriten bewahrte. Das Gefil bildet einen
Konus, der sich allerdings nach ober verjiingt. Es weist eine ganz kurze, nach oben gerich-
tete Tiille sowie einen Handgriff am Deckel auf und ist mit Ruten gebunden. Die Art der
Verriegelung des Deckels ist auf der photographischen Aufnahme leider nicht ersicht-
lich. Zahlreiche Bilder beweisen, dal3 der Sester in unseren L.anden ehemals weit verbrei-
tet war. So erscheint er auf dem Monatsbild «Januarius» in der Rose der Kathedrale von
Lausanne'8. Das Gefil}, «une aiguiere» genannt, scheint auch fiir Wasser gebraucht
worden zu sein. Im Jahre 1440 hat der Kiinstler Peter Maggenberg fiir den «Couvent des
Cordeliers» in Freiburg i. Ue. ein Marienleben geschaffen. Auf dem Weihnachtsbild ist
deutlich ein Sester zu erkennen'®. Um 1494 schuf Meister Hans Haggenberg im Haus
zum «Hintern Waldhorn» zu Winterthur ein Freskogemailde, auf welchem verschiedene
Schenk- und TrinkgefiBe dargestellt sind. Einer der Sester fillt durch seine schlanke
Form auf?% Im Kupferstichkabinett Basel liegt unter Inv.-Nr. 1901.10 eine Kopie
nach Hans Holbein d. J. «Vorzeichnung fiir die Malerei an der Hauptfassade des Hauses
»Zum Tanz“?'». Zwischen den Musikanten, welche den Bauern zum Tanz aufspielen,
befindet sich u. a. ein Sester. Das Emblem der Weinleutenzunft Basel besteht aus einem
Sester?2, Endlich enthilt die Graphische Sammlung der ZB Ziirich eine Darstellung
des «Ribenspiels» im Zunfthaus zur Meisen (2. Halfte 18.]h.)23. Der dort abgebildete
Sester weist wie das moderne Klotener Exemplar eine Tiille aus Metall auf. Die Getal3-
form hat sich demnach mit groBer Zihigkeit durch die Jahrhunderte halten kénnen.

Beim Abendmahl sind Zinnkannen notwendig, um den Wein in die Becher zu fiillen.
Sie stehen vor dem Taufstein am Boden und werden wihrend der Austeilung des
Weines durch Kirchenpfleger oder Sigristen mitgetragen. Mit threr Anschaffung betrat
man im Ziirich der Reformationszeit Neuland. Da in der katholischen Kirche nur der
Priester Wein zu sich nimmt, fillt dort die Notwendigkeit einer Kanne weg. Es lag
durchaus in der Linie der reformatorischen Entwicklung, dal man als Kanne eine
GefiBform wihlte, die bereits in Haushalt und Zunftstube verwendet wurde, die
Glockenkanne aus Zinn. Hugo Schneider definiert auf Seite 13 seines Werkes «Zinny,
Katalog der Sammlung des Schweiz. Landesmuseums Ziirich, den Gefiltyp in ausfiihr-
licher Weise. Wir zitieren: «Ringwulste liegen oben und unten gebiindelt um den Zylin-
der. Es scheint, daB3 es sich um ein letztes Relikt ehemaliger Weidengebinde von Holz-
kannen handelt.» Die Glockenkanne aus Zinn geht auf holzerne Gefalle zuriick — was

17



liegt niher, als sie vom Sester abzuleiten? Die meisten Glockenkannen verjungen sich

nach oben — genau wie der Daubeneimer von Oberflacht.

Die Glockenkanne wird am Oberrhein und vor allem im Einzugsbereich der Stadt
Ziirich seit Jahrhunderten hiufig verwendet. Sie gilt weithin als «Ziircherkanne» per se.
Die idlteste Darstellung einer Ziircher Glockenkanne findet sich in der «Manessischen
Liederhandschrift» (um 1300 entstanden, fol. 339 recto, Abb. bei A. Hausir?3). Ludwig
Mory?4 bezeichnet die Glockenkanne auf seiner Karte «Regionale Krug- und Kannen-
typen» kurzerhand als «Ziircherkanne». Auch in Bruckmanns «Zinnlexikon»?® wird die
Glockenkanne als «Kannentyp in der Schweiz» bezeichnet. Der Verfasser fugt aber bei,
«dal} die Form aus Deutschland stamme». Unter dem Stichwort «Zirich» desselben
Werkes wird mitgeteilt: «Die in der Zunftordnung der Zircher Schmiedenzunft von
1336 erwihnten Zinngieler stammten aus Baden-Baden, Rottweil, Nurnberg, Frankfurt
am Main und Ingolstadt», und es wird ferner dargelegt, daf dieser Kannentyp seit dem
2. Viertel des 13. Jh. in Deutschland nachgewiesen werden kann. Er erscheint um diese
Zeit in einem Glasfenster der Elisabethenkirche in Marburg. Glockenkannen
wurden tatsichlich in der ganzen deutschsprachigen Schweiz gegossen; doch bildet
Ziirich einen deutlichen Schwerpunkt.

Die Glockenkanne erscheint auf vielen alten Darstellungen, so etwa beim Monatsbild
«Januar» unter den Fenstern des alten Ziircher Rathauses?®. Mit groBer Prizision ist ein
solches Gefal3 dargestellt auf einem Tafelgemilde im Kloster Ottobeuren im Allgiu. Es
handelt sich um eine Geburt Mariens. Das Bild wurde durch den «Meister des Riedener
Altars» um 1475 geschaffen. Nach A. Stange?? zeigt dieser Altar eine zweifellos nieder-
lindisch beeinfluite Handschrift?®. Die «KantengieBer in Schafhusen» wihlten die
Glockenkanne sogar als Signet fiir ihr Siegel von 15062°.

Glockenkannen enthalten oft eine verborgene Schénheit, die «Bodenmedaille» oder
«Rosette» im Innern des Corpus. Sie diente urspriinglich einem technischen Zweck:
Kannen miissen zum Abdrehen der GuBhaut auf der Drehlade mittels einer Spindel
befestigt werden. Der Boden der Kanne weist deshalb bis zu diesem Arbeitsgang eine
kreisrunde Offnung auf, die zuallerletzt durch einen Zapfen aus Zinn verschlossen wird.
Dieser Zapten zeigt auf seiner Oberseite, d. h. im Kannen-Innern, eine mitgegossene
plastische Darstellung. Die iltesten solchen Bilder sind der religiésen Vorstellungswelt
entnommen: Kreuzigung Jesu, Auferstehung Christi etc3%. Unsere Ziircher Kannen
zeigen ausnahmslos Rosetten aus stilisierten Blumen oder in seltenen Fillen ganze mit
Blumen gefiillte Kérbchen (Nr. 114). Selbst im Innern der Kannen galt das Bilderverbot
der Reformation. Wir vermuten, dal3 die anderwiirts iiblichen Kreuzes- und Auferste-
hungsdarstellungen apotropiische Bedeutung hatten, d. h, sie galten der Abwehr béser
Michte. Man wollte etwa einer Vergiftung des Getrinkes oder der schidlichen Wirkung
des in der Zinnlegierung enthaltenen Bleies steuern.

In seltenen Fillen ist auch die Unterseite des Deckels mit einer eingeléteten Zinn-
medaille verziert. Dies ist der Fall bei den drei Kannen aus der Werkstatt des Wilhelm

18



Obrist, die im GroBmiinster zu Ziirich erhalten geblieben sind (Nr. 55), oder bei
Kannen aus der Werkstatt der Wilh. I. und IL Breitinger (Nr. 97). Die Werke des Hein-
rich Wirz in Embrach (Nrn. 121, 122) zeigen im Deckel interessante, schwer deutbare
Abgiisse eines Siegels und einer antikisierenden Miinze mit Kriegerkopf.

Junger als die Glockenkanne ist die Prismen- oder Schraubkanne. Auch ihre Merk-
male werden in Hugo Schneiders Werk erschopfend behandelt. Die ilteste Prismen-
kanne in der Sammlung des SLM ist ein Werk des Oswald Keiser in Zug, geschaffen in
der ersten Hilfte des 17. Jh. Im Raume der Ziircher Kirche hat sich diese Kanne erst viel
spiter durchsetzen kénnen; die Glockenkanne wulite ihre Stellung zweihundert Jahre
lang zihe zu behaupten. Die ilteste in Zurcher Kirchenbesitz erhaltene Ziircher
Prismenkanne ist ein Werk des Wilhelm L Breitinger, datiert 1733, im Besitz der Kirch-
gemeinde Hombrechtikon. Fast alle Prismenkannen weisen sechs Seitenflichen auf.
(Das SLLM besitzt zwei siebenseitige und drei achtseitige Kannen.) Achtseitige Kannen
in Zircher Kirchenbesitz finden sich im kleinen Dinhard, das tber eine ganze Reihe
hochst origineller Kirchengerite verfiigt. Die Dinharder Kannen sind Werke des
Frauenfelder Meisters Adam Fehr, genannt Brunner, um 1729 datiert. Mit
ihrem zweistufigen Full und dem ovalen, von einem plastischen Blattkranz eingerahm-
ten Spiegel samt Wappen und Jahrzahl weisen sie in Richtung der berihmten Churer
Kannen der Familien Bauer und de Cadenath. Haben sie diesen wohl als Vorbild
gedient? (Nr. 57) ZahlenmiBig hat die Prismenkanne im Raume der Ziircher Kirche die
Glockenkanne nicht ganz einholen kénnen: wir erfaBten bei unserer Bestandes-
aufnahme insgesamt 310 Glockenkannen, aber nur 220 Prismenkannen. Es sind vor
allem die Breitinger, BoBhard, Manz, Weber, Wirz und Ziegler gewesen, welche
Prismenkannen lieferten. In Chur wurde der Typ dann weiterentwickelt und reicher
ausgestattet: man versah den Full mit einem profilierten Bodenrand samt Akanthus-
blatt-Dekor; dasselbe geschah mit dem Ansatz der Tiille. Der Typ ist unter der
Bezeichnung «Kranzkanne» bis heute bekannt und beliebt.

Wir vermuten, daB3 auch die Prismenkanne auf gebottcherte Holzgefile zuriickgeht,
jedoch nicht auf runde, sondern auf prismatisch abgewinkelte. Ein Holzgefi dieser Art
ist auf einem Glasgemilde von 1612 aus dem Haus «Zum Miihlestein, Ziirich, heutige
Bahnhofstrasse 39, zu sehen3'. Unter dem Thema «Sommer» ist ein Bauer abgebildet,
der ein prismatisches Holzgefill zum Munde fiihrt. Es weist offensichtlich acht Seiten-
flichen auf und ist mit Weidenruten gebunden.

Die Prismenkanne hat einen SchraubverschluB. Eine Verriegelung des Deckels ist
deshalb nicht notwendig. Die Tiille ist ebenfalls mit einem Schraubdeckelchen versehen,
das durch eine feine Kette mit dem Kannenkorper verbunden ist. Die beiden Ansatz-
punkte der Kette sind als Miniatur-Delphine gestaltet. Deckel und Kette sind leider oft
verlorengegangen.

Bei dieser Kanne haben Ortshinweis und Meistermarke auf dem Tiillendeckel nicht
Platz. Sie miissen deshalb auf der Ober- oder Unterseite des Bodens oder am Deckelrand

19



gesucht werden. An allen drei Orten sind sie starker Abniitzung ausgesetzt: im Innern
der Kanne durch Weinrickstinde und an der Aullenseite durch das allzu energische
Putzen und Polieren von seiten pflichtbewul3ter Sigristen. Dies ist auch der Fall bei der
schonsten Prismenkanne in Zircher Kirchenbesitz, dem Werk des Johannes Weber von
1756 in Seegriaben (Nr. 50).

In Ziircher Kirchenbesitz befindet sich eine einzige Schnabelstize, wie sie sonst vor
allem im Kanton Schaffhausen fiir den Gebrauch beim Abendmahl verwendet wird. Es
handelt sich um ein Prachtsexemplar von auf3ergewchnlicher Hohe. Sie mif3t fast 40 cm,
wihrend die 133 Stizen im Besitz des SLM meist unter 30 cm hoch sind. Die Gerichts-
herrschaft Ober-Marthalen befand sich wihrend Jahrhunderten im Besitz von Schaff-
hauser Familien (Triillerey, Am Stad, von Waldkirch). Ratsherr Hans Conrad Peyer,
1569-1623, sowie seine Gattin Elisabeth Peyer Im Hof, 15661629, haben der Gemein-
de 1612 das schone Gefal3 dediziert (Nr. 58). Das Allianzwappen der Stifter wurde in
monumentaler Weise eingraviert.

Als einzige Kirchgemeinde des Kantons Ziirich verfugt die Eglise Frangaise de Zurich
iber eine Walliser Kelchkanne mit flachem Deckel, Eichelknauf und groflem Walliser
Wappen als Herkunftsbezeichnung. Eine ganze Reihe von Initialen fritherer Besitzer
schmiicken die Kanne auf originelle Weise. Das Exemplar wurde zu Beginn des 19. Jh.

durch die Meister Alvazzi und Castel in Sitten gegossen.

Wir schlieBen diesen Blick auf die Abendmahlskannen der Ziircher Kirche mit der
Feststellung, daf3 ein fast untbersehbarer Schatz an alten Geriten vorhanden ist, dem
hohe ideelle und materielle Werte eignen. Vor allem fillt auf, dal3 eine absolute Unité de
doctrine beztglich Material und Form von 1525 bis zur Mitte des 19. Jh. eingehalten

wurde.

Einzig im Bereich der Abendmahlsbecher brach sich bereits zu Beginn des 19. Jh. eine
neue Entwicklung Bahn: Einzelne Gemeinden gingen dazu uber, die zerbrechlichen
Holzbecher durch solche aus Zinn zu ersetzen. Dies geschah etwa in den Gemeinden
Dinhard, Sitzberg und Winterthur-Veltheim. Beim Entwerfen dieser Zinnbecher verlie-
Ben die ZinngieBer die plumpe Form des Staufs und schufen kelchihnliche Gebilde. Die
Cupa wurde kurzer, der Schaft linger, bald begann sich auch ein Nodus abzuzeichnen. In
allen erwihnten Fillen handelt es sich um Spitzenprodukte der betreffenden Werk-
sttten. Sie sind ausnahmslos von bestechender Eleganz. Auch das SLM verfugt in seiner
Sammlung iiber vier Zinnbecher fiir das Abendmahl32. Thr Schopfer, Hans Rudolf Manz,
hat sich allerdings noch streng an die konventionelle Stauf-Form gehalten.

Im ganzen Kanton haben sich nur zwei Exemplare von Zinndosen fiir die Aufbewah-
rung der Oblaten fiir das Abendmahl erhalten. Das Exemplar in Digerlen (Nr. 60)
entspricht mit seiner Rundform durchaus der Pyxis, der Hostienbiichse der katholischen
Kirche. In der Zinnsammlung des SLM befindet sich eine runde «Hostienbiichse fiir
Messoblaten» mit Deckel und Knauf33. Es erstaunt, dal3 eine reformierte Ziircher
Gemeinde den Mut hatte, ein derart «katholisches» Kirchengerit anzuschaffen und zu

20



gebrauchen. Eine entsprechende Dose in Andelfingen (Nr.61) weist rechteckige
Formen auf. Sie gleicht damit dem «Reliquienbehalter mit Deckel . . .», der sich ebenfalls
in der Sammlung des SLM befindet3*. Das Andelfinger Exemplar ist mit viel Phantasie
gestaltet. Als FiiBe und Eckbekronungen dienen gefligelte Engelskopfchen. Leider fehlt
bei beiden Dosen die Meistermarke.

Endlich kam im kleinen Stallikon ein Oblateneisen zum Vorschein (Nr. 62). Es trigt
die Jahrzahl 1578 und stellt damit das ilteste datierte Ziircher Kirchengerit dar. Wir
konnen aus der Existenz dieses Eisens schlieBen, daBl noch Jahrzehnte nach Zwingli in
Zirich Oblaten mit Bildern gebacken und verwendet wurden, was einigermallen
erstaunen muf3. Eine Oblate mit Bild erfillt thren Zweck ja nur, wenn der Pfarrer
wihrend der Einsetzungsworte das Bild der Gemeinde 6ffentlich zeigt, was eher katholi-
schem als evangelischem Ritus entspricht. Interessant ist, dal} die alten Ziircher noch im
20. Jh. fir Bricelets den Namen «Offleten», d. h. Oblaten, verwenden.

Geriit fiir die Kollekte (Nrn. 63-71)

Der Kollekte kommt im Gottesdienst aller christlichen Bekenntnisse groB3e Bedeu-
tung zu. Sie wird als Dankopfer verstanden. Gotthard Schmid3% schreibt, dall man in
Ziirich im Jahre 1558 vom Opferstock zum « Almosensicklein» tibergegangen sei. Letz-
teres wurde an den Kirchentiiren durch «Stillstinder» (Kirchenpfleger) den Kirch-
genossen prisentiert. In den Kirchen der Ziircher Altstadt hat sich dieser Brauch bis
heute erhalten. Im Jahre 1667 kam es auch auf der Landschaft zur Einfithrung der sonn-
tiglichen Liebessteuern. Angesichts der Mangelhaftigkeit der offentlichen Sozial-
firsorge waren sie von groBer Bedeutung. Bis zur Einfithrung der obligatorischen
Brandassekuranz finanzierte man oft den Wiederaufbau abgebrannter Liegenschaften
durch kantonale Kirchenkollekten. Der Antistes erlie3 in solchen Fillen eine Weisung
an das ganze Ziirchervolk. Aus uns unbekannten Griinden ging man anscheinend im
17.Jh. vom diskreten Sicklein zu offenen Tellern und Schisseln tber. Die iltesten da-
tierbaren Kollektenteller befinden sich in Winterthur-Seen. Sie stammen aus der Werk-
statt des Anton L. Graf, 1617-1686 (Nr. 126). Kollektenteller und Schalen aus Zinn sind
selten geworden. Man braucht sie seit langem nicht mehr. Zudem sind sie als antike
Zinngegenstinde im Handel sehr gesucht. Das mag ihr Verschwinden erkliren. Oft
werden sie als Brotteller fiir das Abendmahl miBverstanden. Unzihlige feine Kratzer auf
ihrer Oberfliche beweisen aber, daf sie der Aufnahme von Geldstiicken dienten. Sie
weisen ganz unterschiedliche Formen auf. Anscheinend war den Meistern bei ihrer Ge-
staltung weitgehend freie Hand gewihrt. Am verbreitetsten sind im Kanton Zirich klei-
ne Schiisselchen mit zwei beweglichen Klapphenkeln. Sie werden auf ziirichdeutsch
noch heute liebevoll «Schlinggeschiisseli» genannt. Der Name ist sehr zutreffend, da

21



man die Klapphenkel hin- und herschlenkern kann. Sie weisen einen schmalen Rand auf.
Viele dieser Schisselchen sind stark deformiert. Ihr Zinn ist im allgemeinen viel weicher
als dasjenige der Kannen und Becher, da die Legierung mehr Blei enthilt. Uber die gifti-
gen Eigenschaften des Bleis wul3te man genau Bescheid. Fiir Gerite, die mit dem Munde
oder mit Lebensmitteln und Getrinken in Berithrung kamen, galten sehr strenge Be-
stimmungen. Bei den Kollektenschalen war man groBziigiger. Andere Schiisselchen sind
breitrandig, weisen dafiir nur e/nen ringtérmigen Henkel auf, der an der Unterseite des
Randes befestigt ist (vgl. die Werke von J. ]. Schochli in Elgg, Nr. 64). Auch Breitrand-
Gupfplatten wurden verwendet (Definition bei Hugo Schneider, Zinn, S. 20). Sie haben
Seltenheitswert. Eines der schonsten Exemplare, aus der Werkstatt der Breitinger stam-
mend, wurde leider neuerdings aus der Sakristei der Kirche Seegriben gestohlen. Die
kupferne Taufkanne sowie die beiden Holzbecher lieB der Dieb stehen ... Ein prichtiges
Exemplar dieser Art, aus der Werkstatt des Hans Rudolf Schinz, datiert 1667, befindet
sich in der Obhut der Gemeinde Aeugst a. Albis (Nr. 66). GroBmiunster und Frau-
minster zu Zurich verfiigen tber eine grol3e Anzahl von michtigen Schusseln mit senk-
rechtem Rand und kriftigen Holzgriffen. Sie wirken etwas plump und unproportioniert
und waren eine Spezialitit der Werkstatt der Witwe «Lisabeth Manz» (Nr. 65). Auch
ganz gewohnliche Teller aus Zinn, mit breitem oder schmalem Rand, wurden fiir die
Kollekte verwendet. Wie die Holzteller gleichen sie den in Familie und Zunft verwende-
ten Exemplaren. Gelegentlich diente auch hier ein ringférmiger Henkel dazu, den Teller
wihrend der Woche an einen Nagel an der Kirchentiire aufzuhingen. 1966 wurde dieser
Brauch in Hinwil noch geiibt. Fiir den Transport des «Sickligeldes» von der Kirche zum
Haus des Verwalters verwendete man massive, zylinderférmige Kassen aus Holz, ver-
stiarkt durch Eisenbinder und mit einem Tragbiigel versehen. Das Exemplar in Dietli-
kon — es stammt aus der Umbauzeit der Kirche — weist im Deckel einen Schlitz auf
(Nr. 71). Es konnte somit auch als Opferstock verwendet werden. Ahnliche Kassen
haben sich auch zu Predigern (Nr. 70) und am St. Peter in Ziirich erhalten.

Die Form des «Schlinggeschiisselis» scheint auf uralte Gefial3formen zuriickzugehen.
Hans Griitter berichtet tiber den Fund zweier Miniatur-Zinntellerchen aus gallo-
romischer Zeit (Durchmesser 4,2 cm)3®, welche unseren Exemplaren auffallend glei-
chen. Im Innern weisen sie mythologische Darstellungen auf. Senkrecht zum Relief
stehen kleine Henkelchen. Thr Verwendungszweck ist unklar: waren es Devotionalien,
Agraffen, Amulette?

Liturgisches Hilfsgerit, Verschiedenes und Kuriosa (Nrn. 72-91).

Im folgenden wenden wir uns einer Reihe von Gegenstinden zu, welche durch
Seltenheit, ausgefallene Form, Originalitit oder aus irgendeinem anderen Grunde unser
Interesse wecken. Sie sind heterogener Herkunft, verschiedenen Materials und Verwen-
dungszweckes. Es kann nicht in systematischer Form iiber sie berichtet werden.

22



	Typologie der zürcher Kirchengeräte

