
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 50 (1980-1982)

Heft: 2

Artikel: Liturgisches Gerät der zürcher Kirche vom 16. bis ins 19. Jahrhundert :
Typologie und Katalog : mit einem botanisch-technologischen Beitrag

Autor: Stokar, Karl / Schweingruber, Fritz H. / Schoch, Werner

Kapitel: Typologie der zürcher Kirchengeräte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Typologie der Zürcher Kirchengeräte

Taufgerät (Nr. 1-29)

Sowohl Gotthard Schmid3 als auch Erika Welti4 haben in ihren Werken die Zürcher
Taufbräuche ausführlich beschrieben. Wir können uns deshalb kurz fassen. Im Zuge der

Reformation fand die Taufe zuerst, noch vor dem Abendmahl, ihre neue Form. Bereits
1523 liess Leo Jud sein «Taufbüchlein» erscheinen, das noch einen sehr konservativen
Geist atmet. Im eigentlichen Zürcher Reformationsjahr, 1525, erschien dann Zwinglis
Schrift «Von der Taufe», welche mit den alten Formen brach und neue Wege wies. Wir
stellen fest, daß die Zürcher Kirche — im Gegensatz zu den Kirchen im engsten Einflußbereich

Calvins — den Taufstein beibehielt. Alte Taufsteine bergen in ihrer Höhlung oft
ein großes Kupferbecken. Es ist innen verzinnt, um der Bildung von Grünspan
vorzubeugen, und hängt drehbar an zwei Stiften an der oberen Kante des Taufsteins. Nach der
Taufe wird das Becken gekippt. Das Wasser rinnt hierauf durch eine Bohrung im Sockel

und Fuß des Taufsteins direkt ins Erdreich unter dem Kirchenboden. Dies entspricht
durchaus mittelalterlichem Kirchenbrauch. Das bei der Taufe verwendete Wasser sollte
nicht in einer Kloake mit verschmutztem Wasser in Berührung kommen. In bezug auf
den Taufstein ist der sonst so kompromißlose Zwingli recht konservativ geblieben.

Wie ging nun in den Kirchen Zwinglis die Taufe vor sich? David Herrliberger hat den

Vorgang in einem Kupferstich festgehalten5. Den äußern Rahmen bildet die Kirche zu
St. Peter in Zürich. Die Patin hält das Kind, dessen Nacken entblößt ist und das nach

unten blickt, über das Taufbecken. Der amtierende Pfarrer gießt aus einer Schale Wasser
über den Nacken des Kindes. Das Wasser sammelt sich hierauf im Becken. Umstritten
ist, ob zur Zeit Zwinglis die Immersionstaufe nach frühchristlichem Brauch, d. h. die
Taufe durch Untertauchen, noch üblich war. Dies wäre in einem Taufbecken, wie es sich

z. B. in Wila erhalten hat (Tiefe 32 cm, oberer Durchmesser 58 cm), bei einem Säugling
ohne weiteres möglich gewesen (Nr. 19). Auch enthält das Gebet, welches Zwingli für
den Augenblick nach dem Taufakt formulierte, den Passus: «Gott verlyche dir, daß, wie
du jetz mit einem wyysen Kleid lyplich angezogen wirst, also auch am Jüngsten Tag mit
reiner Conszientz vor Gott erschynest.» Die Bekleidung mit einem weißen Kleid nach
der Taufe ist doch wohl nur bei einem Kinde sinnvoll, das zur Taufe entkleidet worden
ist. Nun hat aber Hans Weiditz 1493 auf einem Holzschnitt die Taufe des nachmaligen
Kaisers Maximilian I. genauso dargestellt, wie es David Herrliberger mehr als 250 Jahre
später auch getan hat: Der kleine Prinz wird mit entblößtem Hals und nackten Schultern,

sonst aber bekleidet, Gesicht nach unten, durch den Paten über das große
Taufbecken im Taufstein gehalten. Daraus kann geschlossen werden, daß bereits gegen Ende
des 15. Jahrhunderts die Immersionstaufe in unseren Breiten nicht mehr geübt wurde,
lm Winter hätte sie sicher in einer ungeheizten Kirche den Täufling gesundheitlich

11



gefährdet. Das große Taufbecken wurde offensichtlich nur zu dem Zweck beibehalten,
das Taufwasser aufzufangen. Man scheute sich, dasselbe auf den Boden zu verspritzen.

Ein weiterer Beweis für die Annahme, daß die Immersionstaufe um die Mitte des

16. Jh. nicht mehr geübt wurde, findet sich auf einem Propagandaflugblatt der Lutheraner6.

Es handelt sich um einen anonymen, kolorierten Holzschnitt, der um 1544
entstand und Lucas Cranach d.J. zugeschrieben wird. Dargestellt sind die Bräuche und

Handlungen der katholischen und evangelischen Kirche - in reichlich tendenziöser

Weise! Bei der evangelischen Taufe trägt der Pfarrer das entkleidete Kind. Es ruht mit
dem Bauch auf seiner linken Hand. Mit der Rechten schöpft er - ohne Verwendung
einer Taufschale — das Wasser aus dem riesigen Becken im Taufstein. Der Pate wartet
mit Kissen und Umtuch, um das Kind zu übernehmen. Der katholische Taufritus ist

leider bildlich nicht überliefert.

Auf dem Bild von Herrliberger fehlt die Taufkanne, die wir in so vielen Kirchgemeinden

noch angetroffen haben. Wir vermuten, daß die meisten Kirchgemeinden über eine

solche verfügten. Diese Kanne war aus Messing7 gegossen oder getrieben, in seltenen

Fällen aus Kupfer oder Zinn. Sie diente dazu, das lauwarme Wasser in die Kirche zu

bringen. Damit das Wasser sich nicht zu rasch abkühlte, war die Kanne stets mit einem

Deckel versehen. Man war bemüht, den Täufling nicht zu erschrecken. Solche Taufkannen

werden anscheinend seit vielen Jahrhunderten verwendet. Ein 1478 in Neapel
erschienenes Buch, «II filocol» von Boccaccio, enthält einen Holzschnitt mit der Darstellung

der Taufe eines erwachsenen Paares. Mann und Frau knien, nur mit einem Lendenschurz

bekleidet, neben dem großen Taufstein. Der Priester schüttet Wasser aus einer

Kanne über das Haupt des Mannes. Die dargestellte Kanne entspricht formal durchaus

der klassischen Zürcher Taufkanne. Derselbe Kannentyp wurde auch im Haushalt

verwendet. Das Historische Museum Frankfurt a. M. besitzt ein Stilleben von Georg Flegel,

gemalt im Jahre 16378. Das Bild zeigt neben Tellern, Gläsern und Besteck eine Kanne,
die der Zürcher Taufkanne sehr ähnlich sieht. Letztere gehört in die Nähe der —

allerdings fälschlich — so genannten «Rembrandtkanne» aus Zinn. Formal scheint unsere

Taufkanne auf das Wasserkrüglein zurückzugehen, welches im Räume der klassischen

Antike wie in Palästina für die profane und die kultische Händewaschung gebraucht
wurde. Wir erinnern an jene Kanne und Pfanne, welche 1965 in einem Steinbruch in

Barzheim SH gefunden worden sind9. Auch die Römer verwendeten solche Gefäße für
die Händewaschung. Im Jahre 1633 wurden bei Wettingen AG römische Gefäße

ausgegraben. Zum Fundinventar gehören zwei Stielkannen sowie ein henkelloses Krüglein,
die der Händewaschung dienten10. In Masada (Israel) kam ein ähnliches Service zum

Vorschein11. Wie uns Rabbiner Dr. Jakob Teichmann mit Schreiben vom 29. April 1977

in liebenswürdiger Weise mitteilt, «wurden solche Geräte im jüdischen Haushalt von
alters her regelmäßig verwendet, um nach religiöser Vorschrift mehrmals täglich das

Händewaschen zu praktizieren».
Die Zürcher Taufkanne hat von der Reformationszeit bis zum 19. Jahrhundert in

stilistischer Hinsicht eine interessante Entwicklung durchgemacht. Diese läßt sich anhand

12



unserer Illustrationen deutlich verfolgen. Es ist reizvoll, zu beobachten, wie sie sich vom
schlichten, jeden Stilmerkmals baren Krüglein über üppige Barockformen zum eleganten

Empire-Gefäß wandelt. Dies ganz im Gegensatz zur Glocken- und Prismenkanne für
den Abendmahlswein, welche sich von 1580 bis heute kaum verändert hat. Der Phantasie

der Kupferschmiede wurde in Zürich etwas mehr Spielraum gewährt als derjenigen
der Zinngießer.

In einzelnen Gemeinden haben sich Taufschüsseln, -kesselchen und -becken kleineren
Formates erhalten. Sie bestehen aus Kupfer oder Messing und weisen oft einen flachen
Boden auf. Offensichtlich wurden sie auf den geschlossenen Taufsteindeckel gestellt.
Der Pfarrer schöpfte daraus das Taufwasser mit der hohlen Hand. Sie weisen sehr

unterschiedliche Formen auf, mit oder ohne Traghenkel. Es gibt kaum zwei identische Stücke.

Wir müssen uns hier darauf beschränken, die für ihre Stilepoche besonders typischen
Stücke zu zeigen.

Viele Kirchengeräte gehen auf private Stiftungen zurück. Der Donator ließ in solchen

Fällen gerne seinen Namen, das Familienwappen und die Jahrzahl der Stiftung eingravieren.

Einige Beispiele mögen dies illustrieren.
Die Taufkanne der Gemeinde Winterthur-Seen weist folgende Inschrift auf: «Catharina

Geilingerin 1649».

Die Gravur auf der Taufkanne von Zollikon ist leider etwas verwischt. Immerhin
lassen sich folgende Worte entziffern: «... Ulrich blüwler [Bleuler] balbierer ehrt disse

Styzen einer christlichen kilchen allhir zu Zoligken. Ano 1665.» (Hans Ulrich Bleuler,

Balbierer, figuriert im BevölkerungsVerzeichnis von Zollikon von 1671, verheiratet mit
Elisabeth Salerin.)

Salomon Hirzel stiftete im Jahre 1723 der Gemeinde Regensberg eine Taufkanne. Er
lebte von 1691 bis 1761 und war Zunftmeister, Stadthauptmann, General und

Tagsatzungsgesandter.

Zumikon verfügt über eine Taufkanne mit der Gravur «Der E. Gemeinde Zumikon

gewidmet von ihrem Pfarrer Hans Heinrich Zimmermann, 1830». Zimmermann lebte

von 1804 bis 1873, war Lehrer an den Stadtschulen und Privatdozent an der theologischen

Fakultät der Universität Zürich.
Andere Gemeinden vermerkten auf der Kanne das Datum des Ankaufs und brachten

ein Besitzerzeichen an. So trägt die Kanne der Gemeinde Dinhard die Inschrift «Dynhart
1739», jene der Gemeinde Witikon ist mit dem Gemeindewappen, einer Weide,
versehen sowie mit den Lettern «G.W. 1809». Die Kanne von Hittnau trägt die

Inschrift «K. H. 1825».

Mancherorts gibt die Kirchengutsrechnung über Zeitpunkt und Preis eines Ankaufs
Auskunft. So heißt es in der Rechnung der Gemeinde Zürich-Affoltern unterm
9. September 1683 « 1 möschine Styzen, verehrt von Jungfrau Dorothea Heidegger». Die

Kirchengutsrechnung von Maur enthält die Notiz, daß die Taufkanne im Jahre 1785

zum Preis von 24 Pfund bei Kupferschmied Paur in Zürich erworben wurde. Volketswil
hat seine «Taufstitzen» im Jahre 1762 für 2 Pfund 5 Schilling erstanden.

13



Abendmählsgerät (Nrn. 30-62)

Am Hohen Donnerstag, dem 13. April 1525, feierte die Gemeinde im Großmünster

zu Zürich erstmals das Abendmahl nach reformiertem Brauch. Die Liturgie wurde in
deutscher Sprache gelesen. Auf einem Tisch lag auf hölzernen Schüsseln das ungesäuerte
Brot. In hölzernen Bechern stand der Wein bereit, ganz wie es Zwingli in seiner Schrift
«Aktion oder Brauch des Nachtmahls» selber vorgeschlagen hatte12. Hölzerne Schüsseln

oder Teller sowie Becher, diese fast immer aus Ahorn (Nrn. 30—41), wurden denn auch

im Kanton Zürich mit wahrhaft bewundernswerter Disziplin bis ins 20. Jahrhundert
hinein verwendet, in Maur z.B. bis zum Jahre 1909. Es handelt sich um eine in der

gesamten Christenheit singulare Erscheinung. Nirgendwo sonst wurde der evangelischen

Bescheidenheit und Demut so sehr Rechnung getragen wie in der Kirche

Zwinglis. Die gleichen Männer, welche im Zunfthaus silberne und vergoldete Pokale an

die Lippen setzten, begnügten sich in der Kirche mit Holzgefäßen. Allerdings stellte ein

Holzgefäß für einen Schweizer früherer Jahrhunderte nichts Außergewöhnliches dar.

Holz wurde für die in Haushalt und Landwirtschaft benötigten Gefäße sehr oft verwendet.

In der Sennenkultur hat es sich ja noch bis in dieses Jahrhundert hinein erhalten. Wir
sind der Kirche Zürichs dankbar dafür, daß sie so viele Zeugen der Holzkultur bewahrt

hat. Wir müssen alles tun, um sie auch weiterhin zu erhalten und zu pflegen.
Holzschüsseln und -bêcher für kirchlichen Gebrauch finden sich auch noch in drei

anderen Kantonen13. Es läßt sich nicht mehr feststellen, ob sie dort ausschließlich oder

mehr zufällig, etwa unter dem Einfluß eines Zürcher Pfarrers, verwendet wurden. Im
Kanton Schaffhausen haben sich Holzbecher erhalten: in Burg bei Stein am Rhein,

Beggingen, Buchberg, Dörflingen usw. In Graubünden finden wir sie in Parpan,
Felsberg, Thusis, Tamins, Ilanz und Mathon. Schwellbrunn im Kanton Appenzell Außerrhoden

verfügte auch über Holzbecher. In anderen Kantonalkirchen blieb man anscheinend

bei den Geräten aus Edelmetall, wie man sie vor der Reformationszeit verwendet hatte.

Mancherorts wurden sogar die spätgotischen Meßkelche mit einer gewissen
Unbekümmertkeit in Abendmahlskelche umfunktioniert. Man sah in diesem Verhalten keine

Gefährdung der evangelischen Glaubenssubstanz. Dies läßt Rückschlüsse zu auf die

Glaubenshaltung der Christen in den verschiedenen Kantonalkirchen. Außerhalb von
Zürich war man offensichtlich liberaler, gelöster, freier. Im Bereich der Kirche Zwinglis
verschaffte man den Weisungen des Reformators während 320 Jahren mit absoluter

Disziplin Nachachtung. Das zeigt eine gewisse Starrheit und Verkrampfung der

Glaubenshaltung. Sie mußte zu jener unheilvollen Orthodoxie führen, welche Gottfried
Keller im Abschnitt «Hanswurstel» (Figura Leu) seiner Novelle «Der Landvogt von
Greifensee» so köstlich geschildert hat. Echte spätgotische, d. h. vor der Reformation
entstandene Meßkelche werden bis auf den heutigen Tag bei der reformierten
Abendmahlsfeier in Eriswil BE, Fontaines, Lignières und St-Blaise NE, Fanas, Feldis, Celerina,

14



Serneus und Wiesen GR sowie Hundwil AR verwendet. Es gibt also Kantonalkirchen
wie Graubünden und Appenzell Außerrhoden, in deren Bereich man sich nicht scheute,
Meßkelche und reformierte Holzbecher nebeneinander zu gebrauchen.

Noch ein Wort zum Verwendungszweck der Becher: sie werden beim Abendmahl mit
Wein oder Traubensaft gefüllt. Bei der «Sitzenden Kommunion» gehen sie von Hand zu
Hand. Jedes Gemeindeglied ist eingeladen, aus dem Becher zu trinken. Bei der

«Wandelnden Kommunion» bleibt der Pfarrer am Taufstein stehen. Er oder ein

Kirchenpfleger reicht den Gläubigen den Becher zum Trunk.
So wurde auch in den reformierten Landeskirchen nicht alles über einen Leisten

geschlagen. Eine gewisse Vielfalt kirchlicher Sitten und Gebräuche konnte sich

erfreulicherweise durchsetzen und erhalten.
Wenden wir uns nun dem Holzbecher zu. Er weist weder eine besondere kultische

Form auf, noch ist er mit dem Meßkelch zu vergleichen. Zwingli achtete darauf, für den

Gebrauch in der Kirche Gefäße zu übernehmen, welche auch in Haushalt und Zunftstube

in dieser Form gebraucht wurden. Damit war jedes magische Mißverständnis

ausgeschlossen. In diese Geräte konnte nichts «hineingeheimnißt» werden. Etwas von
diesem Geist ist noch in Ftan GR zu spüren, wo die Patin das Taufwasser vor den Augen
der Gemeindeglieder vom Dorfbrunnen holt, oder dort, wo der Küster nach der Taufe
das Taufwasser ostentativ auf den Kirchenboden gießen muß. Die Becherform, welche
in der Zürcher Kirche seit Jahrhunderten verwendet wird, heißt «Stauf». Das Wort wird
in Dudens Wörterbuch dem Begriff «Humpen» gleichgesetzt. Es handelt sich dabei um
ein schlichtes Trinkgefäß ohne Schaft, mit oder auch ohne Fuß, von konischer, sich nach

unten verjüngender Form. Die Wandung ist meist konkav, selten gradlinig oder konvex.
Ein solcher Stauf in profanem Gebrauch ist abgebildet in Albert Hausers Werk «Vom
Essen und Trinken im alten Zürich»14. Es handelt sich um einen Holzschnitt aus dem

Jahre 1508. Dargestellt ist ein Mann beim häuslichen Mahle, der einen überdimensionierten

Stauf zum Munde führt. Aufschlußreich ist, daß er ihn nicht umfaßt, sondern

von unten, vom Gefäßboden her, hält. Die Becherform ist uralt, wurden doch im

Königsfriedhof von Ur in Mesopotamien Goldbecher dieser Form ausgegraben; sie

stammen aus der Zeit um 2600 v. Chr.15. Holzbecher für das Abendmahl haben sich im
Kanton Zürich zu Hunderten erhalten. Sie sind allerdings raschem Zerfall durch Bruch,
Holzwurm und Schimmel ausgesetzt. Manche wurden aus hygienischen Gründen
lackiert. Dies erhöhte ihre Lebensdauer, stellt aber keinen «klassischen» Zustand der
betreffenden Becher dar. Unsere Abbildungen zeigen, daß kaum zwei Holzbecher im
Kanton Zürich wirklich identisch sind. Die Drechsler verstanden es, durch das Anbringen

von Wulstringen, durch Profilierung des Fußes, verschiedene Höhe und Breite,
durch Schnitzereien die Form der Holzbecher zu variieren und abwechslungsreich zu
gestalten.

Der Präsentation des Abendmahlsbrotes (oder der Oblaten) dienten Schüsselchen
und Teller aus Holz. Sie wurden den Gläubigen durch den Pfarrer oder Kirchenpfleger
hingereicht und wanderten hierauf von Hand zu Hand durch die Bankreihen. Wir kön-

15



nen auch hier darauf verzichten, diese z. T. noch heute geübten Bräuche ausführlich
darzustellen. Gotthard Schmid hat sie in seinem bereits erwähnten Werk geschildert. Im

übrigen möchten wir daraufhinweisen, daß die Liturgie der Kirche Zwinglis bis auf den

heutigen Tag wenig Änderungen erfahren hat. Aus uns unbekannten Gründen ist die

Zahl der alten Holzteller bedeutend geringer als diejenige der Becher. Geflochtene

Brotkörbe, von denen Gotthard Schmid auf Seite 88 seines Werkes spricht, haben wir16

nicht angetroffen. In bezug auf Form und Größe variieren die Holzteller beträchtlich.

Am ältesten scheinen die Schüsselchen zu sein, wie sie sich etwa im Fraumünster erhalten

haben (Nr. 45). Zwingli spricht ja in seinem oben zitierten Satz auch von «Schüßlen».

Bei den Tellern kommen dieselben Formen vor wie bei den Zinntellern, zudem noch

Exemplare mit senkrechtem Rand (Nr. 47). Auch in dieser Sparte ihres Berufes war der

Phantasie der Drechsler keine Grenze gesetzt. Wir vermuten, daß ähnliche Schüsseln

und Teller auch im Haushalt des Bauern und Bürgers während Jahrhunderten in
Gebrauch standen. Sie sind bei der Einführung von Gefäßen aus Zinn, Porzellan und

vollends Plastik in den Ofen gewandert. Die Kirche hütet deshalb ein kostbares Erbe,
das nicht untergehen darf.

Die Kirchgemeinde Wald hat ein Behältnis besonderer Art bewahrt: eine große
Spanschachtel (zürichdeutsch «Schindletrucke») aus Fichtenholz von fast 40 cm Länge

(Nr. 52). Sie diente dem Transport des Abendmahlsbrotes in die Kirche. Solche Behältnisse

wurden früher häufig verwendet, bis sie durch die Kartonschachtel verdrängt
wurden. Über die Preise der Holzgeräte haben sich da und dort Archivnotizen erhalten.

Werner Suter, Archivar der Gemeinde Maur, entnimmt der Kirchengutsrechnung
seiner Gemeinde folgende Angaben: Für zwei Holzbecher mußten im Jahre 1673 zwei

Pfund bezahlt werden, für einen Holzteller verlangte der Drechslermeister 1751 ein

Pfund und fünf Schillinge.
Schenkkannen wurden benötigt, um den Wein für das Abendmahl in die Kirche zu

tragen und um die Becher zu füllen. Im Kanton Zürich wird ein solches Holzgefäß
«Sester» genannt16". Im Duden figuriert der Ausdruck auch, er wird mit «Hohlmaß»
übersetzt und soll auf die gangbarste altrömische Münze, Sesterz, zurückgehen. (Eigentlich

ses-tertius, d. h. semis tertius, «der dritte As halb», also zweieinhalb As.) Es darf als

großer Glücksfall gewertet werden, daß sich im Ortsmuseum Zürich-Albisrieden drei

aus dem Besitz der betreffenden Kirchgemeinde stammende Exemplare dieser uralten

Gefäßgattung erhalten haben (Nr. 53). Sie sind nur 29 cm hoch und sehr geschickt aus

ganz verschiedenen Holzarten zusammengesetzt. Als Tülle dient offensichtlich ein

durchbohrtes Aststück. Laut Stillstandsprotokoll sind die drei Sester im Jahre 1771

angeschafft worden. Sie weisen als Brandmarke das Tatzenkreuz des Großmünsters auf.

Mündlicher Überlieferung zufolge sollen sie bis 1820 als eigentliche Abendmahlskannen
verwendet worden sein. Tatsächlich tragen die beiden Prismenkannen der Gemeinde die

Gravur «1820» (Freundliche Mitteilung von Herrn E. Lipp). Der Sester ist ein gebött-
chertes, d. h. aus Dauben zusammengesetztes und mit Ruten oder Holzreifen gebundenes

Gefäß. Es ist mit einem Deckel und einer einfachen Verschlußeinrichtung

16



- einem Schieber - versehen. Am Deckel findet sich ein Traghenkel, der den Schieber

fixiert. Die Mündung der Tülle ist bei unserem Exemplar durch eine Zinnauflage
verstärkt. Kloten bewahrt ein Exemplar aus dem 20. Jahrhundert auf (Nr. 54). Dessen

Tülle besteht aus Kupfer, der Gesamteindruck des Gefäßes ist wenig harmonisch.

Beim Sester scheint es sich um eine uralte Gefäßform zu handeln. Das Landesmuseum

Stuttgart hütet ein Holzgefäß, «Daubeneimer» genannt, das wie ein Urahne des Sesters

aussieht17. Es stammt aus dem alemannischen Fürstengrab von Oberflacht in der Nähe

von Stuttgart, das dem 6. oder 7. Jahrhundert zugewiesen wird und dank günstiger
Bedingungen eine ganze Reihe von Holzgeräten bewahrte. Das Gefäß bildet einen

Konus, der sich allerdings nach oben verjüngt. Es weist eine ganz kurze, nach oben gerichtete

Tülle sowie einen Handgriff am Deckel auf und ist mit Ruten gebunden. Die Art der

Verriegelung des Deckels ist auf der photographischen Aufnahme leider nicht ersichtlich.

Zahlreiche Bilder beweisen, daß der Sester in unseren Landen ehemals weit verbreitet

war. So erscheint er auf dem Monatsbild «Januarius» in der Rose der Kathedrale von
Lausanne18. Das Gefäß, «une aiguière» genannt, scheint auch für Wasser gebraucht
worden zu sein. Im Jahre 1440 hat der Künstler Peter Maggenberg für den «Couvent des

Cordeliers» in Freiburg i. Ue. ein Marienleben geschaffen. Auf dem Weihnachtsbild ist

deutlich ein Sester zu erkennen19. Um 1494 schuf Meister Hans Haggenberg im Haus

zum «Hintern Waldhorn» zu Winterthur ein Freskogemälde, auf welchem verschiedene
Schenk- und Trinkgefäße dargestellt sind. Einer der Sester fällt durch seine schlanke

Form auf20. Im Kupferstichkabinett Basel liegt unter Inv.-Nr. 1901.10 eine Kopie
nach Hans Holbein d. J. «Vorzeichnung für die Malerei an der Hauptfassade des Hauses

„Zum Tanz"21». Zwischen den Musikanten, welche den Bauern zum Tanz aufspielen,
befindet sich u. a. ein Sester. Das Emblem der Weinleutenzunft Basel besteht aus einem
Sester22. Endlich enthält die Graphische Sammlung der ZB Zürich eine Darstellung
des «Räbenspiels» im Zunfthaus zur Meisen (2. Hälfte 18. Jh.)23. Der dort abgebildete
Sester weist wie das moderne Klotener Exemplar eine Tülle aus Metall auf. Die Gefäßform

hat sich demnach mit großer Zähigkeit durch die Jahrhunderte halten können.

Beim Abendmahl sind Zinnkannen notwendig, um den Wein in die Becher zu füllen.
Sie stehen vor dem Taufstein am Boden und werden während der Austeilung des

Weines durch Kirchenpfleger oder Sigristen mitgetragen. Mit ihrer Anschaffung betrat
man im Zürich der Reformationszeit Neuland. Da in der katholischen Kirche nur der
Priester Wein zu sich nimmt, fällt dort die Notwendigkeit einer Kanne weg. Es lag
durchaus in der Linie der reformatorischen Entwicklung, daß man als Kanne eine
Gefäßform wählte, die bereits in Haushalt und Zunftstube verwendet wurde, die

Glockenkanne aus Zinn. Hugo Schneider definiert auf Seite 13 seines Werkes «Zinn»,
Katalog der Sammlung des Schweiz. Landesmuseums Zürich, den Gefäßtyp in ausführlicher

Weise. Wir zitieren: «Ringwulste liegen oben und unten gebündelt um den Zylinder.

Es scheint, daß es sich um ein letztes Relikt ehemaliger Weidengebinde von
Holzkannen handelt.» Die Glockenkanne aus Zinn geht auf hölzerne Gefäße zurück - was

17



liegt näher, als sie vom Sester abzuleiten? Die meisten Glockenkannen verjüngen sich

nach oben — genau wie der Daubeneimer von Oberflacht.

Die Glockenkanne wird am Oberrhein und vor allem im Einzugsbereich der Stadt

Zürich seit Jahrhunderten häufig verwendet. Sie gilt weithin als «Zürcherkanne» per se.

Die älteste Darstellung einer Zürcher Glockenkanne findet sich in der «Manessischen

Liederhandschrift» (um 1300 entstanden, fol. 339 recto, Abb. bei A. Halser23). Ludwig
Mory24 bezeichnet die Glockenkanne auf seiner Karte «Regionale Krug- und Kannentypen»

kurzerhand als «Zürcherkanne». Auch in Bruckmanns «Zinnlexikon»25 wird die

Glockenkanne als «Kannentyp in der Schweiz» bezeichnet. Der Verfasser fügt aber bei,

«daß die Form aus Deutschland stamme». Unter dem Stichwort «Zürich» desselben

Werkes wird mitgeteilt: «Die in der Zunftordnung der Zürcher Schmiedenzunft von
1336 erwähnten Zinngießer stammten aus Baden-Baden, Rottweil, Nürnberg, Frankfurt

am Main und Ingolstadt», und es wird ferner dargelegt, daß dieser Kannentyp seit dem

2. Viertel des 13. Jh. in Deutschland nachgewiesen werden kann. Er erscheint um diese

Zeit in einem Glasfenster der Elisabethenkirche in Marburg. Glockenkannen
wurden tatsächlich in der ganzen deutschsprachigen Schweiz gegossen; doch bildet

Zürich einen deutlichen Schwerpunkt.

Die Glockenkanne erscheint auf vielen alten Darstellungen, so etwa beim Monatsbild

«Januar» unter den Fenstern des alten Zürcher Rathauses26. Mit großer Präzision ist ein

solches Gefäß dargestellt auf einem Tafelgemälde im Kloster Ottobeuren im Allgäu. Es

handelt sich um eine Geburt Mariens. Das Bild wurde durch den «Meister des Riedener

Altars» um 1475 geschaffen. Nach A. Stange27 zeigt dieser Altar eine zweifellos
niederländisch beeinflußte Handschrift28. Die «Kantengießer in Schafhusen» wählten die

Glockenkanne sogar als Signet für ihr Siegel von 150629.

Glockenkannen enthalten oft eine verborgene Schönheit, die «Bodenmedaille» oder

«Rosette» im Innern des Corpus. Sie diente ursprünglich einem technischen Zweck:

Kannen müssen zum Abdrehen der Gußhaut auf der Drehlade mittels einer Spindel

befestigt werden. Der Boden der Kanne weist deshalb bis zu diesem Arbeitsgang eine

kreisrunde Öffnung auf, die zuallerletzt durch einen Zapfen aus Zinn verschlossen wird.

Dieser Zapfen zeigt auf seiner Oberseite, d. h. im Kannen-Innern, eine mitgegossene

plastische Darstellung. Die ältesten solchen Bilder sind der religiösen Vorstellungswelt
entnommen: Kreuzigung Jesu, Auferstehung Christi etc.30. Unsere Zürcher Kannen

zeigen ausnahmslos Rosetten aus stilisierten Blumen oder in seltenen Fällen ganze mit
Blumen gefüllte Körbchen (Nr. 114). Selbst im Innern der Kannen galt das Bilderverbot
der Reformation. Wir vermuten, daß die anderwärts üblichen Kreuzes- und

Auferstehungsdarstellungen apotropäische Bedeutung hatten, d. h, sie galten der Abwehr böser

Mächte. Man wollte etwa einer Vergiftung des Getränkes oder der schädlichen Wirkung
des in der Zinnlegierung enthaltenen Bleies steuern.

In seltenen Fällen ist auch die Unterseite des Deckels mit einer eingelöteten
Zinnmedaille verziert. Dies ist der Fall bei den drei Kannen aus der Werkstatt des Wilhelm

18



Obrist, die im Großmünster zu Zürich erhalten geblieben sind (Nr. 55), oder bei

Kannen aus der Werkstatt der Wilh. I. und II. Breitinger (Nr. 97). Die Werke des Heinrich

Wirz in Embrach (Nrn. 121, 122) zeigen im Deckel interessante, schwer deutbare

Abgüsse eines Siegels und einer antikisierenden Münze mit Kriegerkopf.

Jünger als die Glockenkanne ist die Prismen- oder Schraubkanne. Auch ihre Merkmale

werden in Hugo Schneiders Werk erschöpfend behandelt. Die älteste Prismenkanne

in der Sammlung des SLM ist ein Werk des Oswald Keiser in Zug, geschaffen in
der ersten Hälfte des 17. Jh. Im Räume der Zürcher Kirche hat sich diese Kanne erst viel

später durchsetzen können; die Glockenkanne wußte ihre Stellung zweihundert Jahre

lang zähe zu behaupten. Die älteste in Zürcher Kirchenbesitz erhaltene Zürcher
Prismenkanne ist ein Werk des Wilhelm I. Breitinger, datiert 1733, im Besitz der

Kirchgemeinde Hombrechtikon. Fast alle Prismenkannen weisen sechs Seitenflächen auf.

(Das SLM besitzt zwei siebenseitige und drei achtseitige Kannen.) Achtseitige Kannen
in Zürcher Kirchenbesitz finden sich im kleinen Dinhard, das über eine ganze Reihe

höchst origineller Kirchengeräte verfügt. Die Dinharder Kannen sind Werke des

Frauenfelder Meisters Adam Fehr, genannt Brunner, um 1729 datiert. Mit
ihrem zweistufigen Fuß und dem ovalen, von einem plastischen Blattkranz eingerahmten

Spiegel samt Wappen und Jahrzahl weisen sie in Richtung der berühmten Churer
Kannen der Familien Bauer und de Cadenath. Haben sie diesen wohl als Vorbild
gedient? (Nr. 57) Zahlenmäßig hat die Prismenkanne im Räume der Zürcher Kirche die

Glockenkanne nicht ganz einholen können: wir erfaßten bei unserer Bestandesaufnahme

insgesamt 310 Glockenkannen, aber nur 220 Prismenkannen. Es sind vor
allem die Breitinger, Boßhard, Manz, Weber, Wirz und Ziegler gewesen, welche

Prismenkannen lieferten. In Chur wurde der Typ dann weiterentwickelt und reicher

ausgestattet: man versah den Fuß mit einem profilierten Bodenrand samt Akanthus-

blatt-Dekor; dasselbe geschah mit dem Ansatz der Tülle. Der Typ ist unter der

Bezeichnung «Kranzkanne» bis heute bekannt und beliebt.

Wir vermuten, daß auch die Prismenkanne auf geböttcherte Holzgefäße zurückgeht,
jedoch nicht auf runde, sondern auf prismatisch abgewinkelte. Ein Holzgefäß dieser Art
ist auf einem Glasgemälde von 1612 aus dem Haus «Zum Mühlestein», Zürich, heutige
Bahnhofstrasse 39, zu sehen31. Unter dem Thema «Sommer» ist ein Bauer abgebildet,
der ein prismatisches Holzgefäß zum Munde führt. Es weist offensichtlich acht
Seitenflächen auf und ist mit Weidenruten gebunden.

Die Prismenkanne hat einen Schraubverschluß. Eine Verriegelung des Deckels ist
deshalb nicht notwendig. Die Tülle ist ebenfalls mit einem Schraubdeckelchen versehen,
das durch eine feine Kette mit dem Kannenkörper verbunden ist. Die beiden Ansatzpunkte

der Kette sind als Miniatur-Delphine gestaltet. Deckel und Kette sind leider oft
verlorengegangen.

Bei dieser Kanne haben Ortshinweis und Meistermarke auf dem Tüllendeckel nicht
I latz. Sie müssen deshalb auf der Ober- oder Unterseite des Bodens oder am Deckelrand

19



gesucht werden. An allen drei Orten sind sie starker Abnützung ausgesetzt: im Innern
der Kanne durch Weinrückstände und an der Außenseite durch das allzu energische
Putzen und Polieren von seiten pflichtbewußter Sigristen. Dies ist auch der Fall bei der

schönsten Prismenkanne in Zürcher Kirchenbesitz, dem Werk des Johannes Weber von
1756 in Seegräben (Nr. 56).

In Zürcher Kirchenbesitz befindet sich eine einzige Schnabelstize, wie sie sonst vor
allem im Kanton Schaffhausen für den Gebrauch beim Abendmahl verwendet wird. Es

handelt sich um ein Prachtsexemplar von außergewöhnlicher Höhe. Sie mißt fast 40 cm,
während die 133 Stizen im Besitz des SLM meist unter 30 cm hoch sind. Die
Gerichtsherrschaft Ober-Marthalen befand sich während Jahrhunderten im Besitz von Schaffhauser

Familien (Trüllerey, Am Stad, von Waldkirch). Ratsherr Hans Conrad Peyer,

1569—1623, sowie seine Gattin Elisabeth Peyer Im Hof, 1566-1629, haben der Gemeinde

1612 das schöne Gefäß dediziert (Nr. 58). Das Allianzwappen der Stifter wurde in
monumentaler Weise eingraviert.

Als einzige Kirchgemeinde des Kantons Zürich verfügt die Eglise Française de Zurich
über eine Walliser Kelchkanne mit flachem Deckel, Eichelknauf und großem Walliser

Wappen als Herkunftsbezeichnung. Eine ganze Reihe von Initialen früherer Besitzer

schmücken die Kanne auf originelle Weise. Das Exemplar wurde zu Beginn des 19. Jh.

durch die Meister Alvazzi und Castel in Sitten gegossen.

Wir schließen diesen Blick auf die Abendmahlskannen der Zürcher Kirche mit der

Feststellung, daß ein fast unübersehbarer Schatz an alten Geräten vorhanden ist, dem

hohe ideelle und materielle Werte eignen. Vor allem fällt auf, daß eine absolute Unité de

doctrine bezüglich Material und Form von 1525 bis zur Mitte des 19. Jh. eingehalten
wurde.

Einzig im Bereich der Abendmahlsbecher brach sich bereits zu Beginn des 19. Jh. eine

neue Entwicklung Bahn: Einzelne Gemeinden gingen dazu über, die zerbrechlichen

Holzbecher durch solche aus Zinn zu ersetzen. Dies geschah etwa in den Gemeinden

Dinhard, Sitzberg und Winterthur-Veitheim. Beim Entwerfen dieser Zinnbecher verließen

die Zinngießer die plumpe Form des Staufs und schufen kelchähnliche Gebilde. Die

Cupa wurde kürzer, der Schaft länger, bald begann sich auch ein Nodus abzuzeichnen. In
allen erwähnten Fällen handelt es sich um Spitzenprodukte der betreffenden
Werkstätten. Sie sind ausnahmslos von bestechender Eleganz. Auch das SLM verfügt in seiner

Sammlung über vier Zinnbecher für das Abendmahl32. Ihr Schöpfer, Hans Rudolf Manz,
hat sich allerdings noch streng an die konventionelle Stauf-Form gehalten.

Im ganzen Kanton haben sich nur zwei Exemplare von Zinndosen für die Aufbewahrung

der Oblaten für das Abendmahl erhalten. Das Exemplar in Dägerlen (Nr. 60)

entspricht mit seiner Rundform durchaus der Pyxis, der Hostienbüchse der katholischen

Kirche. In der Zinnsammlung des SLM befindet sich eine runde «Hostienbüchse für
Messoblaten» mit Deckel und Knauf33. Es erstaunt, daß eine reformierte Zürcher
Gemeinde den Mut hatte, ein derart «katholisches» Kirchengerät anzuschaffen und zu

20



gebrauchen. Eine entsprechende Dose in Andelfingen (Nr. 61) weist rechteckige
Formen auf. Sie gleicht damit dem «Reliquienbehälter mit Deckel ...», der sich ebenfalls

in der Sammlung des SLM befindet34. Das Andelfinger Exemplar ist mit viel Phantasie

gestaltet. Als Füße und Eckbekrönungen dienen geflügelte Engelsköpfchen. Leider fehlt
bei beiden Dosen die Meistermarke.

Endlich kam im kleinen Stallikon ein Oblateneisen zum Vorschein (Nr. 62). Es trägt
die Jahrzahl 1578 und stellt damit das älteste datierte Zürcher Kirchengerät dar. Wir
können aus der Existenz dieses Eisens schließen, daß noch Jahrzehnte nach Zwingli in
Zürich Oblaten mit Bildern gebacken und verwendet wurden, was einigermaßen
erstaunen muß. Eine Oblate mit Bild erfüllt ihren Zweck ja nur, wenn der Pfarrer
während der Einsetzungsworte das Bild der Gemeinde öffentlich zeigt, was eher katholischem

als evangelischem Ritus entspricht. Interessant ist, daß die alten Zürcher noch im
20. Jh. für Bricelets den Namen «Offleten», d. h. Oblaten, verwenden.

Gerät für die Kollekte (Nrn. 63-71

Der Kollekte kommt im Gottesdienst aller christlichen Bekenntnisse große Bedeutung

zu. Sie wird als Dankopfer verstanden. Gotthard Schmid35 schreibt, daß man in
Zürich im Jahre 1558 vom Opferstock zum «Almosensäcklein» übergegangen sei. Letzteres

wurde an den Kirchentüren durch «Stillständer» (Kirchenpfleger) den

Kirchgenossen präsentiert. In den Kirchen der Zürcher Altstadt hat sich dieser Brauch bis

heute erhalten. Im Jahre 1667 kam es auch auf der Landschaft zur Einführung der

sonntäglichen Liebessteuern. Angesichts der Mangelhaftigkeit der öffentlichen
Sozialfürsorge waren sie von großer Bedeutung. Bis zur Einführung der obligatorischen
Brandassekuranz finanzierte man oft den Wiederaufbau abgebrannter Liegenschaften
durch kantonale Kirchenkollekten. Der Antistes erließ in solchen Fällen eine Weisung
an das ganze Zürchervolk. Aus uns unbekannten Gründen ging man anscheinend im
17. Jh. vom diskreten Säcklein zu offenen Tellern und Schüsseln über. Die ältesten
datierbaren Kollektenteller befinden sich in Winterthur-Seen. Sie stammen aus der Werkstatt

des Anton I. Graf, 1617-1686 (Nr. 126). Kollektenteller und Schalen aus Zinn sind
selten geworden. Man braucht sie seit langem nicht mehr. Zudem sind sie als antike

Zinngegenstände im Handel sehr gesucht. Das mag ihr Verschwinden erklären. Oft
werden sie als Brotteller für das Abendmahl mißverstanden. Unzählige feine Kratzer auf
ihrer Oberfläche beweisen aber, daß sie der Aufnahme von Geldstücken dienten. Sie

weisen ganz unterschiedliche Formen auf. Anscheinend war den Meistern bei ihrer
Gestaltung weitgehend freie Hand gewährt. Am verbreitetsten sind im Kanton Zürich kleine

Schüsselchen mit zwei beweglichen Klapphenkeln. Sie werden auf zürichdeutsch
noch heute liebevoll «Schlänggeschüsseli» genannt. Der Name ist sehr zutreffend, da

21



man die Klapphenkel hin- und herschlenkern kann. Sie weisen einen schmalen Rand auf.

Viele dieser Schüsselchen sind stark deformiert. Ihr Zinn ist im allgemeinen viel weicher

als dasjenige der Kannen und Becher, da die Legierung mehr Blei enthält. Über die giftigen

Eigenschaften des Bleis wußte man genau Bescheid. Für Geräte, die mit dem Munde

oder mit Lebensmitteln und Getränken in Berührung kamen, galten sehr strenge
Bestimmungen. Bei den Kollektenschalen war man großzügiger. Andere Schüsselchen sind

breitrandig, weisen dafür nur einen ringförmigen Henkel auf, der an der Unterseite des

Randes befestigt ist (vgl. die Werke von J.J. Schöchli in Elgg, Nr. 64). Auch Breitrand-

Gupfplatten wurden verwendet (Definition bei Hugo Schneider, Zinn, S. 20). Sie haben

Seltenheitswert. Eines der schönsten Exemplare, aus der Werkstatt der Breitinger
stammend, wurde leider neuerdings aus der Sakristei der Kirche Seegräben gestohlen. Die

kupferne Taufkanne sowie die beiden Holzbecher ließ der Dieb stehen Ein prächtiges

Exemplar dieser Art, aus der Werkstatt des Hans Rudolf Schinz, datiert 1667, befindet

sich in der Obhut der Gemeinde Aeugst a. Albis (Nr. 66). Großmünster und

Fraumünster zu Zürich verfügen über eine große Anzahl von mächtigen Schüsseln mit
senkrechtem Rand und kräftigen Holzgriffen. Sie wirken etwas plump und unproportioniert
und waren eine Spezialität der Werkstatt der Witwe «Lisabeth Manz» (Nr. 65). Auch

ganz gewöhnliche Teller aus Zinn, mit breitem oder schmalem Rand, wurden für die

Kollekte verwendet. Wie die Holzteller gleichen sie den in Familie und Zunft verwendeten

Exemplaren. Gelegentlich diente auch hier ein ringförmiger Henkel dazu, den Teller
während der Woche an einen Nagel an der Kirchentüre aufzuhängen. 1966 wurde dieser

Brauch in Hinwil noch geübt. Für den Transport des «Säckligeldes» von der Kirche zum

Haus des Verwalters verwendete man massive, zylinderförmige Kassen aus Holz,
verstärkt durch Eisenbänder und mit einem Tragbügel versehen. Das Exemplar in Dietlikon

— es stammt aus der Umbauzeit der Kirche — weist im Deckel einen Schlitz auf

(Nr.71). Es konnte somit auch als Opferstock verwendet werden. Ähnliche Kassen

haben sich auch zu Predigern (Nr. 70) und am St. Peter in Zürich erhalten.

Die Form des «Schlänggeschüsselis» scheint auf uralte Gefäßformen zurückzugehen.
Hans Grütter berichtet über den Fund zweier Miniatur-Zinntellerchen aus gallo-
römischer Zeit (Durchmesser 4,2 cm)36, welche unseren Exemplaren auffallend
gleichen. Im Innern weisen sie mythologische Darstellungen auf. Senkrecht zum Relief

stehen kleine Henkelchen. Ihr Verwendungszweck ist unklar: waren es Devotionalien,

Agraffen, Amulette?

Liturgisches Hilfsgerät, Verschiedenes und Kuriosa (Nrn. 72—91

Im folgenden wenden wir uns einer Reihe von Gegenständen zu, welche durch

Seltenheit, ausgefallene Form, Originalität oder aus irgendeinem anderen Grunde unser

Interesse wecken. Sie sind heterogener Herkunft, verschiedenen Materials und
Verwendungszweckes. Es kann nicht in systematischer Form über sie berichtet werden.

22


	Typologie der zürcher Kirchengeräte

