Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 48 (1976-1979)

Heft: 1

Artikel: Johann Jacob Leu 1689-1768 : ein zurcherischer Magistrat und
Polyhistor

Autor: Vogt, Marianne

Kapitel: Johann Jacob in seinen Reden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Johann Jacob Leu in seinen Reden

Bei der Betrachtung von Johana Jacob Leus Laufbahn im Dienste des
zlircherischen Staates haben wir festgestellt, daf die tbetlieferten Schrift-
stiicke kaum etwas aussagen uber seine politischen Intentionen und Hand-
lungen. Nur in allgemeinen Wendungen hérten wir ihn gelegentlich iiber
die Pflichten und Aufgaben seiner amtlichen Stellung sprechen. Das ge-
schah meistens dann, wenn et im Begriffe stand, auf der Stufenleiter der
obrigkeitlichen Wiirden zu avancieren. Da bat er jeweils seine «gnidigen
Herren» in untertiniger Ergebenheit um eines der Amter, die sie in ihrer
unbestrittenen Machtvollkommenheit zu vergeben hatten. Doch diese Re-
den nehmen in der sorgfiltip geordneten zweibindigen Sammlung von
Leus Vortrigen nur wenig Raum einl. Viel zahlreicher sind die An-
sprachen, die er hielt, wenn er selbst die Obrigkeit reprisentierte und
also die Obliegenheiten der ihm anvertrauten Amter erfiillte. Dann sprach
cr als Landvogt zu den Kyburger Grafschaftsangehrigen, als ziircherischer
Gesandter zu den tessinischen Untertanen und als Sickelmeister oder Biit-
germeister zu den ziircherischen Riten, zur Biirgerschaft und zu den ver-
sammelten Pfarrherren. — Meist bestand die Aufgabe eines obrigkeitlichen
Redners darin, die Untertanen zu Treue und Gehorsam gegeniiber den
«gnidigen Herren» zu ermahnen, die Angehorigen des Regimentes aber zu
weiser Fiirsorge fiir die ihrem Schutz und ihrer Befehlsgewalt anheim-
gestellten Landleute. Er faBte dabei in eigene Worte, was seinen Standes-
genossen und der Obrigkeit, die er zu vertreten beauftragt wat, als
Staatsdoktrin galt. Deshalb sind Leus Reden ebenso aufschluBreich als
biographisches Zeugnis wie als Dokument einer historischen Epoche. Er
hat sie im Verlaufe seines langen Lebens zu 140 verschiedenen Anlissen
verfallt und stets nach Inhalt und Tenor dem jeweiligen Ort und Zweck
der Zusammenkunft angepalit. In manchen finden die damaligen Zeit-
ldufe cinen greifbaren Niederschlag, in anderen werden die Dinge des
Staates nur theoretisch erértert. Wir stellen hier die erste, kleinere Gruppe
an den Anfang, weil sie in gewisser Hinsicht den Rahmen abgibt fir die
«staatsphilosophische» Skizze, die Leu in den ibrigen Reden entwirft.

1. Reden, ZB Ms, L 819 und 820, enthaltend 140 Vortriige aus den Jahren 1709-1768. - Vgl.
Zl{.dlescm Kapitel auch Hans Hubschmid: Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Auf-
k}.ﬂmr‘lg, Diss. Bern 1947, vor allem p. 94 bis p. 98 und p. 191 bis p. 201, sowie Emil BoBhart: Das
vilterliche Ziircher Regiment, eine positive Form des Polizeistaates, Diss. Ziitich 1910.

139



Zeit und Umwelt

Das Zeitalter, in dem Johann Jacob Leu lebt und staatsminnische Ver-
antwortung trigt, ist kein friedliches. Seine Kindheit fillt in die Jahre des
Pfilzischen Krieges (1688-1697); in der Jugend erlebt er mit wachem Be-
wuflitsein die Verheerungen und Schrecken des Spanischen Erbfolge-
krieges (1701-1714). Als Konig Ludwig XIV. von Frankreich im Jahte
1715 stirbt, darf Europa endlich auf eine Periode des Friedens hoflen.
«Il n’y a plus de Louis 14, und wal} vormahls durch Canonen, wird jetziger
Zeit durch Alliances und Tractaten, auch Trohung aullgerichtet», steht
in einem Brief zu lesen, den Leu im Mirz 1726 von einem Basler Kot-
respondenten erhilt!. Aber die Erwartungen und Hoffnungen erfillen sich
nicht. Schon 1733 bricht der Polnische Thronfolgekrieg aus (er dauert bis
1735), 1744 der Osterreichische Erbfolgekrieg (bis 1748) und 1756 der
Siebenjihrige Krieg. In der Eidgenossenschaft trigt man wihrend dieset
langen und bewegten Zeit noch immer an den Folgen und Auswirkungen
des kurzen «innerlichen» Waffenganges von 17122

Bei einer «Huldigungs-Einnahme» spricht Leu im Sommer 1736 als
Kyburger Landvogt tber den Ruhm und die Ehre der weltlichen Obrig-
keiten®. Er macht dabei das Zugestindnis, dafl den Regenten mitunter auch
aus kriegerischen Unternehmungen Ruhm erwachsen konne, doch sei dieser
ebenso schidlich wie vorteilhaft, «als da die einte I.and vermehret, die
andere entkrifftet werden; wann der Fiirst siget, seine Unterthanen bald
soviel als die Feinde leiden miissen, und was darin mit der einten Hand
auffgebauen, mit der anderen gleichsam wieder eingerissen wird». Auch
wihrend des Osterreichischen Erbfolgekrieges fithrt Leu seinen Zuhdérern
bei verschiedenen Anlissen das Elend des europiischen Krieges vor Augen
und erinnert sie zugleich an die Segnungen, die sie in der Eidgenossen-
schaft infolge des Friedens gendssen?. Im sechsten Jahr des Siebenjahrigen
Krieges duBert er sogar die Ansicht, daB} «villeicht seith der Zeit, da die
Menschen auffgehort haben sollen, wild und barbarisch zu seyn, nicht so
viel Schlachten und BlutvergieBen vorgegangen sind®». — Besonders ein-

L Brief von Hans Conrad Wicland in Basel vom 6. Mirz 1726, Korrespondenz, ZB Ms. |-
500, p. 145.

2 Vgl p. 75f. und p. 126f.

3 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Embrach», 3. Juni 1730,
Reden, ZB Ms. L. 819.

* «Anrede bey Vorstellung des neuen Hr. Landvogts zu Lauis», 11. August 1744, und «An-
rede an die Hhin, Mit-Ehrengesandten bey der ersten Session gehalten zu Lauis», 2. August
1745, beide Reden ZB Ms. L 820,

5 «Anrede an mn. gnd. Hhr, Riht und Burger an der Regimentsbesazung», zo. Juni 1761,
Reden, ZB Ms. L 8z0.

140



dringlich klingt Leus Aufruf zur Wahrung des Friedens in einer «Anrede»
an die zu Frauenfeld versammelten Gesandten des Standes Bern und des
Stiftes St. Gallen im Januar 1759: «Der forchterliche Schauplaz der dies-
mahl unter vielen europaeischen Potentaten auffgestellten landsverderb-
lichen Kriegstragoedie (derenhalben auch zu wiinschen wire, daf3 sich bal-
dest unter oder zwischend ihnen Compasciscenten zeigeten) solle billich einen
jeden Staat, ja jede Gesellschafft und Haushaltung, ja jederminniglich auff-
weken, alle ersinnlichen Mittel auffzusuchen und zu gebrauchen, wie die
etwan auffstosende Zwistigkeiten und MiBhelligkeiten ohne dergleichen
nichts als Jammer und Ellend mit sich fithrende Gewaltthitigkeiten be-
richtiget werden konnen.» Hier zumal handelt es sich nicht bloB um einen
phrasenhaften Aufruf zur Wahrung des Friedens, sondern um eine nach-
driickliche Ermahnung an die eidgendssischen Konfliktsparteien, die fiinf
Jahrzehnte zuvor im Toggenburger Krieg gegeneinander ins Feld gezogen
waten und die jetzt im Begriffe standen, ihre Differenzen auf giitlichem
Wege fiir immer zu bereinigen?. In allen Streitigkeiten «viam facti» zu ver-
meiden: das scheint dem Politiker und Patrioten Leu zeit seines Lebens ein
tiefes Anliegen gewesen zu sein3. — «Gleich wie ein Staat, wie wol der-
selbe auch eingerichtet ist, durch Zwistigkeit, MiBtrauen und MiBvet-
stindnus in Ungliik, Zerstshrung, ja auch gar in das Vetderben gerahten
kan und bald mus, also wird hingegen ein Staat durch Einigkeit, vol-
komne Wolverstindnus, reciprocitliches Vertrauen und eine Verfassung,
welche auff Recht und Billichkeit gegriindet, nicht nur beglitkt erhalten,
sondern auch emporgehoben?. »

. In der Eidgenossenschaft des 18. Jahrhunderts entziindeten sich die
inneren Konflikte und Spannungen vornehmlich an den &onfessionellen Ge-
gensitzen und Machtanspriichen. SchlieBt Leus friedfertige Haltung auch
diesen Bereich mit ein, ist die Toleranz ein Wesenszug seiner Persoénlich-
keit, oder predigt er sie bloB dann, wenn es gilt, das Fortbestehen des
Staates zu sichern und zu retten? — Das Wohl des Staates ist ihm erklarter-
maBen oberstes Gebot und wichtigstes Anliegen. Alle konfessionellen und
weltanschaulichen Prinzipien haben sich dem unterzuordnen. Wenn dem
Staate Gefahr droht, diirfen selbst die heidnischen Tiitken zu Hilfe ge-

' «Anrede an die Hh. Gesandte von Bern und des fiirstl. Stiffts St. Gallen auff der Conferenz

zu F!rauenfeld», 30. Januar 1759, Reden, ZB Ms, L 82o0.
Vgl. p. 75f. und p. 1261,

’ * Entwutf eines Briefes von Leu an Laurenz Zellweger in Trogen vom 2. Qktober 1732,
Kortespondenz, ZB Ms. L 510, Bl 239.

* «Anrede an die Hhr., Ehrengesandten auff der Jahrrechnungs-Tagsazung», 1. Juli 1765,
Reden, ZB Ms. I 820.

141



rufen werden!. Andererseits kann sich aber Leu die Welt ohne einen gott-
lichen Schopfer und allwissenden Herrscher gar nicht denken: «Ja nur
allein der menschliche Leib, nur allein die Wunderwerck des Gesichts,
des Gehors, der Nahrung und dergleichen geben gleichsam solch gott-
liches Wesen zu sehen und zu greiffen. Und wann nun solches zum vor-
aus gesetzt ist, dall ein Gott seye, woran niemand, wie rauch und gottlos
er immer ist, ja wann er es auch wolte, zweifflen kan, so folget daraus
gleich nohtwendig der ihme als dem obersten Schopfer, Erhalter und Her-
ren aller Dingen schuldige Dienste?» Ein andermal entgegnet er auf die
rhetorische Frage, «ob es in der Welt Menschen (welche aber eher Un-
menschen zu nennen wiren) gebe, welche vollig beglaubt seyen, dal3 kein
Gott seye», es wire ganz sinnlos, dies zu untersuchen, «als nicht nur die
gantze Welt insgemein, sonder auch ein jedes der geringsten Geschopffen
deutliche und tberzeugende Kennzeichen eines allerweisesten und aller-
michtigsten Schopflers und die sich untereinandern anklagende und ent-
schuldigende Gedanken Kenzeichen eines gerechtesten Richters darlegen®».
Daraus folge die Pflicht, dieses allerhochste Wesen zu erkennen und zu
verehren, was man «gemeinlich Religion heilet». Unter den «vielfaltigen
traurigen Friichten und Wiirckungen des durch den leidigen Stindenfall
verfinsterten Verstands und verderbten Willens» sei nun aber die betriib-
lichste der unterschiedliche Begriff von diesem Gott und von den gott-
lichen Dingen, also die Verschiedenheit der Religionen®. «Was fiir einer
Religion mann beypflichte», ist fir Leu keineswegs gleichgiiltig, obwohl
«schon vor Zeiten und auch noch dermahlen bey vilen — leider! — auff
eine gotsvergesne Weis darfiir gehalten worden und wird3». Thn diinkt
solcher «Allermannsglauben» hochst bedenklich und gefihrlich. Zum
Exempel hilt er seinen biuerlichen Zuhorern denn auch gleich vor, wie
«ohngeziemend und héchst widrig» es dem Allmiéchtigen sein miisse, wenn
man ihn «auff eine verkehrte und ohnanstindige Weise» verehre «durch
aberglaubige und gétzendienstl. Handlungen in Zerfleischung der Haut mit
GeiBlen, ... Gotzenbildern, Dahersagung [von] Wortern, die mann nicht
verstehet, Unterlassung des Fleischessens mit Sattessen von den besten
Fischen, Tauffen der Gloggen und dergleichen ungottesdienstlichen Ubun-

1 Vgl p. 73.

2 «Vorstellung Hr. Felix Ammans VDM zu einem Pfarrer zu Bauman, 29. Juni 1738, Reden,
ZB Ms. L 819.

3 «Vorstellung Hrn. Hans Heinrich Heitzen zu einem Pfarrer in Lauffen», 15. Dezember 1757
Reden, ZB Ms. L. 819. )

1 «Vorstellung Hrn. Johannes Kriimers zu einem Pfarrer zu Felten oder Veltheim», 10 Juli
1740, Reden, ZB Ms. L. 8zo0.

® Vgl. Anm. 3.

142



gen, worzu noch komt, dall ein solcher Satz und Meinung auch der
menschlichen Gesellschaftt die héchste Gefahr und Schaden zuziehen muf3,
wann unter dem Schein der Religion die Laster gleichsam gerithmt und
befohlen, wann Treu, Glauben, Zucht und Ehrbarkeit nach der Priestern
Gutbefinden gebrochen und verletzet wird, ja wann die Laster den Got-
tern selbst zugeschriben werden, oder auch wann sich ein geringer Geist-
licher tiber alle Kayser und Konige erheben und das Recht, selbige zu
setzen und zu entsetzen, auch die Unterthanen von der Pflicht der Ge-
horsamme zu erledigen anmalen kan, wann fir erlaubt gehalten wird,
die Religion mit dem Gewalt der Waffen zu duffnen, den Ketzeren keinen
Glauben zu halten, sich zweydeutiger Wort zu gebrauchen und ein Theil
der Wahrheit in dem Gemueht zurukzubehalten und dergleichen Gefihr-
lichkeiten mehr'». Knapper gefaBt erscheint Leus Utteil iiber die Kon-
fessionen in einer anderen Rede: Es hitten sich selbst unter den Christen
sehr verschiedene Formen des Gottesdienstes entwickelt, «da einiche bey
selbigem viel ohnnohtigen und abergliubigen Pomp, Kostbarkeiten und
Ceremonien bezeigen und gebrauchen, andere aber selbigen begriindter
ohne solche fiirnemlich in der Predig, Lesen und Héren des géttlichen
Worts, Gebrauch der h. Sacramenten, andichtigem Gebett, Gesang und
Allmosen zu leisten suchen2». Zu den «andern» zihlt Leu insbesondere
die Christen zwinglianischen Bekenntnisses. Nach seinem Dafiirhalten ist in
Zirich durch die Reformation der «wahre, christenliche und unge-
zweifHlete» Gottesdienst eingefithrt worden, «nicht zwahr darum, dal} wir
darin von Jugend auff in den Kirchen und Schulen unterwisen, denselben
von unseren Elteren gleichsam ererbt, derselbe von unserer Landesobrig-
keit angenohmen und uns lange Zeit wol darbey gegangen, sondern viel-
mehr, weilen wir bey demselben antreffen die Gemerckzeichen, welche
der wahre Gottesdienst haben solle3», nimlich die Erkenntnis und Ver-
e.hrung Gottes zum Heil der Menschen. Im zwinglianischen Protestan-
tsmus erkennt Leu die einzig wahre und richtige Form des Gottes-
dlf.anstes und des Glaubensbekenntnisses. Die enge Verflechtung von
Kirche und Staat im Zirich des 18. Jahrhunderts bringt es mit sich, daB3
er diese Uberzeugung wieder und wieder auszusprechen Gelegenheit findet,
vor allem dann, wenn er als Kyburger Landvogt den Kirchgemeinden
ihre von den « gniddigen Herren» in der Stadt bestellten neuen Pfarrer pri-
. i Vorstellung Hr. Felix Ammans VDM zu einem Pfasrer zu Bauma », 29, Juni 1738, Reden,
ZB Ms. L 810,

* Vorstellung Hin, Johannes Krimers zu einem Pfarrer zu Felten oder Veltheim», ro. Juli
1740, Reden, ZB Ms. L §20.

3
«Vorstellung Hr. Hans Caspar Sultzers zu einem Pfarrer zu Pfungen», 12. November 1741,
Reden, ZB Ms, L 820,

143



sentieren mul3. Niemals aber tritt er fiir eine Bekehrung der katholischen
Linder und Stinde ein; «die Religion mit dem Gewalt der Waffen zu
duffnen», scheint ihm verwerflich und unstatthaft!. Er respektiert durchaus
die bestehende Ordnung und ist nur dort intolerant, wo es sich um die
Form des Gottesdienstes im eigenen, zlrcherischen Vaterland handelt.

Da gilt es vor allem, jede Abweichung vom rechten Weg des Glau-
bens und der Glaubensausiibung gegen den «Aberglauben» und gegen die
«Ruchlosigkeit» hin zu verhindern?. Wie zwischen Skylla und Charybdis
muf} das Schiff der =zircherischen Staatskirche zwischen pietistischer
Schwirmerei und deistischer Gottlosigkeit hindurchmanovriert und auf
dem rechten Kurs gehalten werden. Besonders grof3 ist die Gefahr, die der
Kirche von den «Irr- und Freygeistern» droht, welche ein «dulBetliches,
institutionalisiertes Lehramt fir unnotig halten und sich gar einbilden, es
geniige, wenn jeder «seinem einwendigen Lehrer Gehor gebe» und nach-
folge, «oder aber einem jeden auch freystehe, zu lehren, oder dafl das
Wort Gottes in denen Gemeinden allein vorzulesen und nicht auch zu er-
klihren seye». Leu hilt das Lehramt fiir nétig, «damit die Glaubige in
solch heiliger Erkantnus tiglich wachsind und gestirket ... werdind,
wie dann der wahre Glaub aus dem Héren, das Horen aus dem Predigen
und das Predigen aus dem Senden komt3». Nicht minder aber sind die
«Weltherzen» zu tadeln. «Ob sie schon fiirnehmer und gelehrter» seien,
miiBten die Pfarrer und Lehrer denselben doch allezeit ihr « Mivergntigen
und Unwillen offenbahrlich» zeigen, dagegen aber die wahrhaft Frommen
und «Gottselligen, solten sie auch nur gering und von wenigern Gaben
sein, ihrer besonderen Liebe und Freundschaft teilhaftig werden lassen*
«Bey der dermahligen Lebensart» mufl man aber selbst bei der Wahl det
Geistlichen dulBerste Vorsicht walten lassen; jedenfalls ist « wol ein frommer
einem andern mit andern Gaben und Gelehrte wolversehenen bald vorzu-
ziehen®».

Es gibt zu jener Zeit in Zirich nicht nur tberzihlige und stellenlost
Pfarrer, die amtierenden sind — zumal in den lindlichen Gemeinden -
oft schlecht besoldet, von Haus aus nicht vermégend und walten ihtes
Amtes ohne innere Berufung. Viele vernachlissigen sowohl ihren kirch-
lichen Auftrag als auch die ihnen anvertrauten Gemeinden. Bei verschie-

1 Vel. p. 143.

2 «Vorstellungs-Rede bey der Vorstellung Hen. Hans Martin Wigmanns zu einem P
zu Pfiffickon», 4. Mirz 1736, Reden, ZB Ms. L 819.

3 «Vorstellung Hrn. Johan Rudolff Lavaters zu einem Pfatrer zu Fehr- und Rﬁegis~AltofH”’
1. Dezember 1737, Reden, ZB Ms. L. 819.

1 «Anrede an ein wolehrwiirdigen Synodum», November 1768, Reden, ZB Ms. L 820.

5 «Anrede an ein wolehrwiirdig. Synodum», Oktober 1765, Reden, ZB Ms. L 8z0.

farres

144



denen Anlidssen sieht sich Leu deshalb gendtigt, die Diener des gottlichen
Wortes an ihre Pflichten zu erinnern. Vor allem sollen sie ihren Ge-
meinden in Wort und Tat ein Vorbild sein, denn bekanntlich lassen sich die
Menschen am ehesten durch das « Exempel» beeindrucken. Sie dirfen sich
keinen Lastern ergeben, mussen fleiBig und leutselig sein und ihrer kirch-
lichen und weltlichen Obrigkeit mit Ehrerbietung begegnen. Beim Pre-
digen sollen sie «die gottliche Wahrheiten deutlich, verstindlich, ohne
rednerischen Schmink und allein eingebildete schmakhaffte, aber unbe-
greiffliche und unerbauliche Zierd-Reden» vortragen und lehren. «Nicht
ohne Noht» sollen «Presthaffte oder mit in die Augen fallenden Leibs-
mingeln Behafftete» zum Pfarrdienst herangezogen werden!. Wer aber
einmal zum Seelsorger bestimmt worden ist, der hat seine Aufgabe in einer

seinem hohen Berufe angemessenen, mit Freundlichkeit vermischten « Gra-
vitit» zu erfillen2.

Geistliche und weltliche Gewalt

Mit welchem Recht schreibt iiberhaupt ein Vertreter der weltlichen
Obrigkeit den geistlichen Herren vor, wie sie sich zu verhalten und ihres
Amtes zu walten hitten? Im alten Ziirich steht nicht nur die Wahl der
Pfarrer den Riten in der Stadt zu. Die Kirche als Ganzes ist der staat-
lichen Gewalt unterstellt. Dazu suBert sich Leu in mehreren Reden mit
einer Entschiedenheit, die Einwinde nicht gestattet®. Fiir ihn hat die
weltliche Obrigkeit der Kirche gegeniiber vor allem die Verpflichtung
und den Auftrag, die Religion zu schiitzen und die Gefahren, welche ihr
«von aullen und innen zuwachsen oder angedrohet werden», abzuwen-
den?. Sie ist verpflichtet, «in ihren Landen die Annahm, Erhaltung und
Ausbreitung der von ihren fiir wahr erkanten Religion ... nach Moglich-
keit zu besorgen und zu befiirdern®». Dies geschieht freilich nicht nur

' ! In einer anderen Ansprache zitiert Leu das 3. Buch Mose, in dem geschrieben stehe, da3
die Zum Priesterstand Geweihten keine « Leibesungestalt» an sich haben durften. Es komme aber
gewilllich weniger auf die «iuBertliche von allen Leibesminglen und Gebrechen befreyte Ge-
?talt » an - ¢wiewol auch besser wire, wann mann auch hierauff in Annahm der Kirchendienet
Offters tmehrere Acht hittey —, als auf die «innerliche Reinigkeit, Heiligkeit, Tiichtigkeit und Un-
Stré[ﬁiChkeit’) («Vorstellungsrede bey der Vorstellung Hr. Johan Jacob Freyen von Schaffhausen
“u elnem Pfarrer zu Digerleny, 12. August 1736, Reden, ZB Ms. L 819).

? Vgl. Leus Reden « bey der Vorstellung Ir. Johan Jacob Freyen ...», 12. August 1730,

Reden, AB Ms. L 819, und «an einen wolehrwiirdigen Synodumpy, 2. November 1762 und Okto-
ber 1765, Reden, ZB Ms. L 820.

: Vgl p. 74.
: «Anrede an cinen wolehrwd. Synodumpy, 30. Oktober 1759, Reden, ZB Ms. L 820.
«Anrede an einen wolchrwd. Synodum», 4. November 1760, Reden, ZB Ms. L 8zo.

145



zum Nutzen der Kirche, denn die Religion trigt ihrerseits sehr wesent-
lich bei zur Befestigung des Staatswesens. Leu erldutert diese These in
einem Vortrag vor der Synode, nachdem er sich und den Zuhorern die
Frage gestellt hat, ob wohl der Aberglaube oder der Unglaube einem
Staate schiddlicher sei. Er kommt zum Schlu3, dal} es einem Gemein-
wesen gewild zutrdglicher wire, eine «unrichtige als gar keine Religion zu
haben»: «Dann obgleich einige vorgeben, die weltliche Regierung konte
sich durch ihre Macht und Abstraffung des Bosen allein schiizen und
die Uberzeugung von der Verbindlichkeit des Menschen gegen Gott
diene nicht darzu, gute Unterthanen zu machen, so wird mann doch auch
gestehen miissen, dall ohne eine solche Uberzeugung oder sogenante
Religion die innetliche Festigkeit eines Staates ganz ungewul3 und un-
sicher wire und die Leuthe, in deren Herzen und Gewissen selbige sich
nicht befindet, sich desto eher zu allethand, auch den groBten Vet-
brechen auch wider den Staat verleithen lassen wurden, welche sie aus-
weichen und unterlassen wurden, wann eine Erkantnus und Forcht Gottes
bey ihnen sich befunde, und danahen die Oberkeit sich auff keine Un-
terthanen besser verlassen konne als auff die, welche nicht nur selbige,
sondern auch Gott forchten und welche ihre nicht nur aus Forcht der
Straffe, sondern auch um Gottes und ihres Gewissens willen gehorsam
sind.»

In Ziirich hat gliicklicherweise die Reformation den grundlegenden
«Unterscheid des geist- und weltlichen Gewalts wieder offenbar» ge-
macht, nidmlich «daB jener nur in Vermannen, Lehren und Underweisen,
dieser aber in Befehlen, mit Gewalt und sonsten Zwingen &c. bestehe
und dafB also, was von dem Dienst Gottes und geistlichen Sachen also
verordnet wird, dafl die Burger darzu angehalten werden konne, solches
dem weltlichen und nicht dem geistlichen Stand zukomme und gehore®». -
So spricht der einundzwanzigjihrige Leu zu seinen Freunden im Col
legium Insulanum. In reiferen Jahren erkennt er, daB die weltliche Obtig-
keit ihren Auftrag zur Erhaltung und Stirkung der Religion besser nicht
durch Zwang und Gewalt wahrnimmt, denn solche Mittel widersprechen
grundsitzlich der Natur des Glaubens. Ausnahmen sind immerhin denk-
bar: «Ein andere Beschaffenheit aber hat es mit den schwehrern Irrthiim-
meren, welche eintweder ein jeder, welcher seine Vernunfft recht g
braucht, wol begreiffen konnte oder die das Hauptfundament des Glau-

! «Anrede an einen wolehrwd. Synodum», 4. November 1760, Reden, ZB Ms. L 820.
* «Discurs von dem Recht der weltlichen Obrigkeit iiber die Kirchengiiter», 19. Juli 171%
ZB Ms. L 4924,.

146



bens und Christenthums angreiffen und etwan mit Gottslisterungen, Ver-
werflung des oberkeitlichen Standes, Verwirrung und Zerstohrung der
menschlichen Gesellschafft und des Staats begleithet sind!.»

Welches aber sind die Rechte, iiber die die Obrigkeit zur «Auffnung,
Beybehaltung und Besterkung» der Religion gebietet, wenn sie auf Zwangs-
mittel verzichtet? Sie sorgt dafir, daB die Kinder in den Schulen durch
tiichtige und «an der Anzahl genugsame» Personen unterrichtet werden,
sie 1i3t die Lehrer und Prediger sorgfiltig ausbilden und wihlt sie ge-
mil} ihren Fahigkeiten aus, sie errichtet Kirchen und Schulhiuser, nimmt
die Einteilung der Kirchen- und Schulbezirke vor, schreibt Synoden aus,
kontrolliert die Pfarrer und Lehrer und iibt iiber sie die Gerichtsbarkeit
aus, wenn dies notig ist2. — Es sind allerdings auch Kompetenzstreitig-
keiten zwischen den beiden Instanzen denkbar, zum Beispiel hinsichtlich
der Kirchengiiter oder des kirchlichen «Strafamtes». Leu befal3t sich da-
mit wiederum in zwei Vortrigen im «Collegium der Lehrnsbegierigen?».
Dafl die katholische Kirche den weltlichen Obrigkeiten die Verwaltung
und das Recht tiber die Kirchengiiter entrissen habe, bezeichnet er als
eine ihrer drgsten Verfehlungen. Der unmiBige Reichtum der Kirche habe
die Reinheit der christlichen Lehre gefihrdet. Da einem jeden Volk von
Gott Gewalt verlichen worden sei tiber alles, was sich auf seinem Terri-
torium befinde, stehe ihm auch das Recht iber die Kirchengiiter zu. —
Im «Strafamt» verliuft dagegen die Grenze zwischen weltlicher und geist-
licher Gewalt nicht so geradlinig. Hier sei es die Pflicht der Prediger, die
Laster und die Lasterhaften zu bestrafen. Selbst die weltliche Obrigkeit
sei dem Strafamt der geistlichen Lehrer iiberantwortet, «dann obgleich die
Lehrer und Prediger dem obrigkeitlichen Gewalt unterthan sind, so er-
kennen sie doch in Ansehung ihres Ambts keinen andern Herren als
allein Christum an ..., und ist eigentlich dise Bestraffung ein Werk des
h. Geists ..., welcher durch die Diener des Worts redet ... und ver-
mannety. — «Ist aber bey dem Straffambt insgemein eine geziemende
Prudenz und Fiirsichtigkeit hochst nothig, so ist gewiifilich die Bestraf-
fung der Lastern deren Obrigkeiten mit sonderbater Circumspection und
fiirsichtiger Klugheit vorzunehmen, damit nicht das Straffambt des h.
Geists zu einem AnlaaB gebraucht werde, die Unterthanen ihrer schuldigen
Gehorsamme zu vergessen zu machen und also nichts als Unruh, Un-

: «Anrede an einen wolehrwiirdigen Synodum», 3. November 1761, Reden, ZB Ms. L 820.

; «Af}fede an ein wolehrwiirdigen Synodump», 2. November 1762, Reden, ZB Ms. L 820.
«Discurs von dem Recht der weltlichen Obrigkeit iiber die Kirchengiiter», 19. Juli 1710,

MS L 49245, und «Von der einem Kirchendiener nothig zu gebrauchen habender Prudenz in

atlicher Bestraffung der Lastern», ZB Ms. L 4924 — vgl. auch p. 74.

ZB
offe

147



einigkeit und Wiederwillen in einem Stand zu pflantzen.» Bei person-
lichen Vertehlungen wie Ehebruch und dhnlichen Delikten seien die obrig-
keitlichen Personen gleich wie alle tibrigen zu bestrafen. «Welche aber
von ihrem Ambt und Pflicht herkommen, als alzu grolle Strengigkeit und
Tyrraney, da soll doch in Bestraffung dieses auch die gebiihrende Distinc-
tion gemacht werden, dann wann solche Strengigkeit durch Ein-
forderung tibermaBiger Contributionen, Aufflegung schwehrer Listen, Un-
tertruckung der Unterthanen offentlich an dem Tag ..., da mag cin
Lehrer wohl die Obrigkeit von solcher alzu strengen Regierung ab-
mahnen, doch auch so, dal} er die Unterthanen zugleich anmahnne, daB
sie solchen Last gedultig leiden, fur die Besserung derselben fleiBBig bitten,
dann auch die Obrigkeit, so nicht tiberal die beste, denselben von Gottes
wegen vorgesezet und sie auch strengen Herren gehorsam zu seyn schul-
dig seye.» Wo aber Zweifel bestinden tber die Anwendung und Aus-
legung des Gesetzes, da sollten die Prediger nicht gleich von der Kanzel
herab ihre Ansichten kundtun und meinen, «dall mann hierin zuerst sie,
wie vor diesem die, so auff der Cantzel Mosis gesessen, hierumb be-
fragen und ihrer Meinung nachkommen solle ..., dann solche Gewalt
und Herrschafften in dem N. Testament ausgezogen». Vielmehr sollte det
Lehtrer des gottlichen Wortes «durch ein geziemende Ehrerbietigkeit seine
iber ein solche Sach waltende Bedenken der Obrigkeit nach der alge-
meinen Regul Christi zuerst allein erdffnen und vorstellen und von deto-
selben ihte hierin habende Griind vernehmen, darbey aber nicht hartneckig
wider gegebne Griind bey seiner Meinung bleiben und solche auch dem
ganzen Volk zu Despect und Verkleinerung der Obrigk. vortragen ... Zu
wiinschen wire, daB durch vertrauwlichere Confidenz beyder Stinden in
jeder Republic der geistliche in Bestraffung der Lastern mit mehrer Fiit-
sichtigkeit verfahren und der weltliche desselbigen Vermannungen mit
mehreren Auffmerksamkeit annehmen thite, so wurden durch dieB Mittel
vile Laster gewehret, den Unterthanen gegen ihrer Obrigkeit mehrere Ge-
horsamme eingepflantzet und also jeder Staat in einen gliikselligern Stand
gesetzt werden». — Staat, Obrigkeit und Untertanen: die drei Begriffe
begegnen uns in Leus Vortragsmanuskripten wohl hiufiger als alle Gbrigen-
Was besagen sie im Ziirich des 18. Jahrhunderts und im Denken eines
damaligen Magistraten? Wiederum versuchen wir, die Antwort auf diese
Frage in Leus Reden zu finden. Dal} sich eine konsequent durchdachte
Staatstheotie daraus nicht herleiten liBt, liegt in der besonderen Att des
Quellenmaterials begriindet. Eine Gliederung nach Themenkreisen scheint
immerhin moéglich und sinnvoll.

148



Der Staat

Nach dem Willen Gottes lebt der Mensch nicht fiir sich allein, sondern
in einer Gemeinschaft: in der Ehe, in der Familie, in der Gemeinde der
Gldubigen und endlich in einer «birgerlichen Gesellschaft», die man ge-
meinhin Staat nennt!. Die Menschen haben sich vor Zeiten in dieser Ge-
sellschaft vereinigt, um ihr Leben in Ruhe und Sicherheit zubringen zu
kénnen und in dem Vorhaben, einander zu helfen und beizustehen® Weil
aullerhalb dieses Staatsverbandes keine der kleineren «Gesellschaften» be-
stehen kann, weder Familie noch Kirche, so ist er der ersprieBlichste,
niitzlichste und engste Bund zwischen den Menschen3. «Gleichwie aber
cine jede Gesellschafft durch ein gewisses Band zusammenverkniipffet,
unterhalten und fortgefithret wird, solches Band aber nichts anders ist
als die Vereinigung deren ein solche Gesellschafft ausmachender Per-
sonen zu dem gemeinen Endzweck, solche Vereinigung aber nicht ohne
Verpflichtung und einer ausdriikenlichen oder stillschweigenden Einwilli-
gung bestehen kan, also hat sonderlich bey solch gréBeren burgerlichen
Gesellschafften es nicht anders seyn konnen, als daB in denselben die
viele Mitglieder derselben unter sich selbst eingewilliget und sich ver-
pflichtet, einem oder mehrern zu gehorsammen, woraus sodann der Unter-
scheid zwischend Oberen und Unteren, Obrigkeit und Unterthanen und
bey den ersteren und Obern sowol ein Recht und Gewalt, aller ihrer Un-
tergebnen Handlungen zu leiten, zu richten und zu dirigiren, als auch
cine Pflicht, darbey derselben zeitliches und ewiges Heyl zu suchen und
zu befiirderen, bey den anderen und Unterthanen aber eine Unter-
wetflung eines jeden Willens dem Willen der Oberen entstanden; welche
fiir das menschliche Geschlecht bey desselben verfallnem Zustand so heil-
samme, ja hochnéthige und ohnentbihrliche Ordnung auch der aller-
hochste Regent Himmels und der Erden nicht nur als das gedeylichste
Mittel, den Frid, Ruh und Sicherheit unter den Menschen beyzubehalten,
Sutgeheiflen, sondern auch bey des Menschen verbdsert. Zustand zu Be-
schiittzung der Frommen und Hinterhaltung der Bosen selbst verordnet und
angesehen hat4, »

Die Z\veiteilung der menschlichen Gesellschaft in Obrigkeit und Untes-
tanenschicht ist demnach fiir Leu gottgewollt, nétig und unabinderlich, das

Lg ! «Proposition bey Einnahm der Huldigung zu Nefftenbach», 27. Mai 1736, Reden, ZB Ms.
. 819,

* «Anrede an cinen wolehrwd, Synodumpy, 4. November 1760, Reden, ZB Ms. L. 8zo.
' Vgl Anm. 1.

* «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Illnau», 26. Februar 1730,
Reden, ZB Ms, I 819,

149



«Regiment» vom héchsten Schopfer eingerichtet und eingesetzt. Nirgends
in der Heiligen Schrift aber ist «eine gewisse Art, Form und Weise deutlich
vorgeschriben, wornach die Regimenter angestellet und gefithret werden
sollind». Die verschiedenartigen Staatsformen beweisen vielmehrt, «dal die
vielerley Formen und Weisen der Regimenteren mehr aus menschlicher
Erfindung als aus Gottes deutlicher Vorschrifft ihren Ursprung bekommen
habind». Gleichwohl hat man sich zu allen Zeiten dartiber Gedanken ge-
macht, auf welche Weise das Regiment am besten und gedeihlichsten
ausgelibt werden konne. Ohne «Gebrechen und Mangel» scheint keine
Regierungsform zu sein, und jede weist sowohl Vor- als auch Nach-
teile auf. Uber die demokratische etwa steht bei Leu zu lesen: « Obgleich ...
es bald am einfaltigsten und anstindigsten scheinet, dal3 die gemeine Sachen
auch mit gemeinem Raht gefihret werdind, so kan doch auch leicht be-
gegnen, daf}, da ein jeder dem anderen gleich, sich keiner von dem an-
deren regieren lassen will und daraus viel Unruh offters entstehet.» Dar-
aus wird gefolgert: «Es mochte also bey solcher bey einer jeden Regi-
mentsform sich zeigenden Vortheilen und Gefahren diejenige wol fiir die
beste, nutzbareste und furtraglichste zu achten seyn, welche theils eines
jeden Volks anerbohrner Art, Natur und Gemiithsbeschaffenheit am ange-
miBnesten und mit selbigen am #hnlichsten iibereinkommet, theils auch
der iltesten und ersten Regierungsart am gleichesten ist, welche sondet
Zweiffel gewesen die zatteriiche, da die Vitter iber ihre Kinder und Haus-
haltungen die Herrschafft gehabt und ausgeiibet, da, wie leicht zu erachten,
die Vitter Liebe, Sanfftmuht und Milte gebraucht und eine getreue Sorg-
falt fiir derselben Unterhaltung und Beschiitzung bezeiget, denselben das
Ihrige nicht abgendthiget noch sich mit derselben Gut und Blut zu ver-
groBeren gesucht, wie dergleichen und andere Beschwetden aus denen
anderen nach und nach entstandnen Regierungsformen folglich erwachsen;
die Kinder und das Hausgesind hingegen ihnen ein kindliche Liebe und
Ehrforcht bezeiget, auch eine willige Gehorsamme geleistet und daraus
nichts anders als Fried, Ruh, Einigkeit und ein begliickter Wolstand
entstehen miissen®.»

Das weist auf jenen Grundgedanken hin, der in den meisten Reden von
Leu in irgendeiner Form ausgesprochen wird: «dafB in einem jeden Staat
das Heyl und der Wolstand des Volks das erste und firnembste Ge-
setze seyn solle?», daB allenthalben Friede, Ruhe und Eintracht hett-

1 «Vorstellung Hrn, Landvogt Beat Zieglers zu einem Landvogt der Graffschafft Luggarus”,
August 1746, Reden, ZB Ms. L 820,

2 «Vorstellung Hrn. Tobiae Schellenberg zu einem Pfarret zu Pfungen», 19. Juli 1739, Reden,
ZB Ms. L 819,

150



schen und der allgemeine Wohlstand wachsen moge. Das Volk soll glicklich
und «vor allen besorglichen Zufillen sicher» leben kénnen!. Die Obrigkeit
aber ist dazu da, das Gliick der Untertanen in viterlicher Fiirsorge zu be-
fordern, und nichts ist bestindiger «als die Ehr und der Ruhm, welcher
Regenten und Obrigkeiten von der Gliikselligkeit und dem Wolstand ihres
Volks zuwachset, da sie sich erzeigen als die Sonn, welche nichts an sich
ziehet, als selbiges wieder ausgieen zu konnen?». Oder andersausgedriickt:
Die Regenten sind «nicht allein pro se, sondern auch pro aliis und ihnen
anvertrauten Wolfahrt in dem Raht ... und an der Regierung3».

Die Obrigkeit

«Sowohl die Grundgesitze, welche die Natur in den Hertzen der Men-
schen eingedruket, als die géttliche Gesitze, welche ein jeder in der Heil.
Schrifft lesen kan, lehren uns, daB die groste und nohtigste Pflicht einer
jeden Obrigkeit darin bestehe, daB sie mit all mdglichstem Flei und Eyfler
sich angelegen seyn lasse, die von der Vorsehung ihrer Sorg anvertraute
Volker glitkksellig zu machen, und zwahren nicht nur hier zeitlich, sondern
auch, soviel an ihren stehet, dort ewig®.» So heil3t es in einer anderen Rede
von Leu. Er glaubt zu wissen, wie sich das angestrebte Ziel am ehesten
erreichen lieBe: «Ein Obrigkeit machet also ihr Land und Unterthanen
glitksellig, wann sie alle Sorgfalt vorkehret, nicht nur dieselbige und ihr
Leib, Gut, Ehr und Freyheit von allem feindlichen Anfall und Gewalt
durch Biindnussen, Befestigungen, Anschaffung nshtiger Wehr und Waffen
und Anfithrung ihrer Unterthanen zu erforderlicher Hilffleistung zu ver-
gaumen und auff den Fall auch zu beschiitzen, sondern auch in Ruh- und
Friedenszeiten unter ihnen gute Verstindnus, Liebe und Freundschafft zu
pflantzen und zu unterhalten; wann sie Vorsehung thut, daB die Aker,
Wisen, Feld und Riben mit Fleif3 gebauet und genutzet, dem Feur-, Was-
set- und anderen Schaden méglichst vorgebauet, StraBen, Brunnen und
anders zum gemeinen Gebrauch Néhtiges in gutem Stand gehalten, Ge-
werb und Nahrung, Kaufimannschafft, Handwerk und allerley Hantthie-
tung zur menschlichen Nohtdurfft und Bequemlichkeit eingefiihrt, geiibet

” L Ij(Anred an diec Herren Vorgesetzte lobl, Zunfft zur Waag», 21. November 1709, Reden, ZB
8. L 81q.

" «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Embrach», 3. Juni 1736, Reden,
ZB Ms. L 81 0.

* «Anrede an mn, gnd. Hh. Riht und Burger an der Regimentsbesazung», 21. Juni 1766,
Reden, ZB Ms, I 8z20.

4 «Vorstellung Hrn, Hans Caspar Freudweilers zu einem Pfarrer zu Ellsau», 3. Juli 1740,
Redﬁﬂ, ZB MS. L 820.

151



und beftrderet, auch die néhtige Lebensmittel und ein gedeylicher Vor-
raht fur allfillige Noht und Mangel angeschaffet, hingegen der schidliche
Firkauff, Figennutz und Wucher verhinderet und abgestellt, alle verderb-
liche Verschwendung, unniitze Pracht, Hoffarth, UberfluB, Zechen und
Prassen verhiitet, stark und gesunde Bettler und Faullentzer abgeschaftt,
arme, krankne und ungesundne aber versorget, geheilet und unterhalten
werdind. — Noch gliikselliger macht ein Obrigkeit ihr Land und Unter-
thanen, wann sie selbigen die liebe Gerechtigkeit so wiederfahren lasset,
dal3 sie sowol zu dem End dieselbe mit nutzlichen, in Gottes Wort und
der Vernunfft gegriindeten, nach Gewohnheit des Lands auch mit Zeit und
Orten tibereinstimmenden Gesetzen versihet als auch die Vorsorg verfiget,
daf3 nach selbigen aller Orten Gericht und Gerechtigkeit ausgeiibet, einem
jeden das Seinige zukommen und bleiben thiige, auch das Gute belohnet
und das Bose gestrafft werde. Am glitkselligsten aber macht eine Obrigkeit
ihr Land und Unterthanen, wann sie sich beeyfferet, dal} das liebe Wort Got-
tes, die reine christenliche Religion und der wahre Gottesdienst in Kirchen
und Schulen unterhalten, geduffnet und befiirderet werde!.»

So erstreckt sich also die viterliche Firsorge der Obrigkeit auf alle
Bereiche des offentlichen und privaten Lebens und kennt auch da keine
Grenzen, wo es einzig und allein um das Seelenheil ihrer Untertanen
zu tun ist. Eine groBe Verantwortung lastet daher auf den Schultern
der Regenten, und ihre Sorgen und Miihsale sind billig die «schwetsten
und meisten» zu nennen? — «Es hat der allmichtige Stiffter alles obrigk.
Standes denselben versehen und begabet mit groBer Mayestat, Ehr, Hoch-
heit, Macht und Gewalt, ja diec Regenten selbst seines Namens gewtrdiget,
so daB mann die, so in solchem Stand sind, allseitig ehret, bey ihnen Hilf,
Schutz und Trost suchet, sich umb ihre Gunst und Gnad bewirbet, sie
auch iiber das in verschiedne Weise einen groBen Vorzug, auch die Macht
zu befehlen und die Befehl zu volstrecken und insbesonder in denen
monarchischen Regierungen die Kayser, Konige, Fiirsten und Herren noch
einen prichtigen Staat in Kleydungen, Auffwart, Bedienungen haben, ir
kostlichen Gebiuen wohnen und in Pracht, Kostlichkeit und Uberflub
leben, so daB mann wol meinen méchte, daB nichts Herrlicheres noch
Gliikselligeres in der Welt wire als das Leben und das Ehrenamt grofer
Fiirsten, Herren und Regenten und daB sie gleichsam ein ausgelesnes
Muster aller weltlichen Gliikselligkeit seyind.» Doch nicht auf den duBeren
Schein, sondern auf das «innerliche Wesen» kommt es an. Zieht man

L¥Ngl. Anfn, 4, b 151,
2 «Proposition bey Einnahm des Dreyervorschlags zu einem Untervogt in dem dnneret
Ambt», 31. Mai 1736, Reden, ZB Ms. L 819.

152



dieses in Betracht, so gewahrt man leicht, «dall in dem Regentenstand
von dem Héchsten bis zu dem Nidrigsten ein so grolle Menge der
Eitelkeiten, Hal3, Neyd, MiBBgonst, Gefahr, Sorgen und mihesamme Be-
schwehrden unter dieserer scheinbaren Herrlichkeit verborgen ligen», dal3
schon der mazedonische Konig Antigonus habe sagen konnen, das Purpur-
gewand, das nach auBlen so kleidsam erscheine, sei innen mit viel Un-
gliick, Sorge und Elend ausgefiillt. « Danahen es auch, obgleich es vielen,
ia bald den meisten unter euch bald licherlich vorkommen wird, die
Frag nicht ohnbegriindet entstanden, welcher Stand, ob der deren Re-
genten oder aber der deren gemeinen Privatleuthen und Untergebnen
fur gliikselliger zu schitzen seye.» Nun fithrt Leu seinen Zuhorern die
schweren Pflichten eines Herrschers vor Augen, det sich «wie ein Vatter
des Lands und ein von Gott den Unterthanen gegebne Zuflucht bezeigen
solle», woraus «eine bestindige sowol tig- als nichtliche Bemithung, viel-
faltige Gemiith und Leib schwichende Arbeit» resultiere, ja sogar die Ver-
sdumnis der eigenen Geschifte und «Bekommlichkeiten», die alle dem ge-
meinen Nutzen hintanzusetzen seien; «und also ein Regent unter dem
Scheindekel der Herrlichkeit sich gleichsam seiner Freyheit begibt?».

Noch in andern Vortrigen duBert sich Leu iiber die vielfiltigen Pflichten
der Obrigkeit: Die Tugenden der Gottesfurcht und der Gerechtigkeit
sollten die «Grundsiulen» eines jeden Regimentes bilden; wenn das
Staatswesen auf ihnen griinde, so sei es wohlgebaut2 Bei anderer Ge-
legenheit zitiert er einen Spruch des griechischen Gesetzgebers Solon,
«daf es daselbst wolgehe, wo rechtschaffne und tugendhaffte Leuthe mit
Ehr und Belohnung, bése und lasterhaffte aber mit verdienter Straff an-
gesehen werdind, zumahlen nicht zu laugnen, daB nach des Allerth6chsten
gesegnetem Obschirm die Belohnung des Guten und die Abstraffung des
Bosen die zwey stirksten Stiitzen und Siulen eines Regiments und Landes
Seyen, worauff ein groBer Theil derselben Erhaltung und Wolergehens
beruhe®». — Doch nicht im Namen der Menschen, sondern im Namen
Qottes werde die Gerichtsbarkeit ausgeiibt. Daran gemahnt Leu die Richter
1n der Grafschaft Kyburg mit ernsten und eindringlichen Worten®.

Von Gott haben die Regenten ihren hohen Auftrag erhalten, zu sei-
nem Ruhm und nach seinem Gebote sollen sie ihn erfiillen. «Es wird ...

! «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Oberwinterthur», 28. April
1736, Reden, ZB Ms. L 819.

: «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Pfiffickon», 8. April 1730,
Reden, ZB Ms, I, 819.

? «Anred bey der Brauch-Rechnung», 17. Oktober 1736, Reden, ZB Ms. L 819.

" «Aared bey denen zwey ersteren gehaltnen Graffschaffts-Gerichten», 14. Marz und 13. April
1736, Reden, ZB Ms. L 819.

153



wol unnothig seyn, weitlduffig auszuftihren, dafl wir in diesem mensch-
lichen Leben, wann anderst die Welt bestehen solle, der Oberkeit so
wenig als des Lebens selbst entbehren kénnen, als ohne selbige kein
Mensch vor dem andern bleiben noch sich seines Lebens, Weib und Kin-
dern bestindig versichern, viel weniger seine Haab und Giither einen
Augenblik geruhig besizen konte, sonder Recht und Gerechtigkeit sich
vielmehr in eitel Gewalt, Raub und Mord verkehren und alles zu Grund
und Boden gehen wurde, und dall hingegen der groBe Gott sich der
Oberkeit gleichsam als seines Werkzeugs gebrauche, unter deren Schuz
und Schirm vorderist er selbst als der einige wahre Gott erkennet,
geehret und angeruffen, das menschliche Leben in Fried und Ruh fort-
gefithret, Schand und Laster soviel moglich verhiitet, das Bose und die
Bosen gestrafft, das Gute und die Fromen und Guten geschizet, die
Bedringten errettet und also ein jeder in den Schranken seines Beruffs zu
allem Guten ermunteret werde®. »

Wo der Staat solcherart viterlich regiert wird, sollen die Untertanen
ihrer Obrigkeit auch wie einem Vater in treuer Liebe und ehrfirchtigem
Respekt zugetan sein. Keine irdischen Giiter vermdgen des Landes Gliick
zu verbiirgen, «wann nicht selbige mit dem krifftigen Band des gnidigen
Wolwollens der Obrigkeit gegen ihrem Volk und der unterthinigen Liebe
des Volks gegen seiner Obrigkeit befestiget werden, und danahen ohn-
zweiffenlich der glikselligste Wolstand eines Landes darin bestehet, wann
die Obrigkeit und Unterthanen durch ein ohnzertrennliche gnidige und
unterthinige Liebe miteinanderen verbunden und verkniipffet sind». Ein
Regent aber kann «von aller seiner Macht und Herrlichkeit nichts mit sich
in das Grab nehmen als die Liebe des Volks, welche ihne auch nach det
Verwesung begleitet2». Deshalb will die Obrigkeit nicht in «knechtischer
Forcht» verehrt werden, sondern erwartet zum Dank fiir ihre «mit det
gehorigen Gerechtigkeit vermischte Sanfftmuth, Clemenz und liebreiche
Regierung» von ihten Mitbiirgern und Untertanen «eine wahre, mit g&-
biithrender Ehrforcht, Treu und Gehorsamme begleitete Liebe3».

Die Untertanen

Das Thema des untertinigen Gehorsams kommt in vielen Reden Johant
Jacob Leus zur Sprache und wird in allen denkbaren Formen abgewaﬂddt'

1 «Anrede an mn. gnd. Herren Riht und Burger bey der Regimentsbesazung», 15. Dezembet
1759, Reden, ZB Ms. L 82o0.

2 ¢ Proposition bey Einnahm der Huldigung in der Kirch zu Martaleny, 1. Juli 1736, R
7B Ms. L 810.

3 «Anred bey Vorstellung des neuen Hr. Landvogts zu Mendrys», 12. August 1744, Reden,
/B Ms. L 820,

Cdenx

154



Wie ein Leitmotiv zieht es sich durch die Ansprachen, die er als Kyburger
Landvogt und als ziircherischer Gesandter auf dem ennetbirgischen Syn-
dikat vor der nicht regimentsfihigen Bevolkerung hilt (die zircherischen
Stadtbiirger waren keine Untertanen, weil sie dutch ihre Zunftzugehorig-
keit zumindest indirekt am Regimente teilhatten). Welche Gedanken dullert
nun Leu als Magistrat und Reprisentant der Obrigkeit iber den Stand der
Untertanen und «gemeinen Privatleute»? In der bereits zitierten «Proposi-
tion bey der Huldigungseinnahm in der Kirch zu Oberwinterthur®» spricht
er nicht nur tber die schweren Pflichten und driickenden Sorgen der
Obrigkeit, sondern auch iiber das fiir sein Empfinden gliickliche und un-
beschwerte Dasein der Untertanen. Er versucht seinen minderbemittelten
Zuhorern gar einzureden, ihr Los sei doch wahtlich viel besser als jenes
der «gnidigen Herren» in der Stadt. Sie hitten sich nur ums tigliche
Brot zu kitmmern und wiirden bei der Besorgung ihrer Geschifte niemals
gestort. — In dem idyllischen Bild, das der Landvogt vom Leben des
Volkes zeichnet, gewahrt man, wie der Bauer «untertags seiner Hantthie-
rung, Gewinn, Verdienst und Arbeit nachgehet, seine Mahlzeit - so gut sie
ihme der liebe Gott beschehret — in guter Ruh geniefet, des Abends mit
Friden zu seinem Bett hingehet, ruhig und ohn alle Sorgen bi} an Mot-
gen schlaffet, auch sich dardurch an seinen Krifften erhollet, daB er des
Mortgens wieder zu seiner Arbeit und Hantthierung frischer und munter»
sei. Unter dem Schirm der treu wachenden Obrigkeit fithrt er ein «ruhiges,
sicheres und glitkselliges Leben?®».

Haben die Untertanen nicht allen Grund, der Obrigkeit, die sich solchet-
art fiir sie aufopfert, die ihnen «Gnaden, Schuz, Schirm, Obsorg, Hilff und
alles Gute» gewihrt, dankbar zu sein? Ganz ohne Zweifel, und zwar vorab
«durch eyffrige Vorbitt bey Gott vor dieselbe, durch deroselben wiirdige
Hochachtung, Liebe, Ehrenbietigkeit, auch Leistung der ihnen schuldigen
Treu und Gehorsame3». |

Was aber ist zu tun, wenn ein fehlgeleiteter Untertan, statt sich in der
Pflicht und Tugend der Dankbarkeit zu iiben, die Obrigkeit «nicht als ein
solche» anerkennt, wenn er deren Befehle miBachtet und den biirgerlichen
und kirchlichen Frieden freventlich stért? Dann sollen ihm die Regie-
renden anzeigen, daf} sie ihn auch ihrerseits nicht mehr als Untertan zu
halten gewillt seien und ihn — «jedoch mit Uberlassung seines Ver-
mogens» — des Landes verweisen, «damit nicht auch der gesunde Theil des

¥l p. T3,

2 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Oberwinterthur», 28. April
1736, Reden, ZB Ms, L 819,

? «Antede bey der Huldigung zu Rapperschweil», 4. August 1761, Reden, ZB Ms. L 82o0.

155



Staats angestekt und ein duBerste Verwirrung, Verderbung und Um-
kehrung der Kirchen und des Staats erfolge!». — Leu zieht indessen diese
Méoglichkeit nur einmal in Betracht. Gemeinhin erwartet er, dal3 die Unter-
tanen den Eid halten, den sie ihren Landesoberen leisten, dal3 sie gottes-
furchtig sind, der Obrigkeit wahre Liebe, Ehrfurcht, Firbitte, Treue, Ge-
horsam und Untertidnigkeit erweisen, ein friedliches, stilles, ehrliches und
hiusliches Leben fiihten, Zank und Zwietracht meiden und strifliche Frech-
heiten, Stinden oder Laster unterlassen, «damit durch euere pflichtige Auf-
fihrung der Allerhéchste geehret, die Obrigkeit erfreuet und euer zeit-
liches und ewiges Heyl beftrderet werde?».

Dankbatkeit und Ehrfurcht gegeniiber Gott und der Obrigkeit: das
ist fiir Johann Jacob Leu ein und dasselbe; keines kann fir sich allein
geiibt werden. Die Obrigkeit ist von Gott eingesetzt. Weil sie gnidig und
weise regiert, konnen die Untertanen ein gottgefilliges Leben fiihren und
fiir ihr zeitliches und ewiges Heil sorgen. So geniigt es denn auch nicht,
wenn sie die « Dankesverpflichtung» gegeniiber Gott in ihren Herzen ab-
statten; sie sollen sie in ihrem ganzen Tun und Lassen bezeugen, «welches
letstere am besten geschehen kan und soll durch Ausiibung aller christ-
geziemend und gottgefalligen Pflichten gegen Gott, unserer gnad. hohen
Landes- und deren nachgesetzten Obrigkeit, gegen unsern Nebendmen-
schen und gegen uns selbst3». — In einer anderen Rede fithrt Leu diesen
Gedankengang noch weiter aus. Wiederum spricht er iiber die Pflicht und
Tugend der Dankbarkeit und erklirt, da3 dieselbe nicht besser erfiillt wer-
den konne «als durch gefliesne und getreue Abstattung unserer Pflichten
vorderist gegen dem groBen Gott und Geber alles solchen Gutens durch
ein christgeziemendes Leben und Wandel, sodann gegen unserer hohen und
deren nachgesetzten Obrigkeit durch gebithrende Gehorsamme, Treu und
Unterthinigkeit, weiters gegen uns selbst durch ein misigen, gerechten
und hauslichen Gebrauch solcher Gutthaten und letstlich auch gegen jedet-
minniglich in freundlicher, williger und getreuer Erstattung der einemt
jeden von Ambts, Stands und sonsten zukommenden Gebiihren und
Schuldigkeiten®».

Die Forderungen, die Leu in dieser Ansprache an seine Zuhorer stellt,
gelten nicht allein fir die Untertanenschicht, sondern fir die Mensch-

1 «Anrede an einen wolehrwiirdigen Synodump, 3. November 1761, Reden, ZB Ms. L g2s:
2 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Pfiffickon», 8. April 1736,
Reden, ZB Ms. L 819. I
3 «Anred bey der zu Illnau gehaltnen Zehend-Verleyhung», 16. Juli 1739, Reden, ZB Ms.
L 819.
1 ¢Anred bey der zu lllnau gehaltner Zehend-Verleyhung», 11. Juli 1737, Reden, ZB Ms
L 819.

156



heit insgesamt, denn sie selbst ist untertan einem obersten Herrn und
Schopfer. — Alles, was uns tber Johann Jacob Leu berichtet wird, weist
darauf hin, dal3 er, was seine eigene Person betraf, dieser Lehre stets ein-
gedenk war und ihr getreulich nachlebte. Er war pflichtbewu3t und ge-
wissenhaft, demiitig und fromm, bescheiden und freundlich, arbeitsam nicht
aus duferem Zwang, sondern aus sittlicher Uberzeugung (der MiiBiggang
galt ihm als «die groste Pest eines Staats», als Ursprung «vieler, ja aller
desselben Ruin befiirderenden Siinden, Schanden und Lasteren»; den Men-
schen glaubte er zum Arbeiten geschaffen wie den Vogel zum Fliegen?). In
gleicher Weise verstand er das schéne Gemilde vom wohlgeordneten
Staatswesen, das er in so manchen Reden beschwort, nicht etwa als visio-
nires Ideal, sondern als getreues Abbild der ziircherischen Wirklichkeit.

Der ziircherische Staat als Vorbild

Nahezu alle Reden von Leu miinden in die wohlklingende Schluf3-
folgerung «und haben wir durch Gottes sondere Gnad und Giite ein iiber-
zeugendes Exempel an unserer gnidigen hohen Landesobrigkeit», am ziit-
cherischen Gemeinwesen?. Je nach dem AnlaB der Rede wird dieser Leit-
gedanke abgewandelt. So kann es zum Beispiel heifen: «Wir in unserem
geliebten Vatterland haben zwahr auch von Zeiten zu Zeiten ein und an-
dere Kennzeichen des géttlichen Ernsts, jedoch jederzeit nur auff eine kleine
Zeit und mit seiner heillenden Gnad vermischet, verspithren miissen, viel
mehrere und vielfaltigere Proben aber der géttlichen Giitigkeit sowol in
dem Geistlichen als Leiblichen genossen und genieBen selbige noch, in-
demme selbiges mit dem Liecht der reinen, wahren und selligmachen-
den Erkantnus Gottes erleuchtet, von einer gnidigen und gerechten
Obrigkeit nach denen zum Besten und Erhaltung desselben zihlenden
guten und gerechten Satzungen geleitet und geregieret worden und wird
und ein jeder die stiBe Friicht des Fridens und das, was ihme Gott
gegeben und gegonnen, in Ruhe und Sichetheit genieBen konnen und
kan®» - Wiederum anders klingt das Motiv bei der «Huldigungs-Ein-
nahmy in Illnau. Da dankt der Landvogt dem allmidchtigen Schépfer da-
fir, daB er dem lieben Vaterland eine so giitige Obrigkeit und den ziirche-

' «Anred an mn. gniidige Hetren Riht und Burger umb die Landvogtey Kyburg», 15. Juni
1735, Reden, ZB Ms, L 819.

9 i Zum Beispicl: «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Pfiffickon»,
. April 1736, Reden, ZB Ms. L 819.

- * «Anred bey der zu Ilnau gehaltner Zehend-Verleyhung», 12. Juli 1736, Reden, ZB Ms.
= 19.

157



rischen Untertanen «ein williges und gehorsammes Hertz zu Erstattung
auch ihrer Pflichten nach gleicher seiner géttlichen Ordnung gegeben»
habel.

Zirich kann sehr wohl auch zum Vorbild dienen, wenn man die an-
dernorts erhobenen Steuerauflagen in Erwidgung zieht: «In unserem ge-
liebten Vatterland wissen wir durch des Allerthdchsten Gnad und Giite
und durch unserer gniddigen hohen Landesobrigkeit landsvitterliche Vor-
sorg und Milte von solch letstern héchst beschwehrlichen Mittlen nichts,
sondern dieselbe besorget, beschitzet und beschirmet ihr Land und Leuthe
aus ihren sonstigen eignen, wol angewendeten und danahen auch gesegne-
ten Einkonfiten ohne ihrer lieben Unterthanen Beschwehrd?2.» — Ein Be-
weis von Gottes besonderer Gnade und Giite ist es, dal3 die ziircherische
Regierung «Kirchen und Schulen, Gottesforcht, Gerechtigkeit, Tugend,
Zucht und Ehrbarkeit aller Orten heget, einem wie dem andeten ohne
Ansehen der Person Recht wiederfahren lasset, die getreue, gehorsamme
Unterthanen bey ihren Rechten und Freyheiten handhabet und des Landes
Wolfahrt duBerst suchet; und daBl ein jeder unter dem Schutz derselben
in den Héusern des Friedens wohnen, seinem Beruff und Arbeit in guter
Sicherheit abwarten und darbey noch von dem Tau des Himmels, det
Feiste der Erden und die Volle von Korn und Wein genieflen kan®.

So ist Ziirich das Sinnbild eines wahrhaft gliicklichen Landes, wenn die
Beschreibung eines solchen also lautet: « Ein Land, in welchem der theute
Seelenschatz des gottlichen Worts rein und ohnverfilscht so erhalten witd,
daB nicht nur ein jeder solches in seinem Haus sicher lesen und er-
griinden kan, sondern auch noch an denen Orten, wo Gottes Ehre wohnet,
ohne Forcht und Hinternus durch treue Lehrer und Prediger in und durch
dasselbige zu der ewigen Selligkeit erbauet und bereitet wird; in welchem
itber das ein jeder seiner hohen Landesobrigkeit in allen vorfallenden An-
ligen sich als eines frommen Vatters getrésten, wider allen unbillichen Ge-
walt zu dem Thron ihrer Gerechtigkeit seine Zuflucht nehmen und d&-
selbst Hilff und Errettung finden und unter deroselben Schutz und Vor-
sorg in guter Sicherheit sein Acker, Weinberg und andere Giiter baueth,
pflantzen, die Friicht einsamlen und in all ander Weg seiner Arbeit, Hand-
thierung und Nahrung gebihrender Weise vorstehen und also vermittlest
derselben und sonderlich des géttlichen Segens noch etwas fiir sich bringet

1 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Illnau», 26. Februat 1736,
Reden, ZB Ms. L 819.

? «Anred bey der Brauch-Rechnungy, 23. Oktober 1737, Reden, ZB Ms. L 819.

3 «Anred bey der zu Illnau gehaltner Zehend-Verleyhung», 17. Juli 1738, Reden, ZB
L 819.

Ms.

158



kan: ein solches Land wird ja ein jeder billich fir hochgliiksellig
schitzenl.»

Leu steht im festen und beruhigenden Glauben, daf} «aus eines Herren
Treu und Liebe seiner Untergebnen Treu und Gehorsamme entstehet und
aus dieser hinwiederum auch die Liebe und Treu des Herren erweket und
gleichsam provociret wird. Desse allesse [orig.] mehreres Beweisthum wird
umsoda unndhtiger seyn, als in unserem geliebten Vatterland tiglich, stiind-
lich, ja augenblickliche Spuhren der Treu, Gnad, Liebe und Vorsorg des
hochsten gottlichen numinis und auch der weltlichen numinum sich sattsam
hervorthun?».

Die Erhaltung des Bestehenden

Die logische Konsequenz aus der Erkenntnis vom gottgewollten, et-
habenen Zustand des ziircherischen Gemeinwesens kann fiir Johann Jacob
Leu nur darin bestehen, daB er sich nach Kriften um dessen Erhaltung
bemiiht. Jede Verinderung der in jahrhundertealter Tradition griindenden
Staatsordnung konnte das mit Gottes Hilfe gliicklich Erreichte gefihrden
und alsogleich dem Verfall preisgeben. Deshalb spricht Leu mit eindring-
lichen Worten die Mahnung aus, «daB alle Abinderung der Regierungs-
Gesizen, wann solche auch etwann ungelegen und in ctlichen Stuken dem
eint oder anderen beschwehrlich sind, auszuweichen seye, weilen selbige
[die Abinderungen] meistens schadlich seyn». Undenkbar ist es fiir ihn,
daf die Satzungen revidiert werden kénnten «ohne offentliche Verwirrung,
Ausgelassenheit, Frechheit, Verachtung der Herrschafft und dergleichen
Presten, welche dem gemeinen Wesen zu seinem Verderben gereicheny.
Dagegen scheint ihm «nichts mehrers zu Festsezung der so hochst nuz-
lichen Einigkeit gedeylich als der alten Gesizen und Sitten Beybehal-
tung». Die Obrigkeit sollte es sich angelegen sein lassen, «allen Ursachen
der Verinderungen vorzukommen und zu sorgen, daf alle MiBbriuch,
Verkehrung der Gesizen, Unbillichkeiten und dergleichen unterwegen blei-
ben oder auffhéren und nicht dardurch Gelegenheit, Verinderungen zu
suchen oder einzufithren, genohmen werden moge». Die Geschichte lehrt
zwar, dal3 alle Regierungssysteme von Zeit zu Zeit einer Verinderung unter-
zogen wiirden, «jedoch je linger ein Regimentsform dauret, je gliikhaffter
selbige zu halten [sei] und hingegen die 6fftere Abwechslungen jederzeit

- ' «Anred bey der zu Ilinau gehaltnen Zehend-Verleyhungy, 20. Juli 1741, Reden, ZB Ms.
20,

* «Anrede be

TR y Vorstellung des neuen Landvogts zu Lauis», 15. August 1746, Reden, ZB
. L 820,

159



fiir gefahrlich und schadlich angesehen worden». So hegt er denn die Hofl-
nung, es werde «nicht nur ein jedes Rahtsglied nach seinen eigens iiber-
nehmenden Eydespflichten, sonder ein jeder Burger und darunter auch die,
welche wie ich einige [Abdnderungen] a° 1713 erlebt, wachen, daf3 hin-
konfitig nichts abgednderet werde».

Das ziircherische Staatswesen befindet sich nach Leus eigenen Worten
im glicklichen Zustand, als wahres Exempel fiir Friede und Ordnung, fiir
viterliche Firsorge auf seiten der Obrigkeit und fiir treuen Gehorsam
auf seiten der Untertanen anerkannt zu werden. Was konnte eine Ab-
anderung der Verfassung oder gar der Staatsform demnach anderes be-
wirken, als daf} sich alles zum Schlechten wenden wiirde? Auf dieser Ubet-
legung beruht Leus unerschiitterlicher Konservativismus.

Der Dienst am Vaterland

Der Staat ist fir Leu etwas Erhabenes, Gottgewolltes. Nur im festen
Verband des Gemeinwesens finden die Menschen angemessene und ge-
deihliche Lebensbedingungen, vermdgen sie ihr Streben und Trachten auf
Hoheres zu richten als nur auf den tiglichen Broterwerb. Deshalb gibt
es fiir ihn keine niitzlichere und wiirdevollere Beschiftigung als die, dem
Staate zu dienen: « Gleich wie alle und jede menschliche Handlungen ihren
gewissen Endzwek und Absehen haben, also ist unter denselben immet
einer nutzlicher, nohtiger und preiswiirdiger als der andere, ohnlaugbaht
aber gebiihret wol der Vorzug demjenigen Vorhaben, welches nebst der
Ehre Gottes sich griindet auff Leistung getreuer Diensten seiner Obrig-
keit und Vattetland, sittenmahl auBert dem, daB3 der géttliche Befehl und
die natiirliche Schuldigkeit uns hierzu verbiindet, dardurch ein gnidiger
Gott, ein freudiges und ruhiges Gewissen und ein guter Namm - als die
wahre Gliikselligkeit sowol hier als deteinsten dort — konfftig erlanget
wird 2. »

Johannes Leu berichtet uns in der Biographie seines Vaters, dal es des-
sen «bestindige Bemiichung» schon im Alter von zwanzig Jahren g&
wesen sei, «seine bisharige studia zu Nutzen seines Vatterlandes anzi
wenden®». Der Biirgermeister selbst, der sonst kaum je iiber sich und

! «Anrede an mn. gnd. Hht. Riht und Burger an der Regimentsbesazung», 13. Dezember
1766, Reden, ZB Ms. L. 820. — Im Hintergrund dieser die Unabinderlichkeit der Staatsverfassung
postulictenden Rede des Biirgermeisters Leu miissen die damaligen «biirgetlichen Unru%lﬁﬂ”
in der Republik Genf gesehen werden (1762-1768). — Zu Leus AuBerung iiber die ziirchetische
Vetfassungsreform von 1713 vgl. p. 101,

2 «Anred an mn. gnd. Hh. Rechenherren bey Ablegung meiner IVt. Ambtsrechnung?
7. Mirz 1740, Reden, ZB Ms. L 8zo0.

3 Biographie, ZB Ms. S 204 i, 1709 — vgl. p. 63f.

160



seine Leistungen spricht, bekennt am Ende seiner Laufbahn, dal} es zeit-
lebens seine «wahre und bestindige Begird» gewesen sei, «dem Vatter-
land auff all moglichste Weise zu dienen und die mir aufflegende Pflichten
und Schuldigkeiten zu erstatten®», und dal}, seit er dem Regimente an-
gehore, seine «innigste Begird und Vorhaben» sich darauf gerichtet habe,
wie er dem Gemeinwesen und dem Vaterlande niitzlich sein konne2 —
Die Betrachtung von Johann Jacob Leus staatsminnischer Laufbahn hat
uns gezeigt, wie intensiv und ausdauernd er dieses Ziel verfolgte. Im Kapi-
tel Uber seine Werke wird es sich nun erweisen, da3 er dem Vaterlande
nicht nur im politischen Bereich zu dienen trachtete, sondern schlecht-
hin in allem, was nach seinem Dafiirhalten dem Ansehen und der Ehre

des Standes Zirich und der gesamten Eidgenossenschaft zutriglich sein
konnte.

! «Anrede an mn. gnd. Hhr. Riht und Burger, da zu einem Burgermeister erwehlt worden,
16. Mai 1759, Reden, ZB Ms. L 8:zo0.

® «Antede an mn. gnd. Hh. Riht und Burger an der Regimentsbesazung», 21. Juni 1766,
Reden, ZB Ms. L 8:z0.

161



	Johann Jacob in seinen Reden

