
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 48 (1976-1979)

Heft: 1

Artikel: Johann Jacob Leu 1689-1768 : ein zürcherischer Magistrat und
Polyhistor

Autor: Vogt, Marianne

Kapitel: Johann Jacob in seinen Reden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Jacob Leu in seinen Reden

Bei der Betrachtung von Johann Jacob Leus Laufbahn im Dienste des

zürcherischen Staates haben wir festgestellt, daß die überlieferten Schriftstücke

kaum etwas aussagen über seine politischen Intentionen und
Handlungen. Nur in allgemeinen Wendungen hörten wir ihn gelegenthch über
die Pflichten und Aufgaben seiner amtlichen Stellung sprechen. Das
geschah meistens dann, wenn er im Begriffe stand, auf der Stufenleiter der
obrigkeitlichen Würden zu avancieren. Da bat er jeweils seine «gnädigen
Herren» in untertäniger Ergebenheit um eines der Ämter, die sie in ihrer
unbestrittenen Machtvollkommenheit zu vergeben hatten. Doch diese
Reden nehmen in der sorgfältig geordneten zweibändigen Sammlung von
Leus Vorträgen nur wenig Raum ein1. Viel zahlreicher sind die
Ansprachen, die er hielt, wenn er selbst die Obrigkeit repräsentierte und
also die Obliegenheiten der ihm anvertrauten Ämter erfüllte. Dann sprach
er als Landvogt zu den Kyburger Grafschaftsangehörigen, als zürcherischer
Gesandter zu den tessinischen Untertanen und als Säckelmeister oder
Bürgermeister zu den zürcherischen Räten, zur Bürgerschaft und zu den
versammelten Pfarrherren. - Meist bestand die Aufgabe eines obrigkeitlichen
Redners darin, die Untertanen zu Treue und Gehorsam gegenüber den
«gnädigen Herren» zu ermahnen, die Angehörigen des Regimentes aber zu
weiser Fürsorge für die ihrem Schutz und ihrer Befehlsgewalt
anheimgestellten Landleute. Er faßte dabei in eigene Worte, was seinen
Standesgenossen und der Obrigkeit, die er zu vertreten beauftragt war, als
Staatsdoktrin galt. Deshalb sind Leus Reden ebenso aufschlußreich als

biographisches Zeugnis wie als Dokument einer historischen Epoche. Er
hat sie im Verlaufe seines langen Lebens zu 140 verschiedenen Anlässen
verfaßt und stets nach Inhalt und Tenor dem jeweiligen Ort und Zweck
der Zusammenkunft angepaßt. In manchen finden die damaligen Zeitläufe

einen greifbaren Niederschlag, in anderen werden die Dinge des
Staates nur theoretisch erörtert. Wir stellen hier die erste, kleinere Gruppe
an den Anfang, weil sie in gewisser Hinsicht den Rahmen abgibt für die
«staatsphilosophische» Skizze, die Leu in den übrigen Reden entwirft.

Reden, ZB Ms. L 819 und 820, enthaltend 140 Vorträge aus den Jahren 1709-1768. - Vgl.
zu diesem Kapitel auch Plans Hubschmid: Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen Auf-
^ arung, Diss. Bern 1947, vor allem p. 94 bis p. 98 und p. 191 bis p. 201, sowie Emil Boßhart: Das
va eruche Zürcher Regiment, eine positive Form des Polizeistaates, Diss. Zürich 1910.

139



Zeit und Umwelt

Das Zeitalter, in dem Johann Jacob Leu lebt und staatsmännische

Verantwortung trägt, ist kein friedliches. Seine Kindheir fällt in die Jahre des

Pfälzischen Krieges (1688-1697); in der Jugend erlebt er mit wachem
Bewußtsein die Verheerungen und Schrecken des Spanischen Erbfolgekrieges

(1701-1714). Als König Ludwig XIV. von Frankreich im Jahre

1715 stirbt, darf Europa endlich auf eine Periode des Friedens hoffen.

«Il n'y a plus de Louis 14, und waß vormahls durch Canonen, wird jetziger
Zeit durch Alliances und Tractaten, auch Trohung außgerichtet», steht

in einem Brief zu lesen, den Leu im März 1726 von einem Basler

Korrespondenten erhält1. Aber die Erwartungen und Hoffnungen erfüllen sich

nicht. Schon 1733 bricht der Polnische Thronfolgekrieg aus (er dauert bis

1735), 1744 der Österreichische Erbfolgekrieg (bis 1748) und 1756 der

Siebenjährige Krieg. In der Eidgenossenschaft trägt man während dieser

langen und bewegten Zeit noch immer an den Folgen und Auswirkungen
des kurzen «innerlichen» Waffenganges von 17122.

Bei einer «Huldigungs-Einnahme» spricht Leu im Sommer 1736 als

Kyburger Landvogt über den Ruhm und die Ehre der weltlichen
Obrigkeiten3. Er macht dabei das Zugeständnis, daß den Regenten mitunter auch

aus kriegerischen Unternehmungen Ruhm erwachsen könne, doch sei dieser

ebenso schädlich wie vorteilhaft, «als da die einte Land vermehret, die

andere entkräfftet werden; wann der Fürst siget, seine Unterthanen bald

soviel als die Feinde leiden müssen, und was darin mit der einten Hand

auffgebauen, mit der anderen gleichsam wieder eingerissen wird». Auch

während des Österreichischen Erbfolgekrieges führt Leu seinen Zuhörern
bei verschiedenen Anlässen das Elend des europäischen Krieges vor Augen
und erinnert sie zugleich an die Segnungen, die sie in der Eidgenossenschaft

infolge des Friedens genössen4. Im sechsten Jahr des Siebenjährigen

Krieges äußert er sogar die Ansicht, daß «villeicht seith der Zeit, da die

Menschen auffgehört haben sollen, wild und barbarisch zu seyn, nicht so

viel Schlachten und Blutvergießen vorgegangen sind5». - Besonders ein-

1 Brief von Hans Conrad Wieland in Basel vom 6. März 1726, Korrespondenz, ZB Ms. >¦

506, p. 145.
2 Vgl. p. 75f. und p. i26f.
3 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Embrach», 3. Juni i73">

Reden, ZB Ms. L 819.
4 «Anrede bey Vorstellung des neuen Hr. Landvogts zu Lauis», 11. August 1744, und

«Anrede an die Hhrn. Mit-Ehrengesandten bey der ersten Session gehalten zu Lauis», 2. August

1745, beide Reden ZB Ms. L 820.
5 «Anrede an mn. gnd. Hhr. Räht und Burger an der Regimcntsbesazung», 20. Juni I7"1'

Reden, ZB Ms. L 820.

140



dringlich klingt Leus Aufruf zur Wahrung des Friedens in einer «Anrede»
an die zu Frauenfeld versammelten Gesandten des Standes Bern und des

Stiftes St. Gallen im Januar 1759: «Der förchterliche Schauplaz der dies-
mahl unter vielen europaeischen Potentaten auffgestellten landsverderblichen

Kriegstragoedie (derenhalben auch zu wünschen wäre, daß sich
baldest unter oder zwischend ihnen Compasciscenten zeigeten) solle billich einen

jeden Staat, ja jede Gesellschafft und Haushaltung, ja jedermänniglich auff-
weken, alle ersinnlichen Mittel auffzusuchen und zu gebrauchen, wie die
etwan auffstosende Zwistigkeiten und Mißhelligkeiten ohne dergleichen
nichts als Jammer und Eilend mit sich führende Gewaltthätigkeiten
berichtiget werden können1.» Hier zumal handelt es sich nicht bloß um einen

phrasenhaften Aufruf zur Wahrung des Friedens, sondern um eine
nachdrückliche Ermahnung an die eidgenössischen Konfliktsparteien, die fünf
Jahrzehnte zuvor im Toggenburger Krieg gegeneinander ins Feld gezogen
waren und die jetzt im Begriffe sranden, ihre Differenzen auf gütlichem
Wege für immer zu bereinigen2. In allen Streitigkeiten «viam facti» zu
vermeiden : das scheint dem Politiker und Patrioten Leu zeit seines Lebens ein
tiefes Anliegen gewesen zu sein3. - «Gleich wie ein Staat, wie wol
derselbe auch eingerichtet ist, durch Zwistigkeit, Mißtrauen und Mißver-
ständnus in Unglük, Zerstöhrung, ja auch gar in das Verderben gerahten
kan und bald mus, also wird hingegen ein Staat durch Einigkeit, vol-
komne Wolverständnus, reciprocirliches Vertrauen und eine Verfassung,
welche auff Recht und Billichkeit gegründet, nicht nur beglükt erhalten,
sondern auch emporgehoben4.»

In der Eidgenossenschaft des 18. Jahrhunderts entzündeten sich die
inneren Konflikte und Spannungen vornehmlich an den konfessionellen
Gegensätzen und Machtansprüchen. Schließt Leus friedfertige Haltung auch
diesen Bereich mit ein, ist die Toleranz ein Wesenszug seiner Persönlichkeit,

oder predigt er sie bloß dann, wenn es gilt, das Fortbestehen des
Staates zu sichern und zu retten? - Das Wohl des Staates ist ihm erklärtermaßen

oberstes Gebot und wichtigstes Anliegen. Alle konfessionellen und
weltanschaulichen Prinzipien haben sich dem unterzuordnen. Wenn dem
Staate Gefahr droht, dürfen selbst die heidnischen Türken zu Hilfe ge-

1 «Anrede an die Hh. Gesandte von Bern und des fürstl. Stiffts St. Gallen auff der Conferenz
zu Frauenfeld», 30. Januar 1759, Reden, ZB Ms. L 820.

"Vgl- P- 75 f. undp. i26f.
Entwurf eines Briefes von Leu an Laurenz Zellweger in Trogen vom 2. Oktober 1732,

Korrespondenz, ZB Ms. L 510, Bl. 239.
«Anrede an die Hhr. Ehrengesandten auff der Jahrrechnungs-Tagsazung», 1. Juli 1765,

Reden, ZB Ms. L 82-820.

141



rufen werden1. Andererseits kann sich aber Leu die Welt ohne einen
göttlichen Schöpfer und allwissenden Herrscher gar nicht denken: «Ja nur
allein der menschliche Leib, nur allein die Wunderwerck des Gesichts,
des Gehörs, der Nahrung und dergleichen geben gleichsam solch
göttliches Wesen zu sehen und zu greiffen. Und wann nun solches zum voraus

gesetzt ist, daß ein Gott seye, woran niemand, wie rauch und gottlos
er immer ist, ja wann er es auch wolte, zweifflen kan, so folget daraus

gleich nohtwendig der ihme als dem obersten Schöpfer, Erhalter und Herren

aller Dingen schuldige Dienste2.» Ein andermal entgegnet er auf die

rhetorische Frage, «ob es in der Welt Menschen (welche aber eher
Unmenschen zu nennen wären) gebe, welche völlig beglaubt seyen, daß kein

Gott seye», es wäre ganz sinnlos, dies zu untersuchen, «als nicht nur die

gantze Welt insgemein, sonder auch ein jedes der geringsten Geschöpffen
deutliche und überzeugende Kennzeichen eines allerweisesten und alier-

mächtigsten Schöpffers und die sich untereinandern anklagende und

entschuldigende Gedanken Kenzeichen eines gerechtesten Richters darlegen3».
Daraus folge die Pflicht, dieses allerhöchste Wesen zu erkennen und zu

verehren, was man «gemeinlich Religion heißet». Unter den «vielfaltigen
traurigen Früchten und Würckungen des durch den leidigen Sündenfall

verfinsterten Verstands und verderbten Willens» sei nun aber die
betrüblichste der unterschiedliche Begriff von diesem Gott und von den
göttlichen Dingen, also die Verschiedenheit der Religionen*. «Was für einer

Religion mann beypflichte», ist für Leu keineswegs gleichgültig, obwohl

«schon vor Zeiten und auch noch dermahlen bey vilen - leider! - auff

eine gotsvergesne Weis darfür gehalten worden und wird5». Ihn dünkt

solcher «Allermannsglauben» höchst bedenklich und gefährlich. Zum

Exempel hält er seinen bäuerlichen Zuhörern denn auch gleich vor, wie

«ohngeziemend und höchst widrig» es dem Allmächtigen sein müsse, wenn

man ihn «auff eine verkehrte und ohnanständige Weise» verehre «durch

aberglaubige und götzendienstl. Handlungen in Zerfleischung der Haut mit

Geißlen, Götzenbildern, Dahersagung [von] Wörtern, die mann nicht

verstehet, Unterlassung des Fleischessens mit Sattessen von den besten

Fischen, Tauffen der Gloggen und dergleichen ungottesdienstlichen Übun-

1 Vgl. p. 73-
2 «Vorstellung Hr. Felix Ammans VDM zu einem Pfarrer zu Bauma», 29. Juni 1738, Reden,

ZB Ms. L 819.
3 «Vorstellung Hrn. Hans Heinrich Heitzen zu einem Pfarrer in Lauffen», 15. Dezember I737>

Reden, ZB Ms. L 819.
1 «Vorstellung Hrn. Johannes Krämers zu einem Pfarrer zu Feiten oder Veitheim», 10. Ju"

1740, Reden, ZB Ms. L 820.
5 Vgl. Anm. 3.

142



gen, worzu noch komt, daß ein solcher Satz und Meinung auch der
menschlichen Gesellschafft die höchste Gefahr und Schaden zuziehen muß,
wann unter dem Schein der Religion die Laster gleichsam gerühmt und
befohlen, wann Treu, Glauben, Zucht und Ehrbarkeit nach der Priestern
Gutbefinden gebrochen und verletzet wird, ja wann die Laster den Göttern

selbst zugeschriben werden, oder auch wann sich ein geringer Geistlicher

über alle Kayser und Könige erheben und das Recht, selbige zu
setzen und zu entsetzen, auch die Unterthanen von der Pflicht der
Gehorsamme zu erledigen anmaßen kan, wann für erlaubt gehalten wird,
die Religion mit dem Gewalt der Waffen zu äuffnen, den Ketzeren keinen
Glauben zu halten, sich zweydeutiger Wort zu gebrauchen und ein Theil
der Wahrheit in dem Gemueht zurukzubehalten und dergleichen
Gefährlichkeiten mehr1». Knapper gefaßt erscheint Leus Urteil über die
Konfessionen in einer anderen Rede : Es hätten sich selbst unter den Christen
sehr verschiedene Formen des Gottesdienstes entwickelt, «da einiche bey
selbigem viel ohnnöhtigen und abergläubigen Pomp, Kostbarkeiten und
Ceremonien bezeigen und gebrauchen, andere aber selbigen begründter
ohne solche fürnemlich in der Predig, Lesen und Hören des göttlichen
Worts, Gebrauch der h. Sacramenten, andächtigem Gebett, Gesang und
Allmosen zu leisten suchen2». Zu den «andern» zählt Leu insbesondere
die Christen zwinglianischen Bekenntnisses. Nach seinem Dafürhalten ist in
Zürich durch die Reformation der «wahre, christenliche und unge-
zweifflete» Gottesdienst eingeführt worden, «nicht zwahr darum, daß wir
darin von Jugend auff in den Kirchen und Schulen unterwisen, denselben
von unseren Eiteren gleichsam ererbt, derselbe von unserer Landesobrigkeit

angenohmen und uns lange Zeit wol darbey gegangen, sondern
vielmehr, weilen wir bey demselben antreffen die Gemerckzeichen, welche
der wahre Gottesdienst haben solle3», nämlich die Erkenntnis und
Verehrung Gottes zum Heil der Menschen. Im zwinglianischen Protestantismus

erkennt Leu die einzig wahre und richtige Form des Gottesdienstes

und des Glaubensbekenntnisses. Die enge Verflechtung von
Kirche und Staat im Zürich des 18. Jahrhunderts bringt es mit sich, daß
er diese Überzeugung wieder und wieder auszusprechen Gelegenheit findet,
vor allem dann, wenn er als Kyburger Landvogt den Kirchgemeinden
ihre von den «gnädigen Herren» in der Stadt bestellten neuen Pfarrer prä-

«Vorstellung Hr. Felix Ammans VDM zu einem Pfarrer zu Bauma», 29. Juni 1738, Reden,
/-BMS.L819.

«Vorstellung Hrn. Johannes Krämers zu einem Pfarrer zu Feiten oder Veitheim», 10. Juli
1740, Reden, ZB Ms. L 820.

«Vorstellung Hr. Hans Caspar Sultzers zu einem Pfarrer zu Pfungen», 12. November 1741,
Reden, ZB Ms. L 820.

143



sentieren muß. Niemals aber tritt er für eine Bekehrung der katholischen
Länder und Stände ein; «die Religion mit dem Gewalt der Waffen zu

äuffnen», scheint ihm verwerflich und unstatthaft1. Er respektiert durchaus

die bestehende Ordnung und ist nur dort intolerant, wo es sich um die

Form des Gottesdienstes im eigenen, zürcherischen Vaterland handelt.

Da gilt es vor allem, jede Abweichung vom rechten Weg des Glaubens

und der Glaubensausübung gegen den «Aberglauben» und gegen die

«Ruchlosigkeit» hin zu verhindern2. Wie zwischen Skylla und Charybdis
muß das Schiff der zürcherischen Staatskirche zwischen pietistischer
Schwärmerei und deistischer Gottlosigkeit hindurchmanövriert und auf

dem rechten Kurs gehalten werden. Besonders groß ist die Gefahr, die der

Kirche von den «Irr- und Freygeistern» droht, welche ein «äußerliches»,

institutionalisiertes Lehramt für unnötig halten und sich gar einbilden, es

genüge, wenn jeder «seinem einwendigen Lehrer Gehör gebe» und
nachfolge, «oder aber einem jeden auch freystehe, zu lehren, oder daß das

Wort Gottes in denen Gemeinden allein vorzulesen und nicht auch zu er-

klähren seye». Leu hält das Lehramt für nötig, «damit die Glaubige in

solch heiliger Erkantnus täglich wachsind und gestärket werdind,

wie dann der wahre Glaub aus dem Hören, das Hören aus dem Predigen

und das Predigen aus dem Senden komt3». Nicht minder aber sind die

«Weltherzen» zu tadeln. «Ob sie schon fürnehmer und gelehrter» seien,

müßten die Pfarrer und Lehrer denselben doch allezeit ihr « Mißvergnügen
und Unwillen offenbahrlich » zeigen, dagegen aber die wahrhaft Frommen

und «Gottseiligen, solten sie auch nur gering und von wenigem Gaben»

sein, ihrer besonderen Liebe und Freundschaft teilhaftig werden lassen4.

«Bey der dermahligen Lebensart» muß man aber selbst bei der Wahl der

Geistlichen äußerste Vorsicht walten lassen; jedenfalls ist «wol ein frommer

einem andern mit andern Gaben und Gelehrte wolversehenen bald
vorzuziehen5».

Es gibt zu jener Zeit in Zürich nicht nur überzählige und stellenlose

Pfarrer, die amtierenden sind - zumal in den ländlichen Gemeinden -

oft schlecht besoldet, von Haus aus nicht vermögend und walten ihres

Amtes ohne innere Berufung. Viele vernachlässigen sowohl ihren
kirchlichen Auftrag als auch die ihnen anvertrauten Gemeinden. Bei verschie-

1 Vgl. p. 143.
2 «Vorstellungs-Rede bey der Vorstellung Hrn. Hans Martin Wägmanns zu einem PfarK

zu Pfäffickon», 4. März 1736, Reden, ZB Ms. L 819.
3 «Vorstellung Hrn. Johan Rudolff Lavaters zu einem Pfarrer zu Fehr- und Rüegis-Altorn»,

1. Dezember 1737, Reden, ZB Ms. L 819.
4 «Anrede an ein wolehrwürdigen Synodum», November 1768, Reden, ZB Ms. L 820.

ä «Anrede an ein wolehrwürdig. Synodum», Oktober 1765, Reden, ZB Ms. L 820.

144



denen Anlässen sieht sich Leu deshalb genötigt, die Diener des göttlichen
Wortes an ihre Pflichten zu erinnern. Vor allem sollen sie ihren
Gemeinden in Wort und Tat ein Vorbild sein, denn bekanntlich lassen sich die
Menschen am ehesten durch das « Exempel » beeindrucken. Sie dürfen sich
keinen Lastern ergeben, müssen fleißig und leutselig sein und ihrer kirchlichen

und weltlichen Obrigkeit mit Ehrerbietung begegnen. Beim
Predigen sollen sie «die göttliche Wahrheiten deutlich, verständlich, ohne
rednerischen Schmink und allein eingebildete schmakhaffte, aber unbe-
greiffliche und unerbauliche Zierd-Reden» vortragen und lehren. «Nicht
ohne Noht» sollen «Presthaffte oder mit in die Augen fallenden
Leibsmängeln Behafftete» zum Pfarrdienst herangezogen werden1. Wer aber
einmal zum Seelsorger bestimmt worden ist, der hat seine Aufgabe in einer
seinem hohen Berufe angemessenen, mit Freundlichkeit vermischten «
Gravität» zu erfüllen2.

Geistliche und weltliche Gewalt

Mit welchem Recht schreibt überhaupt ein Vertreter der weltlichen
Obrigkeit den geistlichen Herren vor, wie sie sich zu verhalten und ihres
Amtes zu walten hätten? Im alten Zürich steht nicht nur die Wahl der
Pfarrer den Räten in der Stadt zu. Die Kirche als Ganzes ist der
staatlichen Gewalt unterstellt. Dazu äußert sich Leu in mehreren Reden mit
einer Entschiedenheit, die Einwände nicht gestattet3. Für ihn hat die
weltliche Obrigkeit der Kirche gegenüber vor allem die Verpflichtung
und den Auftrag, die Religion Zu schützen und die Gefahren, welche ihr
«von außen und innen zuwachsen oder angedrohet werden», abzuwenden4.

Sie ist verpflichtet, «in ihren Landen die Annahm, Erhaltung und
Ausbreitung der von ihren für wahr erkanten Religion nach Möglichkeit

zu besorgen und zu befördern5». Dies geschieht freilich nicht nur

In einer anderen Ansprache zitiert Leu das 3. Buch Mose, in dem geschrieben stehe, daß
die zum Priesterstand Geweihten keine «Leibesungestalt» an sich haben dürften. Es komme aber
gewißlich weniger auf die «äußerliche von allen Leibesmänglen und Gebrechen befreyte
Gestalt» an - «wiewol auch besser wäre, wann mann auch hierauff in Annahm der Kirchendiener
offters mehrere Acht hätte» -, als auf die «innerliche Reinigkeit, Heiligkeit, Tüchtigkeit und Un-
strafflichkeit» («Vorstellungsrede bey der Vorstellung Hr. Johan Jacob Freyen von Schaffhausen
zu einem Pfarrer zu Dägerlen», 12. August 1736, Reden, ZB Ms. L 819).

Vgl. Leus Reden «bey der Vorstellung Hr. Johan Jacob Freyen ...», 12. August 1736,
eden, ZB Ms. L 819, und «an einen wolehrwürdigen Synodum», 2. November 1762 und Oktober

1765, Reden, ZB Ms. L 820.
°Vgl.p.74.
4 «Anrede an einen wolehrwd. Synodum», 30. Oktober 1759, Reden, ZB Ms. L 820.
5 «Anrede an einen wolehrwd. Synodum», 4. November 1760, Reden, ZB Ms. L 820.

145



zum Nutzen der Kirche, denn die Religion trägt ihrerseits sehr wesentlich

bei zur Befestigung des Staatswesens. Leu erläutert diese These in

einem Vortrag vor der Synode, nachdem er sich und den Zuhörern die

Frage gestellt hat, ob wohl der Aberglaube oder der Unglaube einem

Staate schädlicher sei. Er kommt zum Schluß, daß es einem Gemeinwesen

gewiß zuträglicher wäre, eine «unrichtige als gar keine Religion zu

haben»: «Dann obgleich einige vorgeben, die weltliche Regierung könte

sich durch ihre Macht und Abstraffung des Bösen allein schüzen und

die Überzeugung von der Verbindlichkeit des Menschen gegen Gott
diene nicht darzu, gute Unterthanen zu machen, so wird mann doch auch

gestehen müssen, daß ohne eine solche Überzeugung oder sogenante

Rehgion die innerliche Festigkeit eines Staates ganz ungewuß und
unsicher wäre und die Leuthe, in deren Herzen und Gewissen selbige sich

nicht befindet, sich desto eher zu allerhand, auch den größten
Verbrechen auch wider den Staat verleithen lassen wurden, welche sie

ausweichen und unterlassen wurden, wann eine Erkantnus und Forcht Gottes

bey ihnen sich befünde, und danahen die Oberkeit sich auff keine
Unterthanen besser verlassen könne als auff die, welche nicht nur selbige,

sondern auch Gott förchten und welche ihre nicht nur aus Forcht der

Straffe, sondern auch um Gottes und ihres Gewissens willen gehorsam
sind1.»

In Zürich hat glücklicherweise die Reformation den grundlegenden
«Unterscheid des geist- und weltlichen Gewalts wieder offenbar»
gemacht, nämlich «daß jener nur in Vermannen, Lehren und Underweisen,

dieser aber in Befehlen, mit Gewalt und sonsten Zwingen &c. bestehe

und daß also, was von dem Dienst Gottes und geistlichen Sachen also

verordnet wird, daß die Burger darzu angehalten werden könne, solches

dem weltlichen und nicht dem geistlichen Stand zukomme und gehöre2». -
So spricht der einundzwanzig jährige Leu zu seinen Freunden im
Collegium Insulanum. In reiferen Jahren erkennt er, daß die weltliche Obrigkeit

ihren Auftrag zur Erhaltung und Stärkung der Religion besser nicht

durch Zwang und Gewalt wahrnimmt, denn solche Mittel widersprechen

grundsätzlich der Natur des Glaubens. Ausnahmen sind immerhin denkbar:

«Ein andere Beschaffenheit aber hat es mit den schwehrern Irrthüm-

meren, welche eintweder ein jeder, welcher seine Vernunfft recht

gebraucht, wol begreiffen konnte oder die das Hauptfundament des Glau-

1 «Anrede an einen wolehrwd. Synodum», 4. November 1760, Reden, ZB Ms. L 820.
1 «Diseurs von dem Recht der weltlichen Obrigkeit über die Kirchengüter», 19. Jul» r710'

ZB Ms. L 49218.

146



bens und Christenthums angreiffen und etwan mit Gottslästerungen, Ver-
werffung des oberkeitlichen Standes, Verwirrung und Zerstöhrung der
menschlichen Gesellschafft und des Staats begleithet sind1.»

Welches aber sind die Rechte, über die die Obrigkeit zur «Äuffnung,
Beybehaltung undBesterkung» der Religion gebietet, wenn sie auf Zwangsmittel

verzichtet? Sie sorgt dafür, daß die Kinder in den Schulen durch
tüchtige und «an der Anzahl genügsame» Personen unterrichtet werden,
sie läßt die Lehrer und Prediger sorgfältig ausbilden und wählt sie
gemäß ihren Fähigkeiten aus, sie errichtet Kirchen und Schulhäuser, nimmt
die Einteilung der Kirchen- und Schulbezirke vor, schreibt Synoden aus,
kontrolliert die Pfarrer und Lehrer und übt über sie die Gerichtsbarkeit
aus, wenn dies nötig ist2. - Es sind allerdings auch Kompetenzstreitigkeiten

zwischen den beiden Instanzen denkbar, zum Beispiel hinsichtlich
der Kirchengüter oder des kirchlichen «Strafamtes». Leu befaßt sich
damit wiederum in zwei Vorträgen im «Collegium der Lehrnsbegierigen3».
Daß die katholische Kirche den weltlichen Obrigkeiten die Verwaltung
und das Recht über die Kirchengüter entrissen habe, bezeichnet er als
eine ihrer ärgsten Verfehlungen. Der unmäßige Reichtum der Kirche habe
die Reinheit der christlichen Lehre gefährdet. Da einem jeden Volk von
Gott Gewalt verliehen worden sei über alles, was sich auf seinem
Territorium befinde, stehe ihm auch das Recht über die Kirchengüter zu. -
Im «Strafamt» verläuft dagegen die Grenze zwischen weltlicher und geistlicher

Gewalt nicht so geradlinig. Hier sei es die Pflicht der Prediger, die
Laster und die Lasterhaften zu bestrafen. Selbst die weltliche Obrigkeit
sei dem Strafamt der geistlichen Lehrer überantwortet, « dann obgleich die
Lehrer und Prediger dem obrigkeitlichen Gewalt unterthan sind, so
erkennen sie doch in Ansehung ihres Ambts keinen andern Herren als
allein Christum an und ist eigentlich dise Bestraffung ein Werk des
h. Geists welcher durch die Diener des Worts redet und
vermannet». - «Ist aber bey dem Straffambt insgemein eine geziemende
"rudenz und Fürsichtigkeit höchst nöthig, so ist gewüßlich die Bestraf-
fung der Lastern deren Obrigkeiten mit sonderbarer Circumspection und
fursichtiger Klugheit vorzunehmen, damit nicht das Straffambt des h.
Geists zu einem Anlaaß gebraucht werde, die Unterthanen ihrer schuldigen
Gehorsamme zu vergessen zu machen und also nichts als Unruh, Un-

«Anrede an einen wolehrwürdigen Synodum», 3. November 1761, Reden, ZB Ms. L 820.
«Anrede an ein wolehrwürdigen Synodum», 2. November 1762, Reden, ZB Ms. L 820.
«Diseurs von dem Recht der weltlichen Obrigkeit über die Kirchengüter», 19. Juli 1710,

Ms. L 492l8) und «Von der einem Kirchendiener nöthig zu gebrauchen habender Prudenz in
öffentlicher Bestraffung der Lastern», ZB Ms. L 492a0 - vgl. auch p. 74.

H7



einigkeit und Wiederwillen in einem Stand zu pflantzen.» Bei persönlichen

Verfehlungen wie Ehebruch und ähnlichen Delikten seien die
obrigkeitlichen Personen gleich wie alle übrigen zu bestrafen. «Welche aber

von ihrem Ambt und Pflicht herkommen, als alzu große Strengigkeit und

Tyrraney, da soll doch in Bestraffung dieses auch die gebührende Distinction

gemacht werden, dann wann solche Strengigkeit durch
Einforderung übermaßiger Contributionen, Aufflegung schwehrer Lasten,
Untersuchung der Unterthanen öffentlich an dem Tag da mag ein

Lehrer wohl die Obrigkeit von solcher alzu strengen Regierung
abmahnen, doch auch so, daß er die Unterthanen zugleich anmahnne, daß

sie solchen Last gedultig leiden, für die Besserung derselben fleißig bitten,
dann auch die Obrigkeit, so nicht uberai die beste, denselben von Gottes

wegen vorgesezet und sie auch strengen Herren gehorsam zu seyn schuldig

seye.» Wo aber Zweifel bestünden über die Anwendung und
Auslegung des Gesetzes, da sollten die Prediger nicht gleich von der Kanzel

herab ihre Ansichten kundtun und meinen, «daß mann hierin zuerst sie,

wie vor diesem die, so auff der Cantzel Mosis gesessen, hierumb
befragen und ihrer Meinung nachkommen solle dann solche Gewalt

und Herrschafften in dem N. Testament ausgezogen». Vielmehr sollte der

Lehrer des göttlichen Wortes «durch ein geziemende Ehrerbietigkeit seine

über ein solche Sach waltende Bedenken der Obrigkeit nach der
algemeinen Regul Christi zuerst allein eröffnen und vorstellen und von
demselben ihre hierin habende Grund vernehmen, darbey aber nicht hartneckig
wider gegebne Grund bey seiner Meinung bleiben und solche auch dem

ganzen Volk zu Despect und Verkleinerung der Obrigk. vortragen Zu

wünschen wäre, daß durch vertrauwlichere Confidenz beyder Ständen in

jeder Republic der geistliche in Bestraffung der Lastern mit mehrer
Fürsichtigkeit verfahren und der weltliche desselbigen Vermannungen mit

mehreren Auffmerksamkeit annehmen thäte, so wurden durch dieß Mittel

vile Laster gewehret, den Unterthanen gegen ihrer Obrigkeit mehrere
Gehorsamme eingepflantzet und also jeder Staat in einen glükselligern Stand

gesetzt werden». - Staat, Obrigkeit und Untertanen: die drei Begriffe

begegnen uns in Leus Vortragsmanuskripten wohl häufiger als alle übrigen.

Was besagen sie im Zürich des 18. Jahrhunderts und im Denken eines

damaligen Magistraten? Wiederum versuchen wir, die Antwort auf diese

Frage in Leus Reden zu finden. Daß sich eine konsequent durchdachte

Staatstheorie daraus nicht herleiten läßt, liegt in der besonderen Art des

Quellenmaterials begründet. Eine Gliederung nach Themenkreisen scheint

immerhin möglich und sinnvoll.

148



Der Staat

Nach dem Willen Gottes lebt der Mensch nicht für sich allein, sondern
in einer Gemeinschaft: in der Ehe, in der Familie, in der Gemeinde der

Gläubigen und endlich in einer «bürgerlichen Gesellschaft», die man
gemeinhin Staat nennt1. Die Menschen haben sich vor Zeiten in dieser
Gesellschaft vereinigt, um ihr Leben in Ruhe und Sicherheit zubringen zu
können und in dem Vorhaben, einander zu helfen und beizustehen2. Weil
außerhalb dieses Staatsverbandes keine der kleineren «Gesellschaften»
bestehen kann, weder Familie noch Kirche, so ist er der ersprießlichste,
nützlichste und engste Bund zwischen den Menschen3. «Gleichwie aber
eine jede Gesellschafft durch ein gewisses Band zusammenverknüpffet,
unterhalten und fortgeführet wird, solches Band aber nichts anders ist
als die Vereinigung deren ein solche Gesellschafft ausmachender
Personen zu dem gemeinen Endzweck, solche Vereinigung aber nicht ohne

Verpflichtung und einer ausdrükenlichen oder stillschweigenden Einwilligung

bestehen kan, also hat sonderlich bey solch größeren bürgerlichen
Gesellschafften es nicht anders seyn können, als daß in denselben die
viele Mitglieder derselben unter sich selbst eingewilliget und sich
verpflichtet, einem oder mehrern zu gehorsammen, woraus sodann der Unterscheid

zwischend Oberen und Unteren, Obrigkeit und Unterthanen und
bey den ersteren und Obern sowol ein Recht und Gewalt, aller ihrer
Untergebnen Handlungen zu leiten, zu richten und zu dirigiren, als auch
eine Pflicht, darbey derselben zeitliches und ewiges Heyl zu suchen und
zu bcfürderen, bey den anderen und Unterthanen aber eine Unter-
werffung eines jeden Willens dem Willen der Oberen entstanden; welche
für das menschliche Geschlecht bey desselben verfallnem Zustand so heil-
samme, ja hochnöthige und ohnentbährliche Ordnung auch der
allerhöchste Regent Flimmels und der Erden nicht nur als das gedeylichste
Mittel, den Frid, Ruh und Sicherheit unter den Menschen beyzubehalten,
gutgeheißen, sondern auch bey des Menschen verbösert. Zustand zu
Beschützung der Frommen und Hinterhaltung der Bösen selbst verordnet und
angesehen hat4.»

Die Zweiteilung der menschlichen Gesellschaft in Obrigkeit und
Untertanenschicht ist demnach für Leu gottgewollt, nötig und unabänderlich, das

1
«Proposition bey Einnahm der Huldigung zu Ncfftenbach», 27. Mai 1736, Reden, ZB Ms.

!r 8I9.
2 «Anrede an einen wolehrwd. Synodum», 4. November 1760, Reden, ZB Ms. L 820.
'Vgl. Anm.

«Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Illnau», 26. Februar 1736,
Reden, ZB Ms. L 819.

149



«Regiment» vom höchsten Schöpfer eingerichtet und eingesetzt. Nirgends
in der Heiligen Schrift aber ist « eine gewisse Art, Form und Weise deutlich

vorgeschriben, wornach die Regimenter angestellet und geführet werden
sollind». Die verschiedenartigen Staatsformen beweisen vielmehr, «daß die

vielerley Formen und Weisen der Regimenteren mehr aus menschlicher

Erfindung als aus Gottes deutlicher Vorschrifft ihren Ursprung bekommen
habind». Gleichwohl hat man sich zu allen Zeiten darüber Gedanken
gemacht, auf welche Weise das Regiment am besten und gedeihlichsten
ausgeübt werden könne. Ohne «Gebrechen und Mangel» scheint keine

Regierungsform zu sein, und jede weist sowohl Vor- als auch Nachteile

auf. Über die demokratische etwa steht bei Leu zu lesen : « Obgleich
es bald am einfaltigsten und anständigsten scheinet, daß die gemeine Sachen

auch mit gemeinem Raht geführet werdind, so kan doch auch leicht

begegnen, daß, da ein jeder dem anderen gleich, sich keiner von dem
anderen regieren lassen will und daraus viel Unruh offters entstehet.» Daraus

wird gefolgert: «Es möchte also bey solcher bey einer jeden
Regimentsform sich zeigenden Vortheilen und Gefahren diejenige wol für die

beste, nutzbareste und fürtraglichste zu achten seyn, welche theils eines

jeden Volks anerbohrner Art, Natur und Gemüthsbeschaffenheit am ange-

mäßnesten und mit selbigen am ähnlichsten übereinkommet, theils auch

der ältesten und ersten Regierungsart am gleichesten ist, welche sonder

Zweiffei gewesen die ratierliche, da die Vatter über ihre Kinder und
Haushaltungen die Herrschafft gehabt und ausgeübet, da, wie leicht zu erachten,

die Vatter Liebe, Sanfftmuht und Milte gebraucht und eine getreue Sorgfalt

für derselben Unterhaltung und Beschützung bezeiget, denselben das

Ihrige nicht abgenöthiget noch sich mit derselben Gut und Blut zu

vergrößeren gesucht, wie dergleichen und andere Beschwerden aus denen

anderen nach und nach entstandnen Regierungsformen folglich erwachsen;

die Kinder und das Hausgesind hingegen ihnen ein kindliche Liebe und

Ehrforcht bezeiget, auch eine willige Gehorsamme geleistet und daraus

nichts anders als Fried, Ruh, Einigkeit und ein beglückter Wolstand

entstehen müssen1.»
Das weist auf jenen Grundgedanken hin, der in den meisten Reden von

Leu in irgendeiner Form ausgesprochen wird: «daß in einem jeden Staat

das Heyl und der Wolstand des Volks das erste und fürnembste
Gesetze seyn solle2», daß allenthalben Friede, Ruhe und Eintracht herr-

1 «Vorstellung Hrn. Landvogt Beat Zieglers zu einem Landvogt der Graffschafff Luggarus»,

August 1746, Reden, ZB Ms. L 820.
2 «Vorstellung Hrn. Tobiae Schellcnberg zu einem Pfarrer zu Pfungen», 19. Juli 1739» Rc"en'

ZB Ms. L 819.

150



sehen und der allgemeine Wohlstand wachsen möge. Das Volk soll glücklich
und «vor allen besorglichen Zufällen sicher» leben können1. Die Obrigkeit
aber ist dazu da, das Glück der Untertanen in väterlicher Fürsorge zu
befördern, und nichts ist beständiger «als die Ehr und der Ruhm, welcher
Regenten und Obrigkeiten von der Glükselligkeit und dem Wolstand ihres
Volks zuwachset, da sie sich erzeigen als die Sonn, welche nichts an sich
ziehet, als selbiges wieder ausgießen zu können2». Oder anders ausgedrückt:
Die Regenten sind «nicht allein pro se, sondern auch pro aliis und ihnen
anvertrauten Wolfahrt in dem Raht und an der Regierung3».

Die Obrigkeit

« Sowohl die Grundgesätze, welche die Natur in den Hertzen der
Menschen eingedruket, als die göttliche Gesätze, welche ein jeder in der Heil.
Schrifft lesen kan, lehren uns, daß die gröste und nöhtigste Pflicht einer
jeden Obrigkeit darin bestehe, daß sie mit all möglichstem Fleiß und Eyffer
sich angelegen seyn lasse, die von der Vorsehung ihrer Sorg anvertraute
Völker glükselhg zu machen, und zwahren nicht nur hier zeitlich, sondern
auch, soviel an ihren stehet, dort ewig4.» So heißt es in einer anderen Rede

von Leu. Er glaubt zu wissen, wie sich das angestrebte Ziel am ehesten
erreichen ließe: «Ein Obrigkeit machet also ihr Land und Unterthanen
glüksellig, wann sie alle Sorgfalt vorkehret, nicht nur dieselbige und ihr
Leib, Gut, Ehr und Freyheit von allem feindlichen Anfall und Gewalt
durch Bündnussen, Befestigungen, Anschaffung nöhtiger Wehr und Waffen
und Anführung ihrer Unterthanen zu erforderlicher Hilffleistung zu ver-
gaumen und auff den Fall auch zu beschützen, sondern auch in Ruh- und
Friedenszeiten unter ihnen gute Verständnus, Liebe und Freundschafft zu
pflantzen und zu unterhalten; wann sie Vorsehung thut, daß die Äker,
Wisen, Feld und Räben mit Fleiß gebauet und genutzet, dem Feur-, Wasser-

und anderen Schaden möglichst vorgebauet, Straßen, Brunnen und
anders zum gemeinen Gebrauch Nöhtiges in gutem Stand gehalten,
Gewerb und Nahrung, Kauffmannschafft, Handwerk und allerley Hantthie-
rung zur menschlichen Nohtdurfft und Bequemlichkeit eingeführt, geübet

«Anred an die Herren Vorgesetzte lobi. Zunfft zur Waag», 21. November 1709, Reden, ZB
Ms. L 819.

«Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Embrach», 3. Juni 1736, Reden,
ZB Ms. L 819.

3 «Anrede an mn. gnd. Hh. Räht und Burger an der Regimentsbesazung», 21. Juni 1766,
Reden, ZB Ms. L 820.

4
«Vorstellung Hrn. Hans Caspar Freudweilers zu einem Pfarrer zu Ellsau», 3. Juli 1740,

Reden, ZB Ms. L 820.

I51



und befürderet, auch die nöhtige Lebensmittel und ein gedeylicher Vor-
raht für allfällige Noht und Mangel angeschaffet, hingegen der schädliche

Fürkauff, Eigennutz und Wucher verhinderet und abgestellt, alle verderbliche

Verschwendung, unnütze Pracht, Hoffarth, Überfluß, Zechen und

Prassen verhütet, stark und gesunde Bettler und Faullentzer abgeschafft,

arme, krankne und ungesundne aber versorget, geheilet und unterhalten

werdind. - Noch glükselliger macht ein Obrigkeit ihr Land und
Unterthanen, wann sie selbigen die liebe Gerechtigkeit so wiederfahren lasset,

daß sie sowol zu dem End dieselbe mit nutzlichen, in Gottes Wort und

der Vernunfft gegründeten, nach Gewohnheit des Lands auch mit Zeit und

Orten übereinstimmenden Gesetzen versihet als auch die Vorsorg verfüget,
daß nach selbigen aller Orten Gericht und Gerechtigkeit ausgeübet, einem

jeden das Seinige zukommen und bleiben thüge, auch das Gute belohnet

und das Böse gestrafft werde. Am glükselligsten aber macht eine Obrigkeit
ihr Land und Unterthanen, wann sie sich beeyfferet, daß das liebe Wort Gottes,

die reine christenliche Religion und der wahre Gottesdienst in Kirchen

und Schulen unterhalten, geäuffnet und befürderet werde1.»
So erstreckt sich also die väterliche Fürsorge der Obrigkeit auf alle

Bereiche des öffentlichen und privaten Lebens und kennt auch da keine

Grenzen, wo es einzig und allein um das Seelenheil ihrer Untertanen

zu tun ist. Eine große Verantwortung lastet daher auf den Schultern

der Regenten, und ihre Sorgen und Mühsale sind billig die «schwersten

und meisten» zu nennen2. - «Es hat der allmächtige Stiffter alles obrigk.
Standes denselben versehen und begäbet mit großer Mayestät, Ehr, Hochheit,

Macht und Gewalt, ja die Regenten selbst seines Namens gewürdiget,
so daß mann die, so in solchem Stand sind, allseitig ehret, bey ihnen Hilff,

Schutz und Trost suchet, sich umb ihre Gunst und Gnad bewirbet, sie

auch über das in verschiedne Weise einen großen Vorzug, auch die Macht

zu befehlen und die Befehl zu volstrecken und insbesonder in denen

monarchischen Regierungen die Kayser, Könige, Fürsten und Herren noch

einen prächtigen Staat in Kleydungen, Auffwart, Bedienungen haben, in

kostlichen Gebäuen wohnen und in Pracht, Köstlichkeit und Überfluß

leben, so daß mann wol meinen möchte, daß nichts Herrlicheres noch

Glükselligeres in der Welt wäre als das Leben und das Ehrenamt großer

Fürsten, Herren und Regenten und daß sie gleichsam ein ausgelesnes

Muster aller weltlichen Glükselligkeit seyind. » Doch nicht auf den äußeren

Schein, sondern auf das «innerliche Wesen» kommt es an. Zieht man

1 Vgl. Anm. 4, p. 151.
2 «Proposition bey Einnahm des Dreyervorschlags zu einem Untervogt in dem änneren

Ambt», ji. Mai 1736, Reden, ZB Ms. L 819.

152



dieses in Betracht, so gewahrt man leicht, «daß in dem Regentenstand
von dem Höchsten bis zu dem Nidrigsten ein so große Menge der
Eitelkeiten, Haß, Neyd, Mißgonst, Gefahr, Sorgen und mühesamme Be-
schwehrden unter dieserer scheinbaren Herrlichkeit verborgen ligen», daß
schon der mazedonische König Antigonus habe sagen können, das

Purpurgewand, das nach außen so kleidsam erscheine, sei innen mit viel
Unglück, Sorge und Elend ausgefüllt. «Danahen es auch, obgleich es vielen,
ja bald den meisten unter euch bald lächerlich vorkommen wird, die
Frag nicht ohnbegründet entstanden, welcher Stand, ob der deren
Regenten oder aber der deren gemeinen Privatleuthen und Untergebnen
für glükselliger zu schätzen seye.» Nun führt Leu seinen Zuhörern die
schweren Pflichten eines Herrschers vor Augen, der sich «wie ein Vatter
des Lands und ein von Gott den Unterthanen gegebne Zuflucht bezeigen
solle», woraus «eine beständige sowol tag- als nächtliche Bemühung,
vielfältige Gemüth und Leib schwächende Arbeit» resultiere, ja sogar die
Versäumnis der eigenen Geschäfte und «Bekommlichkeiten», die alle dem
gemeinen Nutzen hintanzusetzen seien; «und also ein Regent unter dem
Scheindekel der Herrlichkeit sich gleichsam seiner Freyheir begibt1».

Noch in andern Vorträgen äußert sich Leu über die vielfältigen Pflichten
der Obrigkeit: Die Tugenden der Gottesfurcht und der Gerechtigkeit
sollten die «Grundsäulen» eines jeden Regimentes bilden; wenn das

Staatswesen auf ihnen gründe, so sei es wohlgebaut2. Bei anderer
Gelegenheit zitiert er einen Spruch des griechischen Gesetzgebers Solon,
«daß es daselbst wolgehe, wo rechtschaffne und tugendhaffte Leuthe mit
Ehr und Belohnung, böse und lasterhaffte aber mit verdienter Straff
angesehen werdind, zumahlen nicht zu laugnen, daß nach des Allerhöchsten
gesegnetem Obschirm die Belohnung des Guten und die Abstraffung des
Bösen die zwey stärksten Stützen und Säulen eines Regiments und Landes
seyen, worauff ein großer Theil derselben Erhaltung und Wolergehens
beruhe3». - Doch nicht im Namen der Menschen, sondern im Namen
Gottes werde die Gerichtsbarkeit ausgeübt. Daran gemahnt Leu die Richter
in der Grafschaft Kyburg mit ernsten und eindringlichen Worten4.

Von Gott haben die Regenten ihren hohen Auftrag erhalten, zu
seinem Ruhm und nach seinem Gebote sollen sie ihn erfüllen. «Es wird

«Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Oberwinterthur», 28. April
1736, Reden, ZB Ms. L 819.

2 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Pfäffickon», 8. April 1736,
Reden, ZB Ms. L 819.

| «Anred bey der Brauch-Rechnung», 17. Oktober 1736, Reden, ZB Ms. L 819.
«Anred bey denen zwey ersteren gchaltnen Graffschaffts-Gcrichten », 14. März und 13. April

"736, Reden, ZB Ms. L 819.

153



wol unnöthig seyn, weitläuffig auszuführen, daß wir in diesem menschlichen

Leben, wann änderst die Welt bestehen solle, der Oberkeit so

wenig als des Lebens selbst entbehren können, als ohne selbige kein

Mensch vor dem andern bleiben noch sich seines Lebens, Weib und
Kindern beständig versichern, viel weniger seine Haab und Güther einen

Augenblik geruhig besizen könte, sonder Recht und Gerechtigkeit sich

vielmehr in eitel Gewalt, Raub und Mord verkehren und alles zu Grund

und Boden gehen wurde, und daß hingegen der große Gott sich der

Oberkeit gleichsam als seines Werkzeugs gebrauche, unter deren Schuz

und Schirm vorderist er selbst als der einige wahre Gott erkennet,

geehret und angeruffen, das menschliche Leben in Fried und Ruh fort-

geführet, Schand und Laster soviel möglich verhütet, das Böse und die

Bösen gestrafft, das Gute und die Fromen und Guten geschüzet, die

Bedrängten errettet und also ein jeder in den Schranken seines Beruffs zu

allem Guten ermunteret werde1.»
Wo der Staat solcherart väterlich regiert wird, sollen die Untertanen

ihrer Obrigkeit auch wie einem Vater in treuer Liebe und ehrfürchtigem

Respekt zugetan sein. Keine irdischen Güter vermögen des Landes Glück

zu verbürgen, «wann nicht selbige mit dem kräfftigen Band des gnädigen

Wolwollens der Obrigkeit gegen ihrem Volk und der unterthänigen Liebe

des Volks gegen seiner Obrigkeit befestiget werden, und danahen ohn-

zweiffenlich der glükselligste Wolstand eines Landes darin bestehet, wann

die Obrigkeit und Unterthanen durch ein ohnzertrennliche gnädige und

unterthänige Liebe miteinanderen verbunden und verknüpffet sind». Ein

Regent aber kann «von aller seiner Macht und Herrlichkeit nichts mit sich

in das Grab nehmen als die Liebe des Volks, welche ihne auch nach der

Verwesung begleitet2». Deshalb will die Obrigkeit nicht in «knechtischer

Forcht» verehrt werden, sondern erwartet zum Dank für ihre «mit der

gehörigen Gerechtigkeit vermischte Sanfftmuth, Clemenz und liebreiche

Regierung» von ihren Mitbürgern und Untertanen «eine wahre, mit
gebührender Ehrforcht, Treu und Gehorsamme begleitete Liebe3».

Die Untertanen

Das Thema des untertänigen Gehorsams kommt in vielen Reden Johann

Jacob Leus zur Sprache und wird in allen denkbaren Formen abgewandelt.

1 «Anrede an mn. gnd. Herren Räht und Burger bey der Regimentsbesazung», 15. Dezembe

1759, Reden, ZB Ms. L 820.
2 «Proposition bey Einnahm der Fluldigung in der Kirch zu Martalen», 1. Juli 1736, Reden,

ZB Ms. L 819.
3 «Anred bey Vorstellung des neuen Hr. Landvogts zu Mendrys», 12. August 1744, "e '

ZB Ms. L 820.

154



Wie ein Leitmotiv zieht es sich durch die Ansprachen, die er als Kyburger
Landvogt und als zürcherischer Gesandter auf dem ennetbirgischen
Syndikat vor der nicht regimentsfähigen Bevölkerung hält (die zürcherischen
Stadtbürger waren keine Untertanen, weil sie durch ihre Zunftzugehörigkeit

zumindest indirekt am Regimente teilhatten). Welche Gedanken äußert
nun Leu als Magistrat und Repräsentant der Obrigkeit über den Srand der
Untertanen und «gemeinen Privatleute»? In der bereits zitierten «Proposition

bey der Huldigungseinnahm in der Kirch zu Oberwinterthur1» spricht
er nicht nur über die schweren Pflichten und drückenden Sorgen der

Obrigkeit, sondern auch über das für sein Empfinden glückliche und
unbeschwerte Dasein der Untertanen. Er versucht seinen minderbemittelten
Zuhörern gar einzureden, ihr Los sei doch wahrlich viel besser als jenes
der «gnädigen Herren» in der Stadt. Sie hätten sich nur ums tägliche
Brot zu kümmern und würden bei der Besorgung ihrer Geschäfte niemals

gestört. - In dem idyllischen Bild, das der Landvogt vom Leben des

Volkes zeichnet, gewahrt man, wie der Bauer «untertags seiner Hantthie-
rung, Gewinn, Verdienst und Arbeit nachgehet, seine Mahlzeit - so gut sie

ihme der liebe Gott beschehret - in guter Ruh genießet, des Abends mit
Friden zu seinem Bett hingehet, ruhig und ohn alle Sorgen biß an Morgen

schlaffet, auch sich dardurch an seinen Kräfften erhoffet, daß er des

Morgens wieder zu seiner Arbeit und Hantthierung frischer und munter»
sei. Unter dem Schirm der treu wachenden Obrigkeit führt er ein «ruhiges,
sicheres und glükselliges Leben2».

Haben die Untertanen nicht allen Grund, der Obrigkeit, die sich solcherart

für sie aufopfert, die ihnen «Gnaden, Schuz, Schirm, Obsorg, Hilffund
alles Gute» gewährt, dankbar zu sein? Ganz ohne Zweifel, und zwar vorab
«durch eyffrige Vorbitt bey Gott vor dieselbe, durch deroselben würdige
Hochachtung, Liebe, Ehrenbietigkeit, auch Leistung der ihnen schuldigen
Treu und Gehorsame3».

Was aber ist zu tun, wenn ein fehlgeleiteter Untertan, statt sich in der
Pflicht und Tugend der Dankbarkeit zu üben, die Obrigkeit «nicht als ein
solche» anerkennt, wenn er deren Befehle mißachtet und den bürgerlichen
und kirchlichen Frieden freventlich stört? Dann sollen ihm die
Regierenden anzeigen, daß sie ihn auch ihrerseits nicht mehr als Untertan zu
halten gewillt seien und ihn - «jedoch mit Überlassung seines
Vermögens» - des Landes verweisen, «damit nicht auch der gesunde Theil des

's Vgl. p. 153.
«Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Oberwinterthur», 28. April

1736, Reden, ZB Ms. L 819.
«Anrede bey der Huldigung zu Rapperschweil», 4. August 1761, Reden, ZB Ms. L 820.

155



Staats angestekt und ein äußerste Verwirrung, Verderbung und
Umkehrung der Kirchen und des Staats erfolge1». - Leu zieht indessen diese

Möglichkeit nur einmal in Betracht. Gemeinhin erwartet er, daß die Untertanen

den Eid halten, den sie ihren Landesoberen leisten, daß sie gottes-

fürchtig sind, der Obrigkeit wahre Liebe, Ehrfurcht, Fürbitte, Treue,
Gehorsam und Untertänigkeit erweisen, ein friedliches, stilles, ehrliches und

häusliches Leben führen, Zank und Zwietracht meiden und sträfliche
Frechheiten, Sünden oder Laster unterlassen, « damit durch euere pflichtige
Aufführung der Allerhöchste geehret, die Obrigkeit erfreuet und euer
zeitliches und ewiges Heyl befürderet werde2».

Dankbarkeit und Ehrfurcht gegenüber Gott und der Obrigkeit: das

ist für Johann Jacob Leu ein und dasselbe; keines kann für sich allein

geübt werden. Die Obrigkeit ist von Gott eingesetzt. Weil sie gnädig und

weise regiert, können die Untertanen ein gottgefälliges Leben führen und

für ihr zeitliches und ewiges Heil sorgen. So genügt es denn auch nicht,

wenn sie die «Dankesverpflichrung» gegenüber Gott in ihren Herzen

abstatten; sie sollen sie in ihrem ganzen Tun und Lassen bezeugen, «welches

letstere am besten geschehen kan und soll durch Ausübung aller
christgeziemend und gottgefälligen Pflichten gegen Gott, unserer gnad. hohen

Landes- und deren nachgesetzten Obrigkeit, gegen unsern Nebendmenschen

und gegen uns selbst3». - In einer anderen Rede führt Leu diesen

Gedankengang noch weiter aus. Wiederum spricht er über die Pflicht und

Tugend der Dankbarkeit und erklärt, daß dieselbe nicht besser erfüllt
werden könne «als durch gefliesne und getreue Abstattung unserer Pflichten

vorderist gegen dem großen Gott und Geber alles solchen Gutens durch

ein christgeziemendes Leben und Wandel, sodann gegen unserer hohen und

deren nachgesetzten Obrigkeit durch gebührende Gehorsamme, Treu und

Unterthänigkeit, weiters gegen uns selbst durch ein mäsigen, gerechten

und hauslichen Gebrauch solcher Gutthaten und letstlich auch gegen jeder-

männiglich in freundlicher, williger und getreuer Erstattung der einem

jeden von Ambts, Stands und sonsten zukommenden Gebühren und

Schuldigkeiten 4 ».

Die Forderungen, die Leu in dieser Ansprache an seine Zuhörer stellt,

gelten nicht allein für die Untertanenschicht, sondern für die Mensch-

1 «Anrede an einen wolehrwürdigen Synodum», 3. November 1761, Reden, ZB Ms. L 820.

2 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Pfäffickon», 8. April 173 >

Reden, ZB Ms. L 819.
3 «Anred bey der zu Illnau gehaltnen Zehend-Verlcyhung», 16. Juli 1739, Reden, ZB

L819.
4 «Anred bey der zu Illnau gehaltner Zehend-Verleyhung», 11. Juli 1737, Reden, ZB

L819.

156



heit insgesamt, denn sie selbst ist Untertan einem obersten Herrn und
Schöpfer. - Alles, was uns über Johann Jacob Leu berichtet wird, weist
darauf hin, daß er, was seine eigene Person betraf, dieser Lehre stets
eingedenk war und ihr getreulich nachlebte. Er war pflichtbewußt und
gewissenhaft, demütig und fromm, bescheiden und freundlich, arbeitsam nicht
aus äußerem Zwang, sondern aus sittlicher Überzeugung (der Müßiggang
galt ihm als «die gröste Pest eines Staats», als Ursprung «vieler, ja aller
desselben Ruin befürderenden Sünden, Schanden und Lasteren»; den Menschen

glaubte er zum Arbeiten geschaffen wie den Vogel zum Fliegen1). In
gleicher Weise verstand er das schöne Gemälde vom wohlgeordneten
Staatswesen, das er in so manchen Reden beschwört, nicht etwa als visionäres

Ideal, sondern als getreues Abbild der zürcherischen Wirklichkeit.

Der zürcherische Staat als Vorbild

Nahezu alle Reden von Leu münden in die wohlklingende
Schlußfolgerung « und haben wir durch Gottes sondere Gnad und Güte ein
überzeugendes Exempel an unserer gnädigen hohen Landesobrigkeit», am
zürcherischen Gemeinwesen2. Je nach dem Anlaß der Rede wird dieser
Leitgedanke abgewandelt. So kann es zum Beispiel heißen: «Wir in unserem
gehebten Vatterland haben zwahr auch von Zeiten zu Zeiten ein und
andere Kennzeichen des göttlichen Ernsts, jedoch jederzeit nur auffeine kleine
Zeit und mit seiner heulenden Gnad vermischet, verspühren müssen, viel
mehrere und vielfaltigere Proben aber der göttlichen Gütigkeit sowol in
dem Geistlichen als Leiblichen genossen und genießen selbige noch,
indemme selbiges mit dem Liecht der reinen, wahren und selligmachen-
den Erkantnus Gottes erleuchtet, von einer gnädigen und gerechten
Obrigkeit nach denen zum Besten und Erhaltung desselben zihlenden
guten und gerechten Satzungen geleitet und geregieret worden und wird
und ein jeder die süße Frucht des Fridens und das, was ihme Gott
gegeben und gegonnen, in Ruhe und Sicherheit genießen können und
kan3.» - Wiederum anders klingt das Motiv bei der «Huldigungs-Einnahm»

in Illnau. Da dankt der Landvogt dem allmächtigen Schöpfer
datur, daß er dem lieben Vaterland eine so gütige Obrigkeit und den zürche-

«Anred an mn. gnädige Herren Räht und Burger umb die Landvogtey Kyburg», 15. Juni
J735, Reden, ZB Ms. L 819.

- Zum Beispiel: «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Pfäffickon»,
8- April 1736, Reden, ZB Ms. L 819.

3 «Anred bey der zu Illnau gehaltner Zehend-Verleyhung», 12. Juli 1736, Reden, ZB Ms.

157



rischen Untertanen «ein williges und gehorsammes Hertz zu Erstattung
auch ihrer Pflichten nach gleicher seiner göttlichen Ordnung gegeben»
habe1.

Zürich kann sehr wohl auch zum Vorbild dienen, wenn man die
andernorts erhobenen Steuerauflagen in Erwägung zieht: «In unserem
geliebten Vatterland wissen wir durch des Allerhöchsten Gnad und Güte

und durch unserer gnädigen hohen Landesobrigkeit landsvätterliche

Vorsorg und Milte von solch letstern höchst beschwehrlichen Mittlen nichts,

sondern dieselbe besorget, beschützet und beschirmet ihr Land und Leuthe

aus ihren sonstigen eignen, wol angewendeten und danahen auch gesegneten

Einkönfften ohne ihrer lieben Unterthanen Beschwehrd2.» - Ein
Beweis von Gottes besonderer Gnade und Güte ist es, daß die zürcherische

Regierung «Kirchen und Schulen, Gottesforcht, Gerechtigkeit, Tugend,

Zucht und Ehrbarkeit aller Orten heget, einem wie dem anderen ohne

Ansehen der Person Recht wiederfahren lasset, die getreue, gehorsamme

Unterthanen bey ihren Rechten und Freyheiten handhabet und des Landes

Wolfahrt äußerst suchet; und daß ein jeder unter dem Schutz derselben

in den Häusern des Friedens wohnen, seinem Beruff und Arbeit in guter

Sicherheit abwarten und darbey noch von dem Tau des Himmels, der

Feiste der Erden und die Volle von Korn und Wein genießen kan3».

So ist Zürich das Sinnbild eines wahrhaft glücklichen Landes, wenn die

Beschreibung eines solchen also lautet: «Ein Land, in welchem der theure

Seelenschatz des göttlichen Worts rein und ohnverfälscht so erhalten wird,

daß nicht nur ein jeder solches in seinem Haus sicher lesen und

ergründen kan, sondern auch noch an denen Orten, wo Gottes Ehre wohnet,

ohne Forcht und Hinternus durch treue Lehrer und Prediger in und durch

dasselbige zu der ewigen Selligkeit erbauet und bereitet wird; in welchem

über das ein jeder seiner hohen Landesobrigkeit in allen vorfallenden An-

ligen sich als eines frommen Vatters getrösten, wider allen unbillichen
Gewalt zu dem Thron ihrer Gerechtigkeit seine Zuflucht nehmen und

daselbst Hilff und Errettung finden und unter deroselben Schutz und

Vorsorg in guter Sicherheit sein Acker, Weinberg und andere Güter bauen,

pflantzen, die Frucht einsamlen und in all ander Weg seiner Arbeit, Hand-

thierung und Nahrung gebührender Weise vorstehen und also vermittlest

derselben und sonderlich des götthchen Segens noch etwas für sich bringen

1 «Proposition bey der Huldigungs-Einnahm in der Kirch zu Illnau», 26. Februar 173 >

Reden, ZB Ms. L 819.
2 «Anred bey der Brauch-Rechnung», 23. Oktober 1737, Reden, ZB Ms. L 819.
3 «Anred bey der zu Illnau gehaltner Zehend-Verleyhung », 17. Juli 1738, Reden, ZB A

L819.

158



kan: ein solches Land wird ja ein jeder billich für hochglüksellig
schätzen1.»

Leu steht im festen und beruhigenden Glauben, daß «aus eines Herren
Treu und Liebe seiner Untergebnen Treu und Gehorsamme entstehet und
aus dieser hinwiederum auch die Liebe und Treu des Herren erweket und
gleichsam provociret wird. Desse allesse [orig.] mehreres Beweisthum wird
umsoda unnöhtiger seyn, als in unserem geliebten Vatterland täglich, stündlich,

ja augenblickhche Spuhren der Treu, Gnad, Liebe und Vorsorg des

höchsten gottlichen numinis und auch der weltlichen numinum sich sattsam
hervorthun2».

Die Erhaltung des Bestehenden

Die logische Konsequenz aus der Erkenntnis vom gottgewollten,
erhabenen Zustand des zürcherischen Gemeinwesens kann für Johann Jacob
Leu nur darin bestehen, daß er sich nach Kräften um dessen Erhaltung
bemüht. Jede Veränderung der in jahrhundertealter Tradition gründenden
Staatsordnung könnte das mit Gottes Hilfe glücklich Erreichte gefährden
und alsogleich dem Verfall preisgeben. Deshalb spricht Leu mit eindringlichen

Worten die Mahnung aus, «daß alle Abänderung der Regierungs-
Gesäzen, wann solche auch etwann ungelegen und in etlichen Stuken dem
eint oder anderen beschwehrlich sind, auszuweichen seye, weilen selbige
[die Abänderungen] meistens schädlich seyn». Undenkbar ist es für ihn,
daß die Satzungen revidiert werden könnten « ohne öffentliche Verwirrung,
Ausgelassenheit, Frechheit, Verachtung der Herrschafft und dergleichen
Presten, welche dem gemeinen Wesen zu seinem Verderben gereichen».
Dagegen scheint ihm «nichts mehrers zu Festsezung der so höchst nuz-
lichen Einigkeit gedeylich als der alten Gesäzen und Sitten Beybehal-
tung». Die Obrigkeit sollte es sich angelegen sein lassen, «allen Ursachen
der Veränderungen vorzukommen und zu sorgen, daß alle Mißbrauch,
Verkehrung der Gesäzen, Unbillichkeiten und dergleichen unterwegen bleiben

oder auffhören und nicht dardurch Gelegenheit, Veränderungen zu
suchen oder einzuführen, genohmen werden möge». Die Geschichte lehrt
zwar, daß alle Regierungssysteme von Zeit zu Zeit einer Veränderung unterzogen

würden, «jedoch je länger ein Regimentsform dauret, je glükhaffter
selbige zu halten [sei] und hingegen die öfftere Abwechslungen jederzeit

* «Anred bey der zu Illnau gehaltnen Zehend-Verleyhung », 20. Juli 1741, Reden, ZB Ms.
L 820.

«Anrede bey Vorstellung des neuen Landvogts zu Lauis», 15. August 1746, Reden, ZB
¦M.S. ]_, 820.

J59



für gefahrlich und schädlich angesehen worden». So hegt er denn die

Hoffnung, es werde «nicht nur ein jedes Rahtsglied nach seinen eigens
übernehmenden Eydespflichten, sonder ein jeder Burger und darunter auch die,

welche wie ich einige [Abänderungen] a° 1713 erlebt, wachen, daß hin-

könfftig nichts abgeänderet werde1».
Das zürcherische Staatswesen befindet sich nach Leus eigenen Worten

im glücklichen Zustand, als wahres Exempel für Friede und Ordnung, für

väterliche Fürsorge auf seiten der Obrigkeit und für treuen Gehorsam

auf seiten der Untertanen anerkannt zu werden. Was könnte eine

Abänderung der Verfassung oder gar der Staatsform demnach anderes

bewirken, als daß sich alles zum Schlechten wenden würde? Auf dieser
Überlegung beruht Leus unerschütterlicher Konservativismus.

Der Dienst am Vaterland

Der Staat ist für Leu etwas Erhabenes, Gottgewolltes. Nur im festen

Verband des Gemeinwesens finden die Menschen angemessene und
gedeihliche Lebensbedingungen, vermögen sie ihr Streben und Trachten auf

Höheres zu richten als nur auf den räglichen Broterwerb. Deshalb gibt

es für ihn keine nützlichere und würdevollere Beschäftigung als die, dem

Staate zu dienen: «Gleich wie alle und jede menschliche Handlungen ihren

gewissen Endzwek und Absehen haben, also ist unter denselben immer

einer nutzlicher, nöhtiger und preiswürdiger als der andere, ohnlaugbahr
aber gebühret wol der Vorzug demjenigen Vorhaben, welches nebst der

Ehre Gottes sich gründet auff Leistung getreuer Diensten seiner Obrigkeit

und Vatterland, sittenmahl äußert dem, daß der göttliche Befehl und

die natürliche Schuldigkeit uns hierzu verbündet, dardurch ein gnädiger

Gott, ein freudiges und ruhiges Gewissen und ein guter Namm - als die

wahre Glükselligkeit sowol hier als dereinsten dort - könfftig erlanget

wird2. »

Johannes Leu berichtet uns in der Biographie seines Vaters, daß es

dessen «beständige Bemüehung» schon im Alter von zwanzig Jahren
gewesen sei, «seine bisharige studia zu Nutzen seines Vatterlandes
anzuwenden3». Der Bürgermeister selbst, der sonst kaum je über sich und

1 «Anrede an mn. gnd. Hhr. Räht und Burger an der Regimentsbesazung», 13. Dezembe

1766, Reden, ZB Ms. L 820. - Im Hintergrund dieser die Unabänderlichkeit der Staatsverfassung

postulierenden Rede des Bürgermeisters Leu müssen die damaligen «bürgerlichen Unruhen

in der Republik Genf gesehen werden (1762-1768). - Zu Leus Äußerung über die zürcherische

Verfassungsrcform von 1713 vgl. p. 101.
2 «Anred an mn. gnd. Hh. Rechenherren bey Ablegung meiner IVt. Ambtsrechnung»,

7. März 1740, Reden, ZB Ms. L 820.
3 Biographie, ZB Ms. S 204 i, 1709 - vgl. p. 63 f.

160



seine Leistungen spricht, bekennt am Ende seiner Laufbahn, daß es

zeitlebens seine «wahre und beständige Begird» gewesen sei, «dem Vatterland

auff all möglichste Weise zu dienen und die mir aufliegende Pflichten
und Schuldigkeiten zu erstatten1», und daß, seit er dem Regimente
angehöre, seine «innigste Begird und Vorhaben» sich darauf gerichtet habe,
wie er dem Gemeinwesen und dem Vaterlande nützlich sein könne2. -
Die Betrachtung von Johann Jacob Leus staatsmännischer Laufbahn hat
uns gezeigt, wie intensiv und ausdauernd er dieses Ziel verfolgte. Im Kapitel

über seine Werke wird es sich nun erweisen, daß er dem Vaterlande
nicht nur im politischen Bereich zu dienen trachtete, sondern schlechthin

in allem, was nach seinem Dafürhalten dem Ansehen und der Ehre
des Standes Zürich und der gesamten Eidgenossenschaft zuträglich sein
konnte.

1 «Anrede an mn. gnd. Hhr. Räht und Burger, da zu einem Bürgermeister erwehlt worden »,
16. Mai 1759, Reden, ZB Ms. L 820.

2 «Anrede an mn. gnd. Hh. Räht und Burger an der Regimentsbesazung », 21. Juni 1766,
Reden, ZB Ms. L 820.

161


	Johann Jacob in seinen Reden

