Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 45 (1969-1971)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung der Eidgenossenschatft fur Huldrych Zwingli
Autor: Kobelt, Eduard

Kapitel: II. Teil : die ideale politische Gemeinschaft

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II. Teil: Die ideale politische Gemeinschaft

Im ersten Teil unserer Arbeit versuchten wir zu zeigen, wic Zwingli die
Eidgenossenschaft als Einheit erlebte. In einem zweiten Teil fragen wir nun,
welchen Wert Zwingli der Eidgenossenschaft zumil3t. Eine Antwort darauf
lif3t sich am ehesten finden, wenn wir untersuchen, welches fiir Zwingli die
beste politische Gemeinschaft, d. h. die beste Regierungsform gewesen ist.
Wir diirfen annehmen, dall wir damit gleichzeitig Zwinglis Vorbild fur
eine gesunde Eidgenossenschaft erhalten werden. Weiter haben wir nach
der Bedeutung ciner guten Regierungsform zu fragen, um erkennen zu
koénnen, welchen politischen Wert Zwingli der Eidgenossenschaft zukom-
men lif}t. Dies werden wir darzustellen versuchen mit einer Abhandlung
liber Zwinglis Begriff der Freiheit. Diese eher theoretischen Untersuchungen
sollen es uns erméglichen, tiber die wirkliche politische Bedeutung der eid-
genossischen Bilinde etwas auszusagen.

Die Regierungsformen

Wir gehen aus von der Abhandlung tber die beste Regierungsform in
der Einleitung zu den Jesaja-Erklirungen. Zwingli legt dort tiber mehrere
Seiten dar, worin die Vorziige der Monarchie und der Aristokratie liegen; —
eine Untersuchung tiber die Demokratie unterschligt er, obwohl er sie ver-
spricht. Er kommt dabei zum Schlul3, daf3 die Aristokratie tiber der Mo-
narchie stehe. Die Monarchie im eigentlichen Sinne sei die Regierungsform,
in welcher die Gesamtheit der Staatsgeschifte blof bei einem einzigen Men-
schen liegel. Diese Machtfiille in den Hinden eines einzelnen birgt Gefahren
in sich. Zwingli zeigt an Beispielen der Geschichte, ,,daB} nicht erst nach
zwei oder drei Konigen (wenn tGberhaupt ein Volk drei untadelige, und die
noch dazu in unmittelbarer Folge, besall), sondern nach dem ersten und
zweiten, ja sogar schon unter ein und demselben sich Gottlosigkeit cin-
geschlichen hat*2, ,\Wer iiber andere zu herrschen begehrt — wie kann der

YS VI s51: Monarchia proprie est, ubi summa rerum penes unum dumtaxat bominem est. ..

22 X1V 57, 8f.: Quumque protinus vetera contemplamur, adparet non iam post duos aut tres reges
(i modo tres ulla gens integros eosque continuos habuit ), sed post wmum et alterum, imo sub uno eodemque
irreligionem obrepsisse.

51



die Freiheit des Volkes dulden, geschweige denn, sich fiir sie einsetzen®1.
Zwingli glaubt jedenfalls nicht, dal3 es je eine Monarchie gegeben hat, , die
nicht bald schon unter den ersten Herrschern in eine Tyrannei verkehrt
worden wire“2. Die Tyrannei hinwiederum ist — das zeigt sich in allen
Schriften Zwinglis, wo er auf diese zu sprechen kommt — das schlimmste,
was einem Volk widerfahren kann. Hierin sieht er sich einig mit den meisten
seifiet Leits,

Die Aristokratie sieht Zwingli verwirklicht in den Gemeinschaften der
Stidte des christlichen Burgrechts, denen er die Jesaja-Erklirungen auch
zugedacht hat. Er definiert sie folgendermallen: ,,Die Aristokratie aber ist
nicht die ungeregelte und ohne Abstimmung des Volkes errichtete Herr-
schaft weniger, die den Staat an sich gerissen haben und ist auch nicht ohne
Haupt - d. h. nicht mit einem Oberbeamten versehen — (eine solche ndmlich
mit ihren Mingeln wird Oligarchie, d. h. Herrschaft weniger, genannt), son-
dern ist vielmehr die Herrschaft der Besten, welche einerseits durch Be-
schluf3 des Volkes geschaffen ist und andererseits geleitet durch ein Amt,
das durch allgemeine Abstimmung gewihlt worden ist. So, ihr Birger, wie
es eure Obrigkeit ist*4. Von dieser Herrschaftsform sagt er, sie sei fromm
und gottgefillig schon an sich, weil Herrschaft etwas Erhabenes und Ehr-
wiirdiges sei, besonders kraft derer, die sie fithren oder ihr gehorchen?.
Diese Optimaten sind nur um das Wohl des Volkes besorgt. Sie kommen ja
aus dem Volk, das sie aus seiner Mitte als die Besten iiber sich selbst et-

VZ XIV 7, 221 Qui ergo aliis imperare cupit, quoniodn libertatem populi ferre potest, nedum de-
Sendere? Zwingli unterstreicht auch in Ciceros ,,De officiis * S. 23 das Ennius-Zitat: ,,...keine
heilige Gemeinschaft noch Treue hat das Kénigtum®. (Tullius de officiis cum commentatiis
Petri Marsi; eiusque recognitione et additionibus. Paris, Geotg Wolff und Thielmann Kerver
1498.)

2 Z X1V 7, 28 Equidens arbitror nullam (erginze: Monarchian) unquam fuisse, quag non sit
mox cun primiis principibus in tyrannidem versa. (Vgl. dazu Atistoteles: Aufzeichnungen zur Staats-
theorie, 86b 20ff. und 13a 1ff. Ubers. Walter Siegfried, Koln 1967. S. 165 und S. 285 ff.)

3 Vgl. z.B. Erasmus: (,,Institutio principis christiani) ,,Ein nutzliche underwisung eines
Christenlichen fiirsten wol zii regieren®. Aus dem Lat. iibers. von Leo Jud, Ziirich, Froschauer,
1521. S. 7v: Ein tyrann ist ein solich thier, das under der Sunnen kein sehiitzlicher wunder oder schadlichers
nit ist, und das mee von allen verbast werd. (AnschlieBend Unterschied zwischen Tyrann und Kénig).

VZ XIV 9, 178, Aristocratia vero, quae non est paucorum, qui rempublicam invaserunt, confusa
potestas, neque populi lecta vel autoritate vel suffragiis, neque axépalog hoc est: nullo munita officio (haec
eninm oligarchia cum vitio vocatur, hoc est paucorum polentia), sed optimatum potestas est et populi inssu
constituta et officio, communibus suffragiis creato, directa. Qualis vestra est, o cives, rerum summa.

8 Z X1V 1o, 6ff.: Haer (erginze Aristocratia) religiosa est, cum se ipsa, quod augusta et honorata res
est imperium, tum bis, qui aut gerunt aut optemperant. Betreffend religiosa : , fromm** ist die heute wohl
etwas zu enge Ubersetzung von religiosus. Der Gebrauch bei Zwingli deutet darauf hin, daB in
diesem Wort die aktive Bedeutung von ,,gottesfiirchtig® und die — daraus wohl folgende — passive
von ,,gottgefillig™ enthalten sind. Vgl. die Deutung des Begriffs ,,fromm* in: Stricker: Selbst-
darstellung S. 123fF. und bes. Idiotikon Bd. I Sp. 1298: fromm.

g2



hoben hat. Wie sich Zwingli das in der Wirklichkeit vorstellt, zeigt er am
Beispiel Ziirichs!. Wir haben bei der Verwertung dieser Stelle zur Definition
des Begriffs ,,Volk* gesehen, dall Zwingli die aristokratisch gefiihrte
ctvitas mit einem Leib vergleicht. Es ist die Einheit eines Gemeinwesens,
die Ubereinstimmung von Volk und Obrigkeit, der Zwingli hochste Be-
deutung zumilB3t. Von hier aus kénnen wir auch verstehen, dall es Zwingli
trotz grundsitzlicher Ablehnung doch auch fir moglich halten kann, dal3
es hin und wieder gute Monarchen gibt, dann nimlich, wenn Volk und
Koénig in ihrem Willen iibereinstimmen. Das ist der Fall, wenn der Monarch
nur das Volkswohl vor Augen hat, was er aber nur kann, wenn er allein
Gott als seinen Lenker anerkennt?.

Fir jede Obrigkeit ergeben sich damit nur zwei Moglichkeiten, legi-
timerweise das Regiment zu fithren: entweder sie wird von Gott dazu be-
rufen oder wird vom Volk dazu ermichtigt. Dies macht eine Stelle aus dem
Commentarius deutlich, wo Zwingli die Tdufer angreift, weil sie jegliche
Obrigkeit ablehnen. Er weist darauf hin, da3 Christus dort, wo er gegen die
Obrigkeit zu reden scheine3, die Tyrannei meine und nicht aber die Mo-
narchie oder Aristokratie, dic durch Volksbeschlul3 oder durch gottliche
Berufung einem, der nicht mit dem Predigtamt betraut sei, angeboten werde.
Unter Tyrannei verstehe er aber eine Gewalt, die sich ein einzelner eigen-
michtig angemalt habe4.

Dieses Einverstindnis des Volkes mit der Obrigkeit kann sich auf
zweierlei Weise kundtun. Zwingli weist darauf hin in der Fidei exposito
bei der Auslegung der Matthdusstelle: Gebet dem Kaiser das Seine und
Gott das Seine. Er schreibt dort, dal} er unter ,,Kaiset* jede Obrigkeit ver-
stehe, ,,der die Herrschaft zukommt, entweder als Erbschaft gestattet oder
durch das Recht und die Gewohnheit der Wahl iibertragen®‘s. Das bedeutet,
daB3 in beiden Fillen das Volk damit einverstanden sein mufl. Wenn das

L zum Teil zitiert S. zo.

2Z XIV 11, goff.: ...nibil interim detractum esse cupientes ils monarchis ac regibus, quorum cor in
manu domini est quique in virtute domini gloriantur, non in suis opibus el exercituum copiis; quibus unum bhoc
in votis est, ut pie ac religiose religioso ac innocenti popilo praesint. Allerdings kénnnen auch schlechte
Konige mit dem Willen des Volkes ubereinstimmen, dann ndmlich, wenn das Volk ebenfalls
schlecht ist. Ein Beispiel ist Konig Zedekia (Jet. 34, 8f1.): Zedechias rex legem libertatis per se non
dedit, sed de consensu principum et populi buinsmodi foedus inierat. (Ms Car 11852, S. 2751.)

3 hier vor allem Matth. 20, 26 und Luk, 22, 26.

4 Z 111 870, 23ff.: Secundo peccant (etginze: catababtistae), dum non intelligunt Christum hie potius
de tyrannide loqui, quam de monarchia ant aristocratia, quae populi consensu aut vocatione dei illi offeratur,
qui verbi provincia non est mandata, Tyrannidem antems voco, ubi sumitur propria autoritate imperinm.
(tibets. nach HS X 215 ff.).

8S 1V 59: Per Caesarem enim intelligimus quemque magistratum, cui imperium est vel hereditario vel
electionis iure consuetudineque vel permissum vel traditum. Vgl. auch Z II 344, 20ff.

¥3



nicht der Fall ist, so bilden Volk und Obrigkeit keinen Kérper mehr, und
wir haben eine Tyrannei oder Oligarchie vor uns. Selbstverstindlich kann
auch Gott selbst einen Konig, eine Obrigkeit einsetzen, wie das aus dem
Commentarins-Zitat ersichtlich ist; Zwingli denkt hier wohl an Konige des
Volkes Israel, die als von Gott eingesetzt bezeugt sind. Zeitgendssische
Firsten hat er dabei kaum Augen gehabt. Diese zihlt er sicher alle -
sofern sie gut waren — zu denen, die ihr Amt mit dem Willen des Volkes
erhalten haben, wohl meist als ,,gestattete Erbschaft®.

Es ist wohl eine gleichzeitige gegenseitige Verpflichtung von Volk und
Obrigkeit auf das Recht, an die Zwingli denkt, wenn er von einer ,,Wahl
des Volkes* redet!. Da er Volk und Obrigkeit als Korper versteht, mul3 ja
eine Ubereinstimmung der Glieder vorhanden sein. Sicher aber kommt da-
bei dem Kopf die iiberragende Bedeutung zu. Es ist auf jeden Fall verfehlt,
eine Volkssouverinitit im modernen Sinne aufzeigen zu wollen. EHine
solche kann nicht gemeint sein, da ja ganz allgemein das Recht in jener Zeit
als ein iber allem stehendes und immerwihrendes gewulit wurde2. Wie aber
genau sich Zwingli eine Mitbestimmung des Volkes, vor allem in den erb-
lichen Monarchien, vorstellte, 13t sich nirgends erkennen. Ebenso schwierig
ist es herauszufinden, woher Zwingli solche Auffassungen bekannt gewor-
den sind. Es ist durchaus méglich, dal er dabei wieder von den Griechen
beeinfluBt ist, moglich aber auch, dal3 ihm die Lehren tiber die politische
Gemeinschaft eines Lupold von Bebenburg, Marsilius von Padua, Occam
oder Cusanus bekannt gewesen sind3. Mindestens scheinen solche Ideen det
damaligen Zeit nicht {remd zu sein. Auch Erasmus schreibt in seiner
Slnstitutio®: Erstlich sind kiinig umb keiner andren ursach willen, durch gemein ver-
willigung des volcks gesetzt worden, dann umb der dibertrefflichen tugend willen, die
man nentt heldisch, die da ist die nachsty der gittlichen, und meer dann menschlich'**,
Es darf jedoch nicht tibersehen werden, dal3 Zwinglis Ansicht nicht unbe-
dingt nur von Schriftstellern geprigt sein mul3, sondern ebensosehr von der
erlebten politischen Wirklichkeit.

Ohne des weitern auf dieses Problem einzugehen, glauben wir, dal3 wir
auf Grund des bis anhin Vorgebrachten geniigend gezeigt haben, daf3 fiir
Zwingli letztlich alle Regierungsformen — die er tibrigens allesamt als
magistratus bezeichnen kann5 — wofern sie nur entweder von Gott oder durch

1 Vgl. Kern: Recht und Verfassung, S. 76f1.

2 Vgl. Kern: Recht und Verfassung, S. 67.

3 Siehe Gierke: Genossenschaftsrecht, Bd. II1, S, 578 ff.

4 Erasmus: Institutio principis, S. 22v.

581V 59: Agnoscunt Graeci homines haec tria magistratus genera cum Iribus degeneribus vitiis:
monarchiam . ..

54



VolksbeschluB3 eingesetzt sind, gut sind. Der Anstof} zur Bevorzugung der
Aristokratie diirfte hauptsichlich Zwinglis Erfahrung gegeben haben. Das
Evangelium findet die stirkste Unterstitzung durch die Stadte, d. h. in den
Aristokratien. Diese Gemeinwesen koénnen weniger durch einzelne irre-
geleitet werden als in einer Monarchie, die von einem einzelnen beinahe
eine Ubermenschliche Stirke erfordert. Es ist darum bezeichnend, dal
Zwingli von einer gottlichen Monarchie reden kann!; Gott allein hat die
Kraft dazu. Denn an sich wire ja auch fiir Zwingli die Monarchie die beste
Regierungsform, wenn sie auf Erden nicht unmoglich wire?2.

Es sei in diesem Zusammenhang noch darauf aufmerksam gemacht,
dal Zwingli immer nur von Firsten und Konigen redet, nie jedoch das
Kaisertum erwihnt. Es fragt sich nun, ob dieses einfach stillschweigend mit-
gemeint ist. Dem glauben wir nur bedingt zustimmen zu diirfen. Sicherlich
ist auch das Kaisertum eine Monarchie, was seinen Aufbau betrifft. Der
Beste wird von den Kurfiirsten zu diesem Amte auserkoren. Es trifft also
in dieser Beziehung alles zu, was Zwingli iiber die Monarchie sagt. Hin-
gegen steckt hinter dem deutschen Kaisertum eine Idee? und nicht eine Art
Regierungsprogramm. Diese ist auf irgendeine Weise allen Menschen jener
Zeit noch eigen, sei es, daB sie in mehr oder weniger abgeschwichten For-
men im Kaiser den Reprisentanten des Deutschtums erkannten oder den
weltlichen Reprisentanten der Christenheit. Auch Zwingli hat hier, obwohl
oder gerade weil uns konkrete Aussagen seiner selbst dariiber fehlen, sicher
keine Ausnahme gemacht?.

Auf die Demokratie beziehen sich nur sehr wenige AuBerungen Zwinglis.
Wie schon erwihnt, bezieht er sie gar nicht niher in seiner Erérterung der
besten Regierungsformen ein. Gegeniiber Franz 1. definiert er sie folgender-
mallen: ,,Endlich kennen die Griechen die Demokratie - lateinisch tibersetzt
man (das Wort) zwar mit ,,Republik®, wobei aber (dieser) Ausdruck um-
fassender als ,,Demokratie’* ist —, wo sich offenbar die Staatsgeschifte, das
heilt die Herrschaft, in den Hinden der Biirger oder des ganzen Volkes
befindet, sofern alle obrigkeitlichen Behorden, Ehrenimter und Amits-
obliegenheiten in der Gewalt des ganzen Volkes sind““5. Diese Definition

VS 1V S. 128: ...ne Astrologi, et qui horum similes adversus numinis monarchiam belligerant instar
Qigantum . . .

*Z X1V g, 3ff. Ebenso unmoglich ist fiir Zwingli Platos ,,Republik® (Z XIV 7, 1ff.). Den
Hertschern billigt Plato iiberdies ja auch uneingeschrinkte Macht zu. (Vgl. Fliickiger: Natur-
recht, S. 152.)

3 Wir verstehen darunter nicht den modernen Inhalt dieses Begriffs, sondern riicken ihn niher
an den Begriff ,, Wissen*‘.

4 Vgl. Zwinglis Beziehung zum Reich S. 49ff.

581V 59 (z.T.nach der Ubersetzung HS XI 335: Agnoscunt postremo democratiam, quam

55



sagt uns nichts besonderes, ist jedoch interessant beztglich des Begriffs
respublica. Hier zeigt sich, dal} dieser Begriff wohl jede gerecht aufgebaute,
d. h. auf das Gemeinwohl hinzielende Regierungstorm umtalit. Respublica
kann also ziemlich abstrakt gebraucht werden. In diesem Zusammenhang
ist zu erwihnen, daBl Zwingli die Zeit der romischen Republik als Demo-
kratie bezeichnet!. Demokratie ist in diesem Falle Synonym zu Respublica,
wobei hier die Aristokratie mitgemeint ist, da Zwingli vom romischen
Senat der Friihzeit als von einer Aristokratie spricht2.

Hingegen ist es unwahrscheinlich, daBB Zwingli auch eine Monatchie als
Respublica hitte bezeichnen konnen. Stellen, von denen wir glauben, dal3 sie
unsere Annahme bestitigen, finden sich in den Einleitungen zu Jesaja und
Jeremia. In der Jesaja-Einleitung schreibt Zwingli von Moses, dall dieser
nicht ein Konigreich, sondern eine Republik eingerichtet habe3, und in der
Jeremia-Einleitung: ,,Wie der Mensch aus Fleisch und Geist besteht, o
christliche Mitbtirger, so auch die Kirche, so ein Konigreich, so eine Repu-
blik aus Geist und Leib®4. Zwingli trennt hier eindeutig die Monarchie von
der Republik, so wie die romische Republik oder Demokratie von der
Zeit der Monarchie, die Gott ermdglichte, um das romische Weltreich dem
Untergang preiszugeben®. Dall Zwingli den Begriff ,,Demokratie* in einem
so weiten Sinne und so unbestimmt brauchen kann und eigentlich nur
wenig iber ihn auszusagen vermag, scheint uns insofern verstindlich, als er
die Demokratie nirgendwo in seiner Zeit verwirklicht findet und sie sich
daher auch kaum vorzustellen vermag. Wir glauben ndmlich nicht, dal3 er
die Linder-Orte der EFidgenossenschaft mit ihren ILandsgemeinden als
Demokratien verstanden haté. Von der Demokratie weil} er, dal3 sie, wenn

Latini rem publican vertunt quidem, sed latiore vocabulo quam sit democratia ; ubi scilicet res, hoc est imperium,
penes populum publicum sive nniversum est, ut quum omnes magistratus, honores ac functiones in totius populi
sunt polestate.

LS VI s51: Iulins primus fuit Monarcha. Augustus, de quo hic mentio fit, secundus: nam antea De-
mocratia fuit octingentis annis. Vgl. dazu auch S IV 137,

2 Z XIV 6, 11112 In illa (erginze: aristocratia) enim non unus aliquis, sed aliquot erunt buiusmodi, ut,
quicquid incidat, quod unius tantummodo gerendum sit auspiciis, gualia sunt imperinm, censura, praefectura
et similia, iam quisque tuto ei provinciae admoveatur, ut non modo regius senatus, hoc est: senatus, qui vice
principis 5it, verum senatorii reges inre dici debeant, quod Pyrrbum factitasse pop(uli) Romani senatum per-
hibent.

3 Z X1V 8, 3ff.: An non Moses rempublicam, non regnum constituebat, quum chiliarchos, becatontarchos
reliquosque constitueret rei gerendae socios?

4 Z X1V 417, 748.: Ut homo carne et animo constat, o Christiani cives, sic ecclesia, sic regnum, sic res
publica spiritu et corpore.

5S IV 137: Potitur monarchia Caesar, Brutus solvit, ille ut Romana potestas quae iam sibi ipsi gravis
erat rueret; iste ut Tarquiniorum tyrannis evulsa aequitati futurae democratiae locum daret. Auch Babylon
bezeichnet Zwingli als Monarchie. (Ms Car I 1852 3111.)

¢ Dieser Meinung ist z.B. Fritz Blanke: Zwingli: Leben und Schriften. In: Die Religion in

56



verdorben, zu Aufruhr und Zusammenrottung fihrtl, die Aristokratie aber
zur Oligarchie2. Nun bezeichnet Zwingli die Fiihrer der Linder, falls sie in
bezug auf das Evangelium nicht seiner Meinung waren, meistens als Oli-
garchen3. Die Linder sind somit Oligarchien. Daraus ergibt sich, dal sie
als Aristokratien gegolten hitten, wenn sie beim rechten Glauben geblieben
wiren. Als Aufrithrer bezeichnet er vorwiegend die Tédufer, von denen er
annimmt, dal} sie die Obrigkeit ablehnen. Sie scheinen die Entartung der
Demokratie darzustellen.

In der Praxis hat Zwingli allerdings wohl nie so konsequent gedacht. Ein
grofler Theoretiker beziiglich der besten Regierungsformen war er nicht,
obwohl er sich auf die alten griechischen Philosophen als seine Gewahrs-
leute bezieht. Auch hier zeigt es sich, daf er diese nur soweitin sich aufnahm,
als er ihre Lehren mit seiner Gegenwart in Ubereinstimmung bringen
konnte, sonst hitte er diese Fragen bedeutend differenzierter behandeln
mussen.

Der Erorterung tber das Verstindnis des Begriffs ,,Demokratie® mul3
sich hier notwendigerweise eine Untersuchung tiber den Wert, den Zwingli
dem Volk als handelnde GroBe beimift, anschlieBen. So wichtig ihm das
Volk ist4 und so sehr ihm das Wohl des Volkes am Herzen liegt, scheint er
ihm gegeniiber ein gewisses MiBtrauen nicht verbergen zu konnen. Am
Ende eines Gutachtens iiber den Zehnten setzt er die Verse:

Schine pferd, wyte feld und der gmein man
sind starcke ding, der sy recht bruchen kan.
LafSt man sy inen selbs gar und gant3
liegend sy waist on frucht und pflant3s.

Zwingli glaubt also nicht, daB das Volk selbst seine Krifte nutzbringend
anwenden kann. Es bedarf einer Fihrungé. Im Archeteles spricht Zwingli
sogar ganz deutlich der Masse jegliche Zustindigkeit ab”.

Geschichte und Gegenwart, Handwérterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft, 3. Auf-
lage, Tiibingen 1962. Bd. V1, Sp. 1957, 4. Ebenso Wilhelm Oechsli: Zwingli als Staatsmann. In:
Ulrich Zwingli. Zum Gedichtnis der Ziitcher Reformation 1519-1919, Ziirich 1919. Sp. 82.

1S1IV s9; Z X1V 5, 4.

22.B.S1IV 59; Z X1V 5, 4.

32.B. Z VII 580, 13ff.; 681, 6ff.

1 Siehe S. 54.

8 Z 1V 360, 21

6 Z 111 870, 29ff.: Tyranniden: ergo omnibus probibet Christus ; nam alioqui ne in ovium quidem gregem
fieri potest, ut non aliquis aries reliquos antecedat,; sic et primarium in omni civitate esse oportet. Vgl. auch
Z 111 880, 13ff. und Ms Car I 185, S. 661.

" Z 1312, 16f.: Quis enim gentilium unquam philosophorum tam hebes fuit, ut multitudinis indicinm
anteferret paucorum, modo cordatorum, indicio ? aut quo venturum esset, si hodie multitudinis indicio staretur?...
Ebenso Z 1 375, 21: ...die vile macht nit die warbeit. Vgl. auch Z IX 460, 13 ff.

57



Allerdings finden sich auch AuBerungen, an denen scheinbar das Gegen-
teil bewiesen werden kann. Hiezu ist vor allem eine Stelle in Zwinglis Brief
an Ambrosius Blarer vom 4. Mai 1528 verwendet worden!. Dort schreibt er,
dal in Zirich alle MiBbriauche der Kirche nicht sowohl auf Befehl der
Inhaber der geistlichen und weltlichen Gewalt, als vielmehr auf Heischen
des Volkes abgeschafft worden seien2. Wie er das aber versteht, zeigt sich
im selben Brief etwas weiter unten. Er vergleicht dort den Christen mit dem
Biirger einer Stadt, der um das Wohl seiner ¢zvizas bemiiht ist. Dabei hat er
sich gegeniiber grundsitzlich drei Arten von zerstorerischen Kriften vor-
zusehen, die es auf unterschiedliche Weise zu bekidmpfen gilt. So wird in
gewissen Fillen der Christ gleich dem Biirger manches, was an und fiir sich
sehr schidlich ist, eine Weile dulden, aber nicht linger, als bis er es bei
erster Gelegenheit ausrotten kann. Dazu gehéren Messe, Bilder und der-
gleichen. Man ertrigt sie ,,bis alle, d. h. der groBere und gestindere Teil*3
erkennen, was von ihnen zu halten ist4. Auch hierin konnte man versucht
sein, nochmals einen Hinweis auf die Demokratie zu sehen. Entscheidend
ist aber die Wendung: ,,Man ertrdgt sie, bis*, d. h. bis man durch die Ver-
kindigung des Evangeliums die grofle Menge zur Einsicht gebracht hat,
dal sie aus freien Stiicken bereit ist, die MiBBbrduche zu beseitigen. Das nun
hat mit eigentlicher Demokratie, auch wie sie Zwingli definiert, gar nichts
zu tun. Ein Vergleich mit Stellen aus dem 39. Artikel seiner Auslegung der
Schlufireden ist hiezu wertvoll. Zwingli spricht dort ganz deutlich aus, dal3
gute Gesetze einer Obrigkeit nichts vermogen, wenn das Volk darauf nicht
vorbereitet ist, und sie als Zwang empfindet?. Daher ist es die erste Aufgabe

1 Wilhelm Oechsli: Zwingli als politischer Theotetiker, Tuticensia, Beitriige zur zlircherischen
Geschichte, Ziirich 1891. S. 111.

2 Ubets. Walther Kohler: Das Buch det Reformation Huldrych Zwinglis, von ihm selbst und
gleichzeitigen Quellen erzihlt. Minchen 1926. S. 166; Z IX 462, 184L.: ... atque bgc omnia, non tam
imperantibus apostolis et senioribus, quam postulante populo ?

3 Zur Bedeutung der Rechtsbegriffe ,,pars maiot* und ,,pars sanior® siehe: Ferdinand Elsener:
Zur Geschichte des Majorititsprinzips (Pars maiotr und Pars sanior), insbesondere nach schwei-
zerischen Quellen. Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, 73. Band, Kanonistische
Abteilung XLII Weimar 1956, S. 73-116 und 560-570. Vgl. auch allg. Gierke: Genossenschafts-
recht, Bd. 11, S. 48cff.

4 Nach det Ubersetzung in Walter Kohler: Buch der Reformation, S. 167; Z IX 466 (10ff.)
19ff.: Ex primis sunt missa et imagines ac similia; tolerantur enim ea, donec omnium animi videant (omnes
intelligo evidenter maiorem et saniorem partem), quid de eis sentiendum.

5 Z 11 330, 17,1 Demnach so ist nit gendig, das er (der Obete) git gsatzt kinne und wol wiisse ¢
urteilen, sunder er mdff ouch ein volck haben, das dem gsaty ghirig sye und im glouben gebe, und wiisse, welches
die rechie billichheit sye, by dero ir obrer hinhowe, oder aber, so sy von im gestrafft, wurdind sy wenen, sy wirind
beschwiéirt. Also folgt ouch zum ersten, das die obren vor allen dingen die rechten, waren erkantnus gottes sillend
under ir volck bringen. Das beschicht allein mit dem billen wort gottes, das die mentschen niiw macht, nit das
gealmet wort, sunder der geist gottes, der mit sinem wort wiirck?, Gleich, wenn auch unter andern Vor-
zeichen, argumentiert schon Flavius Josephus, indem er vom Gesetzgeber verlangt, dal3 et das

58



der Obrigkeit, die Predigt des Evangeliums zu gewihrleisten. Sie erreicht
damit, dall das Volk die Gesetze als Wohltat erkennt und sich darnach
richten willl. Der ,,gréBere und gestndere Teil” ist nur dort, wo er durch
das Evangelium geschaffen wird. So ist es eigentlich nicht verwunderlich,
daBl Zirich in Gemeinden, vor allem der gemeinen Herrschaften, die dem
Evangelium nicht von vorneherein zustimmten, immer wieder abstimmen
lieB}, denn die Predigt mulite frither oder spiter einen Umschwung bringen
und die Leute den wahren Glauben erkennen lassen. Von diesem Meht-
heitsprinzip meint Oskar Vasella2, dall Zwingli damit den Gemeinden ein
Recht gegeben habe, dal3 diese nie besessen hitten, also ein neues. Von den
innern Orten mag dies allerdings so empfunden worden sein. Zwingli
jedoch vermag nicht so zu denken. Auch fir ihn steht das Recht seit ehe
unverriickbar iiber allem fest. Dieses ist ein gottliches und kann dem Evan-
gelium nicht entgegenstehen. Das von den VII Orten als das iltere empfun-
dene Recht aber hat dies nach Ansicht Zwinglis und Ziirichs offensichtlich
getan und kann darum auch nicht als altes verstanden werden. Fir Zwingli
ist daher das dem Evangelium giinstige Mehrheitsprinzip das eigentlich alte
und unverschiittete Recht. Wir glauben nicht, dal} er je der Meinung war,
damit etwas Neues geschaffen zu haben. Es gibt zudem gentigend Belege,
an denen sich zeigen laBt, dal die Gemeindeautonomie schon wesentlich
frither in Erscheinung tritt3. Vasellas These ist daher in dieser Formulierung
unrichtig. Obwohl sie die Sicht der innern Orte richtig darstellt, wird sie
Zwinglis Denken in keiner Weise gerecht4.

Wir glauben, nun gezeigt zu haben, dafl Zwingli keinesfalls als Demo-
krat bezeichnet werden kann. Es ist hier nur noch zu untersuchen, wie weit

Volk unterrichte und von der Vortrefflichkeit seiner Gesetze iiberzeugen miisse. Flavius Josephus:
Contra Appionem CLXXVIIIr (Josephus de Antiquitatibus ac de bello Judaico. Latine
per Refinum. Venedig, Albertinus Vercellensis, 1499). Vgl. auch Z III 130, 14ff.

LV Z 11 330, 26ff.: Denn was hilfft gite gsatzt haben und aber daby nit ein gmut haben, dem das giit
gsatt gevalle? Also volgt, das giiten gsatzten aller meist gevolgt und gelebt wirdt, da man aller hillest das wort
gottes lert.

2 Oskar Vasella: Vom Wesen der Eidgenossenschaft im 15. und 16. Jahrhundert. Historisches
Jahrbuch im Auftrage der Gorres-Gesellschaft, 71.Jg. Miinchen und Freiburg 1952.

3 Karl Siegfried Bader: Dorfgenossenschaft und Dorfgemeinde, Bd. II, Weimar 1962,
S.182fF.; S. 188; S. 192; S. 204; S. 206ff.; S. 276; S. 293. Konrad Furrer: Geschichte der Kirche
und Gemeinde St. Peter Ziirich, Ziirich 1906, S. 8. Jakob Winteler: Geschichte des Landes Glarus,
Bd. 1, Glarus 1952, S. 259. Idiotikon, Bd. XIII Sp. 1ff. ZVIII 559; 2 VI III Nr. 171.

4 Aus demselben Grunde ist es fragwiirdig, wenn z. B. Rother meint, Zwinglis Ziel habe darin
bestanden, eine ,neue Eidgenossenschaft® auf evangelischer Grundlage zu errichten und
dabei auf Hans Salat weist, der schreibe, Ziirich wolle eine neue Eidgenossenschaft schaffen.
Siegfried Rother: Die religiésen und geistigen Grundlagen der Politik Huldrych Zwinglis. Ein
Beitrag zum Problem des christlichen Staa‘es. Erlanger Abhandlung zur mittleren und neueren
Geschichte. N.F. 7. Erlangen 1956.

59



Wilhelm Oechsli recht hat, wenn er glaubt, dall Zwinglis Staatsbegriff im
Grunde ein demokratischer seil und von Zwingli schreibt, er sei Republi-
kaner durch und durch und werde wohl neben Macchiavelli der erste
moderne literarische Verfechter des Republikanismus seinZ.

Zweifellos konnen wir bei Zwingli sogenannte ,,demokratische* Ele-
mente entdecken, wenn wir seine Theorien iiber die beste Regierungs-
form von unseren heutigen Staatslehren her beurteilen. Ebenso ist es
richtig, in Zwingli einen Republikaner zu sehen, insofern er jeder irgendwie
aristokratisch aufgebauten Gemeinschaft vor der Monarchie den Vorzug
gegeben hat. Wir glauben aber trotzdem nicht, dal3 diese Bezeichnungen zu-
lissig sind. Begriffe wie ,,Republikaner* und ,,Demokratie gehoren einer
neueren Zeit an, und ihr Inhalt ist bestimmt durch Staatslehren, die bereits
einen klaren Souverinititsbegriff erarbeitet haben. Die Zeit Zwinglis kennt
keine Souverinitit3 im modernen Sinne. Alles Recht steht tiber Volk und
Obrigkeit. Zwingli hat eine politische Gemeinschaft vor Augen, die nach
dem Evangelium ausgerichtet ist, dessen Inhalt und Forderungen von allen
echten Christen, gleich welchen Standes sie sind, in gleicher Weise erkannt
werden mullten. Die Frage aber, wer das Recht als solches am besten er-
kennen konne, ob dies das Volk als Ganzes, nur eine verhiltnismiBig
kleine Oberschicht oder gar ein Konig sei, stellt sich zu Zwinglis Zeit ein-
fach noch nicht zwingend. Darum scheint es uns, dal3 Oechslis Bezeichnun-
gen zu Millverstindnissen Anlaf} geben kénnten, weil sie einer Erscheinung
einen Namen geben, der aus einer andern Zeit einen ganz andern Sinn mit
sich bringt. Ganz sicher unrichtig aber ist es, wenn man Zwingli zu einem
ersten Verfechter des Republikanismus macht. Dies ist schon unmoglich,
weil Zwingli ja noch nicht im Besitze eines voll durchdachten Souverini-
titsbegriff gewesen ist. Wollte man dies aber daraus schlieBen, indem man
darauf hinweist, dal Zwingli die Vertragstheorie verfechte und der Mo-
narchie kritisch gegeniiberstehe, so ist das ebenfalls unzutreffend, da sich
solche Ideen von der Antike her tiber das ganze Mittelalter hinweg erhalten
haben*. Aber ganz abgesechen von allem, ging es Zwingli nie darum, beste

1 Oechsli: Zwingli als Staatsmann, Sp. 85.

2 Oechsli: Zwingli als Staatsmann, Sp. 81. Ebenso Hermann Wendorf: Zwinglis Stellung zum
Staate. In: Staat und Personlichkeit. Erich Brandenburg zum 6o.Geburtstag, Leipzig 1928.
S. 103. Die gleichen Ansichten vertritt, wenn auch etwas vorsichtiger, Hermann Escher in seinem
Aufsatz ,,Zwingli als Staatsmann®. Zwingliana, Bd. V, Ziirich 1931. S. 300.

3 Uber das Fehlen des Souverinititsbegriffs siche: Leonhard von Muralt: Zum Problem der
Theokratie bei Zwingli. In: Discordia concors, Festschrift fiirt Edgar Bonjour zu seinem sieb-
zigsten Geburtstag, Basel und Stuttgart 1968. Bd. 11, S. 388.

4Vgl. S. 54; ebenso: Staatslexikon: Recht, Wirtschaft, Gesellschaft, Bd. VII. Souverinitit:
Sp. 136ff.; ebenda, Bd. VIII, Volkssouverinitit: Sp. 353 ff.

6o



Staatsformen zu entwickeln, sondern die Welt der Heilsbotschaft zuginglich
zu machen. Mogen wir in manchen seiner Versuche ,,demokratische®,
,,s0ziale® und andere Ziige erkennen, so hat Zwingli diese sicher nicht als
solche empfunden, sondern als Forderungen aus dem Evangelium.

Als letztes haben wir nun noch Zwinglis Verstindnis der Theokratie zu
priifen. Es gibt nur wenige Stellen, die uns dariiber Auskunft geben. Die
einzige Stelle, wo er ausfiihrlich tber sie spricht, findet sich in seiner wich-
tigen Schrift In catabaptistarum strophas elenchus gegen die Taufer.
Dort bezeichnet er Israel als ein Konigreich von Priestern. Dies will er im
gleichen Sinn verstehen wie es Kineas tat, als er dem Pyrrhus gegentiber
von den rémischen Senatoren berichtete, sie wiren ihrer Wiirde wegen
lauter Konigel. Ein System von Zeremonien, hervorragende Gesetze und
Propheten, doch ganz besonders der Bund und die Freundschaft, die ihm
Gott schenkt, zeichnen dieses priesterliche Konigreich aus. Darum ist das
israelitische Volk vor andern Volkern ausgezeichnet und zwar beztiglich
seiner Stellung zu Gott und seiner vornehmen Abstammung wegen?2.
Dieses Konigreich, vor allem sein Bund mit Gott, wird aber durch die
Stihnetat Christi3 in die christliche Kirche aufgehen, und sein Priestertum
ist nun aus allen Volkern4.

Diese Stelle zeigt, dall Zwingli trotz seiner Lektiire des Flavius Josephus?
im Volke Israel nie eine eigentliche Theokratie gesehen zu haben scheint
oder wenn schon, nur fiir kurze Zeiten, beispielsweise in den Anfingen des
israelitischen Auszuges. Bald darauf hat ja Moses die Republik errichtet$,
die beibehalten wurde, bis Gott den Forderungen der Israeliten nach einem
Konig willfahren hatte. Aus einer Republik wurde eine Monarchie.

Man ist versucht zu glauben, Zwingli habe geradezu geflissentlich tber

1 Vgl. den ausfiihrlicheren Bezug darauf in der Jesaja-Einleitung Z XIV 6, 15 1L

2 Z V11 16o, 20ff.: ,,Ef eritis mihi reguum sacerdotale’ (siehe 2. Mos. 19. 6), ve/ ut nos interpretati
supus : ,eritis mibi regnum ex: sacerdotibus®. Hebrous enim habet regnun: sacerdotum, sed ad declinandum
ambiguitatem recte eruitur sensus ea forma, quam nos sequimur. Quemadntodun enim nescio an Pyrrhi an
alterius tyranni legati soenatum Romanum ex regibus esse dixerunt propter et gravitatem et maiestaten
soenatorunt, sic et universum regnum populi Isradlitici ex sacerdotibus vel sacerdotum regnum dicitur. Cunt
Dbropler ceremoniarum ordinem tum propler legis ac prophetarum prestantiam tum denique propter amicitiam
ac foedus, quod dominus, cum hac sua gente habuit. Antecelluit igitur populus Israéliticus omnes terrp popilos
stve in his, qup ad deum pertinent, sive qup ad generis nobilitatem. Ex uno enim ut omnes nati sunt, ita ex eis
natus est, qui unus ac solus rex et imperator gentinm omniun est factus. Qua qug maior nobilitas, ant qug par
gratia invenitur?

8Z V11 163, 8f.: Idewm ergo foedus, quod olim cum populo Israélitico, in novissimis temporibus no-
biscum Depigit, ut unus essemus cum eis populm, una ecclesia, et unum foedm quoqiie haberemus,

VZ V11168, 23fL.: ...: esse itidem regale sacerdotium, quod nunc ex ommnibus gentibus. ..

®z. B, Flavius Josephus: Contra Appionem, liber II fo. CLXXVIIIr; z. T. von Zwingli
unterstrichen (Z XII 384, 11ff.).

8 Vgl. S. 56, Anm. 3.

61



Bibelstellen, die auf eine Theokratie hinweisen konnten, hinweggesehen.
Recht eigenartig legt er beispielsweise eine Jeremia-Stelle aus. In Vers 8
im 2.Kapitel steht: Sacerdotes non dixerunt: Ubi est Dominns? et tenentes legem
nescierunt me, et pastores praevaricati sunt in me...1. Unter den sacerdotes, den
tenentes legem, versteht er die Priester und Pfarrer2. Die pastores hingegen sind
fiir ihn die reges, principes, praefecti ac magistratus3. Dal} er sich dabei auf
Epheser 4,11 beruft, macht alles nur noch unklarer, denn dal3 dort unter
doctores Obere verstanden werden konnten, ist etwas weit hergeholt.

Aus der Bibel also lernt Zwingli nirgends eine Theokratie im Sinne einer
Priesterherrschaft kennen. Immer ist die weltliche Obrigkeit auch vor-
handen. Auf sie kann der Prophet unter Umstinden einen grofien Einflull
ausiiben, deren Amt nimmt er aber nie selbst ein. Es ist daher sinnlos, wenn
man glauben mochte, Zwingli habe in Zirich eine Theokratie in der eigent-
lichen Bedeutung des Wortes errichten wollen. Fiir ihn gab es sie hochstens
in der Theorie oder bei den Heiden, nie aber bei Juden und Christen. Es ist
ja bekannt, wie heftig Zwingli die weltlichen Wiirden der Bischofe als einem
Hirten nicht geziemende geiflelt. Wollte man andererseits aus seiner Fot-
derung, daB sich die weltlichen Gesetze nach dem Evangelium auszurichten
haben, schlief3en, dal3 auf diese Weise ein theokratisches Gemeinwesen ent-
standen wire4, wiirde man damit den Begriff ,, Theokratie iiberfordern und
entwerten, da man in diesem Falle jedes staatliche Gebilde bis hinein in die
Aufklirung als Theokratie bezeichnen miufite®.

Nachdem wir die verschiedenen Regierungsformen durchgearbeitet
haben, miissen wit nun untersuchen, was denn eine gute Regierungsform
ausmacht. Unseres Erachtens sind es zwei Wesensziige, die eine gesunde
Gemeinschaft kennzeichnen: In ihr wird das Evangelium gepredigt und auf
seinem Grunde die Gerechtigkeit fiir alle und gegeniiber allen gewahr-
leistet. Es wird dem einzelnen also die Freiheit gegeben, sich dem Wort

1 Biblia sacra vulgatae editionis. P. Michael Hetzenauet, Ratisbonae 1929. S. 727.

2 Z X1V 516, 34f1. Er weist dabei auf Titus 1,9.

8 Z X1V 517, sfl.: Pastores hic reges, principes, praefecti ac magistratus sunt. Quomodo et apud Panlunt
Ephes. 4. pastores et doctores coniuncti sunt in unum membrum (Eph. 4, 11), quod prophetia et magistratu
regitur populus dei. Pastores werden die Obern auch Z XIV 527, 19ff. genannt.

4z.B. Gottfried W. Locher: Huldrych Zwinglis Botschaft. In: Zwingliana, Bd. X, Ziirich
1958. S. §598.

5 Uberzeugend wehrt sich von Muralt gegen eine Verwendung des Begriffs ,, Theokratie®
in bezug auf Zwinglis Wirken in Ziirich. (Von Muralt: Problem der Theokratie, S. 367-390).
In seiner Arbeit findet sich eine umfassende Zusammenstellung iiber die Verwendung dieses
Begriffs in der moderneren Zwingli-Forschung. Auch Robert C. Walton lehnt den Begriff ,, Theo-
kratie als Bezeichnung fiir das reformatorische Ziirich ab. (Robert C. Walton: Zwingli’s Theo-
cracy, Toronto 1967.)

62



Gottes gleichférmig zu machen?. Die Gewihtleistung der freien Predigt des
Evangeliums ist die vornehmste Pflicht der Obrigkeit?, erst dann wird das
Volk niamlich wissen, was Gerechtigkeit heil3t. Wie wichtig ihm das ist,
geht aus allen AuBerungen Zwinglis iiber die Obrigkeit hervor. Von der
Gerechtigkeit schreibt er in der Jesaja-Einleitung: ,,Danach sollen wir auch
die Gerechtigkeit gegen jedermann so betrachten, dal3 durch iht Zeugnis
allen offenbar wird, daB3 wir in Wahrheit Gott ehren. Mit einem einzigen
Werk ndmlich, der Beachtung der Gerechtigkeit, erwerben wir uns bei
Gott und den Menschen Aufmerksamkeit und stellen unseren Glauben
unter Beweis“3. Die Gerechtigkeit ist die Frucht der Frommigkeit; beide
sind voneinander nicht zu trennen. Eine Umkehrung ist allerdings aus-
geschlossen: Gerechtigkeit zieht keine Frommigkeit nach sich. Eine ge-
rechte Obrigkeit, die notgedrungen zuvor gottesfiirchtig sein muf, schafft
noch keine frommen Untertanen, hingegen ermoglicht sie es den Frommen,
den wahren Christen, sich der gottlichen Gerechtigkeit iiber die menschliche
hinaus gleichférmig zu machent. Diese Wechselwirkung von Frommigkeit
einiger weniger zu einer frommen Obrigkeit und von hier dann zu einem
frommen Volk, zeigt sich in den Erklirungen zum Propheten Jeremia vom
11.Midrz 1531. Dort sagt Zwingli von Stralburg, welcher Stadt er diese
Schrift auch widmet: ,,Aullerdem schien uns eure gesamte Stadt, ...so zu
Frommigkeit, zu Gerechtigkeit im 6ffentlichen Leben, zur gleichen Beriick-
sichtigung aller und zum Frieden zu neigen, daf3 ich glaube, wenn irgendwo
Hoffnung bestehe auf Wiederherstellung wahrer Frommigkeit, so werde
Stra8burg zu den ersten Stidten gehoren, wo das geschehe®s. Die Wieder-

! Auf die Probleme der Gerechtigkeit und der Beziehung zwischen Kirche und Staat gehen wir
hier nur soweit ein, als es fir diese Arbeit von Notwendigkeit ist. Zut niheren Betrachtung vet-
weisen wir vor allem auf die Untersuchungen von Alfred Farner: Die Lehre von Kirche und
Staat bei Zwingli. Ziircher Diss. Tiibingen 1930. Gottfried W. Locher: Die Theologie Huldrych
Zwinglis im Lichte seiner Christologie. I. Teil : Die Gotteslehre, Ziirich 1952. Gottfried W. Locher:
Die evangelische Stellung der Reformatoren zum offentlichen Leben. Kitchliche Zeitfragen,
Heft 26, Ziirich 1950. S. 17-22. Helmut KreBner: Schweizer Urspriinge des anglikanischen Staats-
kirchentums. Schriften des Vereins fiit Reformationsgeschichte, Nr. 170. 59.]g. Giitersloh
1953. S. 14ff. Siegfried Rother: Dic religiosen Grundlagen. Heinrich Schmid: Zwinglis Lehre
von det gottlichen und menschlichen Gerechtigkeit, Ziircher Diss. Zutich 1959.

22.B. Z 11 330, 21ff.: Also volgt onch gum ersten, das die obren vor allen dingen die rechten, waren er-
kantnus gottes sillend under ir volck bringen.

3Z X1V 13, 30ff.: Postea vero et aequitatem erga quoslibet ita servemus, ut eius testimonio cunctis
adpareat nos vere deum colere! Una enim opera, nempe aequitatis observantia, et numen et homines, et deme-
remur et fidei nostrae periculum facimus. Die Wichtigkeit der Gerechtigkeit auch bei Augustin: De
civitate dei. Buch II, Kap. 21.

1Vgl. z.B. Z 111 868, 171

5 Z X1V 424, 12f.: Adde, quod universa nrbs vestra, ..., videre licuit, sic ad religionem, ad publicam
iusticiam, ad aequabilitatem ac pacem propendere visa nobis est, ut si uspiam spes sit restituendae in locum
versae pietatis, Argentoraci cum primis id futurum credam.

63



herstellung der Frommigkeit ist ein steter Prozel3, von dem man nie weil3,
ob er zu einem Ende fuhrt. In Stralburg waren die Besten, die Obern,
Christen; das ganze Volk war es offenbar noch nicht in diesem Mal3e. Wenn
auch in seiner Bekehrung weitere Fortschritte erzielt werden, konnte auch
die Obrigkeit feinere Gesetze machen, das heil3t gum aller nachsten by dem
gsaty gottes hin'. Die moglichste Erfullung der von Gott geforderten Ge-
rechtigkeit war Zwinglis einziges Ziel. Diese Gerechtigkeit allein konnte
zeigen, wie es tatsichlich um die Frommigkeit des Gemeinwesens stand2.
Beziiglich der Staatsformen heil3t das, dal3 die die beste ist, die die Gerech-
tigkeit am meisten gewihrleistet. Grundsitzlich ist dies in jeder moglich,
doch die Aristokratie ist die vorziiglichste3. Dies kommt in der Einleitung
zu Jesaja sehr gut zum Ausdruck. Zwingli schreibt: ,,Weisheit und Ein-
sicht schlieBlich, die hochsten Giiter auf Etden, sind in der Aristokratie weit
allgemeiner als in der Monarchie, da ja alle zugelassen sind zu den geheim-
nisreichen Kiinsten des Regierens und da es allen zukommt, zu ermitteln, zu
beurteilen und nach reiflicher Ubetlegung zu entscheiden. Daraus folgt, daf3
die Aristokratie gerechter ist. Wie es namlich die vornehmste Aufgabe des
Herrschers ist, die Rechtsinteressen des Volkes gehorig wahrzunehmen, so
ist es auch die vornehmste Pflicht der Rite, unter Mitwirkung auch von
Rechtskundigen, vorurteilslos die Rechtsinteressen des Volkes zu unter-
suchen. Je groBer also die Zahl derer ist, welche die Interessen aller genau
untersuchen, desto mehr muf} ein gerechtes Urteil herauskommen, miissen
ertrigliche Lebensverhdltnisse entstehen und die Eigenschaften wahren
Menschseins verbreitet werden®4.

Wenn die Aristokratie die beste Regierungsform ist und eine Obrigkeit
unbedingt notwendig, so diirfte in ihr auch die Freiheit zu finden sein, die
Zwingli meint, wenn er sagt, dall wer frei werden konne, diese Moglichkeit
ergreifen soll. Sie scheint mit der Gerechtigkeit eng verkniipft zu sein.
Eine Untersuchung des Begriffs ,,Freiheit* wird wieder enger mit Zwinglis

VZ 11 332, 4ff.: Es wirt onch volck und berr verstendig die armen mentschliche grechtigheit zdizedienen,
50 vil die erlyden mag, zum aller nichsten by dem gsatz gottes hin.

2 Vgl. 1. Satz von Anm. 3, S. 63.

3 So denkt auch Erasmus, nur zieht er die Monatchie jedet andeten Staatsform vor, da sie ein
Spiegelbild des Gottesteiches ist. Siche Pierre Mesnard: L’essor de la philosophie politique au
XVIe siecle, Patis 1938.

Y Z X1V 11, 11ff.: Sapientia denique ac prudentia, summa inter mortales bona, longe magis sunt in
aristocratia tum vulgares tum familiares quam in monarchia; dum ommes admittuntur ad regnandi et im-
perandi arcanas artes, dum invenire, indicare ac deliberare omnibus incumbat. Ex quibus fit, ut et equior sit
aristocratia. Ut enim est primum principis munus, ut populi cansas recte teneat, ita primae senatorum partes
sunt, iureconsultis quoque adstipulantibus, populi causas probe cognoscere. Quanto igitur plures sunt, qui
omminm causas ex amussi cognoscunt, tanto aequins prodire indicium, tanto tolerabiliorem conversationem
nasci tantogue vilgariores humanitatis artes fieri necesse est.

64



Verstindnis der Eidgenossenschaft zusammenhingen, da seiner Meinung
nach ja die frommen Vordern im Besitze der Freiheit waren, die sogar
in der Eidgenossenschaft seiner Zeit noch zum grofen Teil verwirklicht
war. Der Aufbau der Eidgenossenschaft tritt fiir uns nun in den Vordergrund.

Die Bedeutung der Freiheit fiir Zwingli

Um die verschiedenen Bedeutungen des Begriffs ,,Freiheit* klar heraus-
arbeiten zu konnen, ist es vorteilhaft, von einer moglichst theoretisch und
allgemein gehaltenen Darstellung auszugehen. Eine solche findet sich in
einer Predigt Zwinglis tiber das 34.Kapitel des Propheten Jeremial, die er
wohl in seinem letzten Lebensjahr gehalten hat2. Darin erklirt Zwingli der
Gemeinde, wie es auf Erden zur Knechtschaft gekommen sei: ,,Nach dem
gottlichen Recht und dem Naturrecht ist kein einziger Mensch der Knecht-
schaft preisgegeben. Das geht hervor aus dem allgemeinen und natiirlichen
Gesetz aller, die geboren werden und sterben. Des Konigs Mutter gebiert
den Ko6nig genau so mit Schmerzen; so muf} er genau so mit Schmerzen
sterben wie der drmste Bettler. Folglich ist jedermann gleich und kein
Mensch edler als der andere. Die Sklaverei ist also dutch das Recht der
Heiden eingefiihrt worden. Dies ist erstens mit Kriegsgewalt geschehen,
wenn etwa ein Volk nicht recht tun wollte, sondern so schlimm lebte und
frevelte, daB} es ein anderes Volk nicht ertragen konnte und es die Missetat
und den Frevel tiberwiltigen und strafen mufite mit dem Schwert*. Zwingli
fahrt dann weiter, da3 die gefangenen Freien, falls sie vom Tode errettet
worden seien, Sklaven wurden. Mit diesen ging Gott so vollig ins Gericht,
daBl man mit ihnen, die man eigentlich téten konnte, machen dutfte, was
man wollte3. Eine andere Moglichkeit, die Freiheit zu verlieren, der Zwingli
groBen Raum zumif3t, ist das Schuldenmachen. Der Mensch wird dazu
getrieben, wenn er seinen Geliisten stattgibt. Aus alledem, so schliel3t
Zwingli diese Betrachtung, ist zu ersehen, dall die Leibeigenschaft aus
eigener menschlicher Bosheit entstanden ist4.

Wir diirfen nicht vergessen, dall wir es hier mit einer Predigt zu tun
haben. Zwingli redet mit seiner Gemeinde, und dies muf er so tun, daf} ihn

! Farner: Predigten I, S. 266-277. So weit wir mit Oskar Farners sprachlicher Bearbeitung
einiggehen, zitieren wir nach ihm, sonst nach dem Original, Ms Car I 1854, der Ziircher Zentral-
bibliothek).

® Farnet: Predigten I, S. 17ff.

? Ebenso Augustinus: ,,De civitate dei* Buch XIX, Kap. 15.

4 Farner: Predigten I, S. 270ff.



jedermann versteht: Wir diirfen daher diese Auslegung nicht tiberbewerten
oder ihren Mangel an Wissenschaftlichkeit zu stark herausstreichen. Allet-
dings kénnen wir aus dieser Stelle doch schr gut auf Zwinglis Grundhaltung
schliefen. Fest steht, dal3 tiir ithn urspriinglich alle Menschen frei waren,
auch nach dem Stundenfall, denn sonst hitten keine freien Volker Frevelnde
straten konnen. Wir haben cs daher hier mit der korperlichen Freiheit zu
tun. Sie bedeutet, dall} man keinem Menschen untertan ist.

Auf eine weitere Freiheit, die Zwingli sonst immer und immer wiedet
hervorhebt, kommt er in der erwihnten Predigt nur kurz zu sprechen. Ihr
Verlust fithrt zur niedertrichtigsten Knechtschaft, zur Knechtschaft seiner
cigenen Liiste. Er zeigt sie am Beispiel Israelst. Aus seiner Verweichlichung
heraus verachtete das judische Volk seine I'reiheit und verlangte einen
Konig. Hier bedeutet Knechtschaft jedoch nicht mehr Abhidngigkeit von
Mitmenschen, obwohl sie auch dazu fihrt, sondern Abhdngigkeit von seinen
eigenen Schwichen, und die Freiheit, die man dabei verloren hat, ist die des
Geistes oder der Seele: die geistige Freiheit. Der Verlust jeglicher Freiheit
aber macht furchtsam, kriecherisch und eigennutzig.

Wir haben es also grundsitzlich mit zwei Freiheiten zu tun, einer korper-
lichen und einer geistigen. Beide sind von Gott gewollt. Die geistige Frei-
heit, das heil3t die Freiheit des Gewissens, ist nur in Christus zu finden?2,
und zwar durch das Evangelium. Sie steht iiber der leiblichen oder zeit-
lichen3. Mit Zwinglis Verstindnis der geistigen Freiheit werden wir uns
allerdings nicht weiter beschiftigen, denn fiir unsere Arbeit ist vor allem
sein Begriff der zeitlichen Freiheit wichtig und der der geistigen nur inso-
weit, als er zum Verstindnis des ersteren von Bedeutung ist. Wir werden
sehen, daf} das insofern der Fall ist, als im Schutze der weltlichen Freiheit die
echte Preiheit in Gott am besten gedeiht und daB in dieser Bedeutung die
weltliche Freiheit4 ihre Legitimation findet.

Auch dic kérperliche oder zeitliche Freiheit, die wir nun im folgenden der
FEinfachheit halber als ,,die Freiheit‘* schlechthin bezeichnen wollen, ist von
Gott und ist ein hochstes Gut, dessen Erhaltung man von Gott immer wie-

! Farner: Predigten I S. 272 ff.

22.B. S VI 1 726: Non est libertas, non est tranguillitas conscientiae sine Christo, Rom. y. Veritas
docetur verbo dei, non hominum doctrinis. Loguitur autem: Christus de spiritus libertate, quum per fidem
in Christum a servitute peccati liberanur ... Z N1 1 498, 16fX.: Nun aber sebend ir, was frybeit und trosts ir
habend in erkanninus und vertruwen, das ir uff den einigen gott habend durch Jesum Christum, synen eingeborn
sum.

82V 252, 4ff.: Zwingli will nicht, daB die Eidgenossen wieder unter die Gewalt des Papst-
tums kommt, welchs iinseren nachkomen nachteiliger sin wurd, weder so man iins die 3 ytlichen frybeit nemen
nnterstind.

#Uber das Problem der Leibeigenschaft siehe S. 75.

66



der erbitten muf3l. Sie ist ein Geschenk Gottes2. Wie wir schon festgestellt
haben, handelt es sich hier um ein Freisein von jeglicher Herrschaft. Solange
Zwingli aber nur allgemein von der Freiheit redet, ist es sehr schwer heraus-
zufinden, was er unter diesem ,,Freisein von‘‘ verstanden hat, denn keines-
wegs hat er darunter eine Freiheit des Individuums gesehen, wie sie uns
heute bekannt ist. Einem solchen Denken stand ja schon das Auffassen der
Gemeinschaft als Korper entgegen?. Nicht einmal beztglich der geistigen
Freiheit war letztlich der einzelne frei gewesen; dies hitte eine Toleranzidee
vorausgesetzt. Frei war nur, wer im Evangelium Trost fand. Alles andere4
war Begierde, also Knechtschaft. Zwingli weil3, wie wir gesehen haben,
dal3 es nach géttlichem und natiirlichem Recht keine Knechtschaft gibt. Die
anfingliche Freiheit aber geht fir viele Volker ihres Hochmuts wegen ver-
loren und bleibt fiir den einzelnen unerreichbar, bis er rechtmiBig frei
werden kann, sei es durch Loskauf oder Gnade Gottes>. Zwingli kennt also
keine Freiheit, auf die ein Mensch oder ein Volk auf Grund des Naturrechts,
so wie wir es heute verstehen, ein Anrecht hitte. Seine Freiheit bleibt ab-
hingig von der geschichtlichen Wirklichkeit6. Im iibrigen kann ein Volk
frei sein, einzelne Volksgenossen hingegen kénnen in der Leibeigenschatt
stecken. Ein freies Volk bedingt nicht, daB alle seine Mitglieder frei sind.
Das Volk als ganzes hat diese Gnade von Gott erhalten; einzelne jedoch
verfielen ihren Lastern und gerieten in Knechtschaft, in der auch ihre
Kinder verblieben, falls sie nicht die Schuld ihrer Viter tilgen konnten. Aut
dieses Problem geht Zwingli nirgends niher ein, doch seine ganze Haltung
gegeniiber der Ordnung deutet auf eine solche Interpretation.

Weiter fallbar wird uns Zwinglis ganze Haltung zur Freiheit, wenn wir
nun diesen Begriff immer wieder in bezug auf die Eidgenossenschaft be-
trachten. Zahlreich sind die Beispiele, in denen Zwingli von der Freiheit der
Eidgenossen spricht, zumeist jedoch denkt er dabei an die Freiheit der Alten
Eidgenossen. Wir werden uns aber dabei erinnern miissen, dall Zwingli
sogar die Generation, die den Schwabenkrieg siegreich durchfocht, als Vor-

U Z X111 406, 20ft.: Hoc antem docet nos circumspectos esse, quibus dura videtur servitus, quum sinis
libertatis assuett, ut curemus sunimisque votis a deo petamus, ne, qui hucusque semper liberi fuisntus ( quando-
quident summum bonum est libertas), nostro vicio ac oscitaniia in durissiman ac gravissintam servititen:
reducamur.

2 Ms Car 1 185a, S. 288¢: Libertas est don det, ut cetera dona, puta cibus, potus, netus dei et vite
innocentia.

3 Vgl. z.B. auch Z XIII 406, 29; oder die Einleitung zu Jesaja.

42.B. Ms Car I 1853, S. 269r; STV 142.

% Farner: Predigten I S. 270.

8 Vgl. Adolf Waas: Die alte deutsche Freiheit. Iht Wesen und ihre Geschichte. Unverinderter
teprographischer Nachdruck der Ausgabe Miinchen und Berlin 1939, Darmstadt 1967, S. 4.

67



fahren bezeichnet!. An seine Zeitgenossen in den funf Orten schreibt er,
dall Gott die Ehre und Freiheit, die er ihren Vitern gegonnt habe, ihnen
auch heute noch génnen wolle, doch nur — schrinkt Zwingli ein — wenn wir
24 beeden syten auf sein Wort sehen. Wer Gott nicht gehorsam ist, schreibt er
im Satz vorher, den wird er wusriiten, als da man einen wald ushowt etc.2. Diese
GewiBheit, dal Gott diejenigen, auch ganze Volker, die ihm abtriinnig
geworden sind, vernichtet oder in Knechtschaft fihrt, findet sich in ver-
schiedensten Schriften immer wieder. Freiheit ist eine Gabe Gottes? und
wird dem wieder entzogen, der ihrer nicht wiirdig ist. Es ist daher nicht
verwunderlich, dall Zwingli von den Alten Eidgenossen immer wieder
bezeugt, dal3 sie mit gottlicher Kraft ihre Feinde tberwunden und dies auch
mit groBer Dankbarkeit und Liebe gegentiber Gott anerkannt hatten4.
Nun fragt sich aber, gegen wen diese Freiheit gerichtet ist. Die Antwort
ist eindeutig: gegen den mutwilligen Adel. In seiner Vermahnung an die
Schwyzer schreibt er: Dargd hand ouch unser vordren nit umb lon Christenldit 34
tod geschlagen, sunder umb [ryheit allein gestritten, damit ir lyb, leben, wyber,
kinder, eim uppigen adel nit so jamerlich i allem mitwillen underworffen were.
Und zur Begriindung, daB sie dies mit Gottes Willen getan haben, schreibt
er weiter: Welicher frybeit got selber ginstig ist, als er begiigt hat in dem, das er
alle kinder Israels uff Egypten geffirt hat, darumb, das sy die egyptischen kiing nnd
volck ungnadiklich und schmdchlich hieltend; lys exodum. Ouch, das er sy darnach,
do sy umb ein kiing schruwend, bericht der mifbriichen und gwaltes der kiinigen®.
Diese Erklirungen decken sich ganz mit seiner mehr theoretischen Ab-
handlung tiber die Freiheit, die wir an den Anfang dieses Kapitels gestellt
haben. Die Adeligen sind die Frevler, die Gott zu strafen beschloB. Sein
Werkzeug hierfiir wurden die Eidgenossen, nicht im Sinne des auserwihlten
Volkes, sondern als ein Volk unter andern, das durch den Willen Gottes zu
einem solchen Dienst ausersehen war. Hier stellt sich nun allerdings die
Frage, ob denn die Fidgenossen urspriinglich frei gewesen waren und dann
von den Adeligen bedroht wurden, oder ob Zwingli in ihnen ein Volk
gesehen hat, das sich ihrer rechtmiBigen Herren in dem Augenblick zu entle-

1 Vgl S. 12.

2 S IT IIT 79.

32.B. Ms Car 1 1852, 269r: Dann fryheit sol nieman i schalkheit und ungrechtikeit dienen. Es ist
ein gaab gottes; die sol nit miffbrucht werden.

4 Z 1170, 26L.: ...unser vordren hand uff dheiner andren dann gittlicher krafft ire fyend iberwunden
und sich in fryheit gesetzt, hand ouch silichs allweg an inn triilich erkent mit grofier danckbarkeit und lieby . ..
Auch z.B. Z 111 104, 1ff.; ZV 88, 14.

5 Vgl. Waas: Freiheit S. 33 ff.: Der Freiheitsbegriff richtet sich stets gegen die Stelle, ,,von der
aus in dem gegebenen Augenblick die Bedrohung des Lebensspielraums am grofBten zu sein
scheint®,

§Z 1171, 41

68



digen begann, als diese sich nicht mehr um das Wohl des Ganzen kiimmerten.

In Zwinglis Zeit finden sich beide Anschauungen!. Zwingli selbst tritt
auf dieses Problem nirgends niher ein. Die zitierte Stelle, wonach sich die
Eidgenossen in Freiheit gesetzt hitten, 1it eher auf die zweite Ansicht
schliefen2. Die eindeutigste Stelle, die hierauf weisen wiirde, ist aber wohl
die, mit der Zwingli Wilhelm Tell als ersten Urheber der eidgendssischen
Freiheit bezeichnet3, denn daraus folgt, daf3 eben vor Tell die Eidgenossen
in Knechtschaft gelebt hatten. Stellen, die die Eidgenossen als frei seit
jeher bezeichnen, gibt es keine eindeutigen4. Allerdings miilten nach
Zwinglis eigener Theorie die Eidgenossen einmal ein freies Volk gewesen
sein, da ja urspriinglich alle frei waren.

Wenn wir also annehmen, da3 die Eidgenossen gemill Zwinglis Mei-
nung erst nach und nach zu ihrer Freiheit kamen, d. h. sich der Knecht-
schaft entledigen konnten, so fragt sich, wie Zwingli denn diesen Ab-
losungsprozess hat billigen konnen, da dieser gekennzeichnet ist durch
Gewalt5, die Zwingli als Weg zur Freiheit ablehnt. Auch dartiber dullert
sich Zwingli nicht, und wir missen uns damit begniigen, dall er immer
wieder betont, daf} die Eidgenossen durch Gottes Gnade frei wurden und
bliebené. Gott schenkt seine Gnade, wie er will, und kann einem Volk
einen Retter schicken. Dieser Retter konnte im Falle der Eidgenossenschaft
der gotskrefftig held Tell gewesen sein. Er hat wohl Gewalt gebraucht, aber
nach Zwingli mit gottlichem Willen. Die lange Dauer der eidgendssischen
Freiheit ist Zeichen genug, dafl Gott der Eidgenossenschaft giinstig gesinnt
ist. In anderer Sache erklirt Zwingli ja ausdricklich, daB Gott nur etwas
gelingen 1iB3t, wenn er es zu Gutem brauchen will?. Gott hatte zudem nicht
nur die Absicht, die Eidgenossen in ihrer Freiheit zu schiitzen: Die Freiheit
der Eidgenossen kommt auch Fremden zugute, und ihre Gerechtigkeit ist
Vorbild fiir anderes.

! Tschudi beispielsweise hat die etste, Vadian die zweite Ansicht vertreten. (Siehe Einleitung
zur Ausgabe von Tschudis Chronicon Helveticum, S. 87%).

2Vgl. S. 68, Anm. 4; ebenso S II IIl 98: Oligarchen, die ouch unser frommes vaterland wider
von siner frybeit i knechtlicher gefangenschaft richten michtind ... Z 111 104, 1ff,; ZV 88, 14ff;
Z XI 157, 184.; HS II 7.

8Z 1V 48, 15.: Wilkelm Tell, der gotskrefftig held und erster anbeber eidgnossischer frybeyt...

4 Am cehesten Z V11498, 21; Z XIII 406, 22ff, vgl. Collins Bericht an die Tagsatzung:
EATIV 1bS. 487 2.

52.B. Z1III 106, 3: Die Alten Eidgenossen haben it herten streychen und gvird vor der her-
schaff? erredt.

8 Vgl. S. 68,

7 Z V11 200, 8ff.: Wo nun gott diese einung (Burgrecht) und Handel vergiinstet (gestattet, bewilligt,
Idiotikon Bd. II, Sp. 377) #fgericht werden, ist es offembar, das er inn 4 gitem bruchen wil.

8 Z 111 104, 4f1.: Die Alten Eidgenossen haben ouch so redlich gricht und recht gehalten, das alle, so

69



Eigentlich fast selbstverstindlich siecht Zwingli einen Zusammenhang
zwischen Freiheit und Frommigkeit auch fiir die Alten Eidgenossen. So soll
Zwingli gepredigt haben, da nun die Vorderen fromm und unschuldig
gelebt hitten, sei es gewil3, daf3 ihre Handlung von Gott gewesen seil. Damit
hingt auch das Wachsen von Ruhm und Reichtum zusammen. Das Volk,
das recht lebt, erfihrt Gottes Gnade. Allerdings mul3 ihm zuvor die Gnade
des Herrn widerfahren sein, und als Frucht erste zeigt sich das fromme
Leben?, Daraus wiederum ist leicht zu ersehen, dafl nur eine politische Ge-
meinschaft, die nach dem Willen Gottes lebt und sich um die Gerechtigkeit
bemiuht, wirkliche Freiheit geschenkt erhilt,3 andererseits wird sie ver-
lieren, wer Frevler und Gottlose zu Vorgesetzten nimmt4, Ebenso wird es
den Eidgenossen gehen, wenn sie ihrer Vorderen Harkommen vetlassen?.

Zwingli versteht unter dem Begriff ,,Freiheit®, so wie wir ihn bis jetzt
kennen gelernt haben, ein Freisein von einem Herrscher, sei es nun von
einem kleinen Adeligen oder einem Fursten oder Konigé. Diese Freiheit
aber, so haben wir weiter gesehen, ist bedingt durch die Frommigkeit,
durch ein gottgefilliges Leben. Aus der Untersuchung tber die beste
Staatsform wissen wir, dall Frommigkeit dort am besten gedeiht, wo eine
gerechte Obrigkeit fiir Gerechtigkeit sorgt. Daraus ergibt sich, dalB3 die
Gerechtigkeit fir Zwingli letztlich eine Grundbedingung zur Freiheit ist.
Es zeigt sich immer mehr, dall Zwinglis Beziehung zum Recht von aller-
erster Bedeutung ist. Dariiber liegen verschiedene Untersuchungen vor, die
diese Frage besonders von seiner Theologie her bearbeitet haben?. Wir
mochten uns hier nicht mehr als unbedingt notwendig mit diesem Problem

in veeren landenn wider billichs getrengt, 4 inen ein iflucht hattend, wurdend ouch erredt und offt i dem iren
widrumb gebracht, darab die mritwilligenn fiirsten ein grossen schrecken all weg gebebt, und ob sy glyeh etwan
von inen selbs nitt hettind wellen recht thin noch halten, hand sy ibweren tratzlichen bystand des rechten mifssen
entsitzen. Daran man wol vermercken kan, das iiwere fryheit von gott nit allein iich, sunder ouch den frémbden
x4 giitem angesehen ist, das sy under ilwerem schirn glych als in einer frybeit ziflucht und frist hettind. (Vgl.
HS 1T 741.).

LV HS 11 8: So nun unser Vorderen die From#keit und Unschuld an inen gebept haben, so sye es gewiifs,
daff ir Handlung von Got sye. ..

2 Z 111 103, 27M%.: Der allmechtig gott hat unseren vordren so vil gunsis und gnaden geben, das sy sich von
dent miitwilligen adel entschiitt band, und demnach so briiderlich mit einandren gelebt, daff inen treffenlich an
eer und git wffgangen ist; ...

3 Ms Car 1 185a, S. 269v: Ein regiment da man die laster straafft und i fromkeit iichtiget in
ghorsamy, ist ein recht gittlich frybeit. Dies trifft auf die Burgrechtsstidte zu. (Vgl. Z X1V 11, 38ff.).

481V 135: Isracl zur Zeit des Jerobeam zeigt, wie ein Regiment untergeht, ...gquamaque
certum it signum et irati dei et amittendae libertatis, quum violenti ac irveligiosi homines praeficiuntur.

5z.B. HSII 8.

¢ Es kann aber auch Freiheit vor eidgenossischer Herrschaft gemeint sein. So schligt Zwingli
als Disputationsort Stidte vot, die der wirde, frybeit und macht sygind (wider Baden: Z V 32, 14ff).

7Vgl. S. 63 Anm. 1; dazu Otto Dreske: Zwingli und das Naturrecht. Halle a.d.S. 1911.
Leider fehlt eine eigentliche rechtshistotische Untersuchung.

70



beschiftigen und setzen diese Arbeiten als bekannt voraus. Hingegen gehort
es zu unserer Aufgabe, eine noch fehlende prinzipielle Untersuchung iiber
Zwinglis Begrift zum Recht in eidgendssischen Belangen in den Rahmen
dieser Arbeit einzubauen. Zu diesem Zwecke verbleiben wir noch beim
Begrift ,,I'reiheit”, indem wir nun untersuchen, ob Zwingli den Begriff
nicht auch noch in anderer Bedeutung als ,,I'reisein von** verwendet hat.

Im Plan zu einem Feldzug rit Zwingli der Ziircher Obrigkeit, ihre Unter-
tanen mit F'reiheiten zu belohnen, wenn diese ihre Unternehmungen untet-
stiitzen. Dies sagt er mit folgenden Worten: ...wellind ir 24 end der sach nach
irer frijw ungexwyfelt widergelten an frybeiten und allen vermiglichen gebiirlichen
dingen. Hier deutet schon die Pluralform frybeiten darauf hin, daf3 hier nicht
an eine allumfassende Freiheit, sondern an einzelne Privilegien gedacht ist.
Zum Vergleich ziehen wir eine Bestitigung der Privilegien der Stadt Ziirich
durch Karl V. heran2. Darin beglaubigt der Kaiser den Ziirchern auf
Ir ansiichn unnd dienitig bete, Ire Regimennt, das ist der brieve, den man Zwaymaln
im far bey Inen sweret, und bestitigt auch alle anndre Ire Recht, gnaden, pri-
vilegien, freyhaitn, gesatg, gericht, Ire phanndbrieve, hanndvessten, git gewonnhaitn,
unnd alt herkomen. Hier steht der Begrift ,,Freiheit” inmitten von Begriffen,
die eindeutig verschiedene einzelne Rechte bezeichnen. Freiheit ist da keines-
wegs Oberbegrift, sondern eben eine Bezeichnung fiir bestimmte Rechte.
Welche im besonderen damit gemeint sind, 148t sich nicht néher bestimmen.
In diesem Fall wiire es naheliegend, an das Bannherrschaftsrecht zu denken3,
In einer gleichzeitig ausgestellten kaiserlichen Bestitigung anderer zlirche-
rischer Rechte werden als Freiheiten das Miinzrecht und das Recht, Reichs-
lehen zu verteilen, bezeichnet4. Hier bedeutet Freiheit nicht mehr ,,Freisein
von‘‘, sondern ist im Sinne von ,,Freiheit iiber, d. h. Macht tber irgend
etwas, verstanden. Wenn nun also Zwingli vorschligt, dal3 den Untertanen
gewisse Freiheiten gewihrt werden sollen, so sind damit einzelne Rechte
gemeint, die man ihnen iiberlassen will. An solche einzelne Rechte ist auch
zu denken, wenn Untertanen ein eigenes Regiment wiinschen, d. h. eine
eigene Verwaltungs.

Zwingli, der wei3, daB der Begriff ,,Freiheit” ein bestimmtes Recht be-
deuten kann, redet nie von den Freiheiten der Eidgenossenschaft, sondern

LVZ 111 576, 13 f1.

2 StAZ C1 Ziirich Stadt und Land Nr. 317.

3 Vgl. Waas: Freiheit S. 29; Deutsches Rechtsworterbuch (Worterbuch der dlteren deutschen
Rechtsprache), hg. PreuBische Akademie der Wissenschaften, bearb.: Eberhard Freiherr von
KiinBberg, Bd. 111, Weimar 1935-38. Sp. 765 3.

4 StAZ C 1 Zirich Stadt und Land Nr. 316.

SZ VIII 613.

71



nur im Singular von ihrer Freiheit. Das zeigt sich deutlich in seiner Antwort
an die in Baden versammelten Boten der Eidgenossen vom 14. Juni 1526.
Dort schreibt er in einer Sache gegen Murner: Es sind ouch alle landschatz!
in irem (der Bidgenossen) gwalt niit weniger denn die, so under eim kiing oder keiser
sind; denn gott sye danck, miner berren, der Eydgnossen von den niin orten, fryheit und
purer gwalt verglycht sich, ouch in eim yeden ort, dem puren, lutren gwalt der hichsten
fiirsten und berren. . 2. Offensichtlich haben also die Eidgenossen Rechte, die
mit denen von Konigen oder Kaisern vergleichbar sind, und ihre Freiheit ist
dieselbe, wie sie auch Herren und Fiirsten eigen ist. Sie sind also in jeder
Hinsicht unabhingig. Freiheit heil3t hier ,,frei von Herrschaft®3,

Ein weiterer Beleg dafiir, dal3 der Begriff , Freiheit im Singular fir
Zwingli ,,frei von Herrschaft® bedeutet, findet sich in seinem Feldzugsplan.
Er rit dort den Ziirchern, die Etschtaler, falls diese ihnen in einem kom-
menden Krieg helfen wiirden, mit der Freiheit und eigenem Regiment zu
belohnen. Einzig eine angemessene Abgabe sollen die Ziircher weiterhin
verlangen, damit man auch den Etschtalern helfen kénne, wenn diese be-
droht wiren4.

In bezug auf den Begriff ,,Freiheit ist fiir uns nun eine Stelle aus dem
schon benutzten Brief Zwinglis an Konrad Sam besonders interessant ge-
worden. Zwingli warnt die Stidte, dall der Kaiser nach ihrer Freiheit
trachte. Er schreibt: ,,Diesen Kaiser habt ihr erwartet, nehmt ihn nun auch,
der ohne Zweifel die Kirche nicht so sehr pflegen wiirde, wenn er nicht
unter diesem Vorwand nach der Freiheit der Stidte trachten wiirde. Haltet
daher die Augen offen: Nicht so sehr sucht er das mit dem romischen Papst
zu bewerkstelligen, als vielmehr mit privaten Personen, wenn mich mein
Sinn nicht zu sehr tduscht. Schon lange befirchte ich, dafl verborgen unter

1 Landschitzy: der in einem Lande liegende Vermogenswert. Idiotikon, Bd. VIII, Sp. 1655;
Z 'V 249, Anm. 9.

27V 249, 71L.

8 Zwingli miiBte jedoch wissen, daB iiber allen Fiirsten und Herren eigentlich noch der
Kaiser steht, diese also doch in ganz bestimmter Hinsicht abhiingig bleiben, nicht zuletzt nimlich
datin, daB3 sie Reichslehen besitzen. Auch die Eidgenossen besitzen solche. Wie wir gesehen haben,
1Bt sich Ziirich noch 1521 die freie Verfiigungsgewalt dariiber bestitigen. Es zeigt sich also auch
hier, dall Zwingli die Figur des Kaisers nirgends recht einordnen kann (vgl. S. 49 ff).

4 Z 111 563, 18%.: Und allem Etschland von stund an frybeit und ein eigen regiment verbeifien one alle
der Piinden (die drei rhitischen Biinde) und iinser beschwerd, usgenomen ein gimmlich jarlich till, damit
man inen bilff tin mig, die inen ghein beschwerd sye.

Auch Uttinger schreibt in seinem Vorwort zu Glareans ,,Helvetiae Descriptio®, die Eid-
genossen wiirden ihre /ibertas mit Rechtsgriinden und Waffen verteidigen. (Ubers. Werner Nif:
Helvetiae Descriptio S. 15.) Auch Glarean selbst weil3, wie die Vorfahren die Freiheit (/ibertas)
erkimpften (ebenda Z 373) und im Nachwort kiindet Vadian ebenfalls von der Freiheit (/ibertas)
der Eidgenossen (ebenda Z 1). In allen diesen Fillen — /ibertas steht im Singular - ist Freiheit von
Herrschaft gemeint.

72



(dem Deckmantel) der Verteidigung der Kirche die Unterdriickung der
Stidte und die Entziechung der Freiheit gesucht wird““l. Zweimal braucht
er /ibertas im Singular. Falls unsere Untersuchung stimmt, sehen wir hier,
wie Zwingli die Stidte den Fiirsten gleichstellt, indem die Einzahl ja ,,Frei-
sein von‘‘ bedeuten soll. Im Falle der Reichsstidte hitte Zwingli unbedingt
wissen miissen, wie abhingig diese vom Kaiser waren. Daraus aber schlieBen
zu wollen, Zwingli hitte sich eben deutsche Verhiltnisse nicht vorstellen
kénnen, wire falsch. An anderm Ort weil3 er ndmlich um die Abhingigkeit
der deutschen Stidte2. Der Grund dieses Widerspruchs liegt eben wiederum
darin, daB3 er den Kaiser nirgends recht einordnen kann.

Ein interessantes Beispiel beziiglich einer méglichen Freiheit in einer
Monarchie zeigt sich in einer Predigt Zwinglis, die von Heinrich Buchmann
aufgezeichnet wurde3. Dort redet er Gber den Wert eines Konigs als dem
Haupt des Volkes. Er hat dabei die Gefangenschaft Franz 1. vor Augen
und fiihrt dazu aus, dall das Wohl eines ganzen Volkes gefihrdet sei, wenn
es seinen Konig in die Gefangenschaft verloren habe, was allerdings solche
nicht ermessen konnten, die in freien Gemeinwesen wohnten?. Freie
Gemeinwesen sind offenbar dort zu finden, wo kein Herrscher seine Macht
ausiibt; mit andern Worten: in einer Monarchie herrscht keine Freiheit. Den-
selben Aussagewert hat auch die mehrmals von Zwingli verwertete Uber-
lieferung der Griechen, die dem persischen Vasallen Hydarnes gegeniiber
ihre Freiheit preisen und ihn ob seiner Knechtschaft bedauern®. Das erste
Mal findet sich dieses Hydarnesbeispiel schon in seinem Fabelgedicht vom
Ochsen. Daraus schlieBen wir, dal Zwinglis Freiheitsbegriff im Sinne von
,»Freisein von“ im wesentlichen durch sein ganzes Wirken hindurch der
gleiche geblieben ist.

Nur ein einziges Mal braucht Zwingli beziiglich der eidgendssischen Orte
die Pluralform frybeiten. In seinem Gutachten iiber den Ittingerhandel be-
schuldigt er Luzern, es lege jemanden gefangen und suche erst nachher
Beweise fiir dessen Schuld. Wenn Luzerns Verhalten Schule machen wiirde,

1 Z X1 156, 2ff.: Hunc cesarem expectastis, bunc recipite, qui haud dubie non tantopere coleret ecclesiamyg
nisi sub huius pretexctu libertati urbium inbaret. Adperite igitur oculos: non tantum qugritur pontifici Ko-
mano quantum privatis hominibus, nisi me fallit animus mens. Dudum veritus fui, sub defensione ecclesi,
qugri urbium opressionem ac libertatis ademptionem.

*z.B. Z XI 69, 21f.

3 Oskar Farner ist der Meinung, dafB3 die in Latein wiedergegebenen Stellen eher Zusammen-
fassungen seien, wohingegen die in Deutsch gehaltenen ehet unmittelbare Wiedergaben des
Gehérten sind. Weitere Hinweise iiber die Art der Aufzeichnungen von Zwingli Predigten, siche
Farner: Predigten 1, S. 17.

4Ms Car I 185a, S. 169v: Capto rege salus totius populi periclitat, quod hi expendere non possunt,
qui in liberis civitatibus vivunt.

SZ1z21, 171ff.; Z XIV 8, 241,

43



wire es mit allen frybeiten aller stetten und landen hin'. Hier aber sind ganz
eindeutig die einzelnen Rechte der Orte gemeint, deren Respektierung man
in den Biinden beschworen hatte.

Nachdem wir nun verschiedene Aspekte des Begriffs ,,Freiheit” unter-
sucht haben, stellen wir fest, dal fir Zwingli ,,Freiheit™ in der Bedeutung
von ,,Freisein von Herrschaft® dulerst bedeutsam ist. Es zeigt sich auch,
daB er die Eidgenossen als ein freies Volk betrachtet, denn diese Unab-
hingigkeit meint er, wenn er darauf hinweist, dall die Ahnen a/lweg in
beschirmen der lyplichen frybeyt hantlich und unentwegt gstanden sind?. Sie ist fiir
ihn das hochste Gut, das die Eidgenossenschaft zu verteidigen hat. Es fragt
sich nun nur noch, warum denn dieses ,,Freisein von‘ fiir Zwingli so wichtig
ist. Sie ist ja nicht von allen Reformatoren in derselben Intensitit empfun-
den worden.

Wir glauben, einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen der Freiheit
und der besten Regierungsform, der Aristokratie, sehen zu konnen. Zwingli
weil}, daBl Freiheit dort am besten gedeiht, wo das Evangelium verkiindet
wird. Das ist, wie wir gesehen haben, sicher in der Aristokratie der Fall,
jedoch nicht in der Tyrannei, die auf Mutwilligen griindet3 und Untertanen-
geist nach sich zieht, der mit echtem Gehorsam nichts zu tun hat4. Freiheit
ist nur dort, wo Gerechtigkeit ist5. Diese mul3 durch eine Obrigkeit gewihr-
leistet sein, der man Gehorsam schuldig ist. Insofern erfihrt die Freiheit
eine Einschrinkung. Zwingli definiert sie in dieser Beziehung folgender-
malen: frybeit ist mit tugenden fry sin und mit aller erberkeit, nit da einer thit
was er will. Frybeit ist da, da man die tugenden pflantet in iungen und in alten liten,
und die laster ufriitet, ja ufSwurtzlet und die selben strafft. Das Strafen ist Auf-
gabe der Obrigkeit. Sie schirmt aus gottlichen Rechten das géttliche Recht
und kann den Ubeltiter zur Ordnung zwingen, damit er in der Knecht-
schaft lerne ein rechtes Leben zu fithren, was er in der Freiheit verwei-
gert hatte?. Freiheit besteht also nur dott, wo ein regiment und oberkeit

VZ 11T 527, 174%.: S6lt es also gdgon, das man ein yeden fienge und demnach erst die kundschafft iiber yn
neme, oder miit voltren silte us imm gichten, so wirind alle fryheiten aller stetien und landen hin.

2Z VI 498, 21ff.

8 Ms Car I 1853, S. 288r.

4 Ms Car I 1852, S. 269+, dazu Z X1I 199, 29 . : Quales in republica principes essent, tales religuo(s)
solere esse cives. Dieser Satz aus Ciceros ,,Epistulae ad familiares®, ist von Zwingli unterstrichen
worden.

5 Ms Car I 1854, S. 27171.

6 Ms Car I 1852, S. 271v.

7 Ms Car I 1853, S. 269t; ebenso S. 271t; S. 273v: Denn alle so dermafd mitwillichlich glebt hand
sind nabin mit gwalt von ir fryheit gwungen und knecht worden. Darum der gwalt ein sichtigung ist def§ willens,
nit ein entsetzung oder beroubung der fryheit. Hier scheint sich Zwingli zu widersprechen. Wit
glauben jedoch, daf3 er mit dem letzten Satz sagen will, daB die Obrigkeit, wenn sie das Laster-

74



istl. Als Beweis dieser Behauptung fiigt Zwingli das Beispiel des Volkes Israel
an. Kein Volk sei freier gewesen als das Volk Israel, obwohl es Moses als
imperator, Fiihrer, Alteste und Verkiindiger gehabt hitte2. Daraus glaubt er
gar schlieBen zu kénnen, dal} es auch unter den Christen seiner eigenen Zeit
keine eigentliche Knechtschaft oder Leibeigenschaft gebe3. Dies mutet
etwas seltsam an, denn die Leibeigenschaft war zu seiner Zeit noch durch-
aus verbreitet. Allerdings trat er fiir deren Aufhebung ein, und Ziirich ging
mit ihm darin einig4. Mit Gewalt freilich durften sich die Bauern nicht frei-
machen, denn letztlich war auch die Leibeigenschaft von Gott gestattet
worden®, urspriinglich wohl als Strafe. Zwingli kann daher nur verhin-
dern, daB3 Leibeigene durch unmiBige Forderungen ausgebeutet werden.
Er ist nicht gegen die Leibeigenschaft, wenn er auch deren Abschaffung
wiinscht, um den Forderungen der gottlichen Gerechtigkeit gleichformiger
zu werden. Es ist eine Frucht des Evangeliums, wenn die Obrigkeit sich
fir die Aufhebung der Leibeigenschaft verwendet.

Es zeigt sich hier die Beschrinkung der Freiheit im Gehorsam. Er ist die
wahre Knechtschaft; ohne den kann unter den Christen kein Volk bestehen?.
Dieser Gehorsam ist die Ordnung, die eine Gemeinschaft, also auch eine
¢ivitas, ausmacht. Dieser Dienst am Gemeinwesen wird nun aber von dem,
der die Freiheit recht erkannt hat, nicht als Knechtschaft empfunden, denn
er erkennt darin den Willen Gottes, dem nachzuleben er sich dankbar
befleiBigt®. Deshalb gibt es unter den wahren Christen auch keine Leib-
eigenen, insofern, als diese in der Ordnung auch frei sind, das heil3t, nicht
ausgebeutet werden diirfen®. Eine Gleichheit oder, was ihr entspricht, die

leben strafe, damit nicht jemanden der Freiheit beraube, denn das sei gar keine Freiheit, wie das die
Betroffenen wahrhaben wollen. Vgl. dazu Ms Car I 185a, S. 2697,

! Ms Car I 1854, S. 269r. Vgl. auch 269v.

2 Ms Car 1 1854, S. 269t: Fryheit bstaat, da ein regiment und oberkeit ist. Quis liberior fuit populo
Israelitico? et tamen habuerunt Mosen imperatorem, duces, seniores, precones efc. Exo: 18.

3 Ms Car I 1854, S. 269 v: Et ergo servitus vera, lybeigenschafft non est inter nos, sed alia servitus vera,
obedientia scilicet, Sic est inter Christianos nt sine illa mullus populus conséstere possit. Vgl. Z 111 880, 13 f.

4 Vgl. bes. Z 1V 346, 15ff. und: Actensammlung zur Geschichte der Ziircher Reformation
in den Jahren 1519-1533, hg. Emil Egli, Ziirich 1879. S. 333 1a.

SZ IV 355, 23, Dann wir wol wiissend, das wir die obergheit mit gott habend, onch die lybeigenschafft
mit gott wol haben michtind, ... denn Abrabam, Isaac, Jacob habend ouch eigenliit gebebt, und inm nibwen
testament .

§Vel. S. 651t

7 Siehe Anm, 3.

8 Ms Car I 185a S. 2881; vgl. dazu z.B. S VI I 324; Z XIV 424, 19ff,, ZV 383, 32ff.

¥ Wir glauben, daB so auch jene Stelle in der Schrift Was Ziirich und Bern not e betrachten
iye zu verstehen ist, wo Zwingli auf das Regiment zu sprechen kommt, da jeder man glych fry ist.
EAIV1bS. 1042 11 1.

73



Gerechtigkeit, gibt es nur in der Ordnung!. Eine demokratische Gleichheit
kennt die Zeit noch nicht?.

Diese Bedeutung von Freiheit ist nun eine andere als das ,,Freisein von*
oder das ,,Machthaben iiber. Hier haben wir es mit der ,,Freiheit in der
Ordnung zu tun. Zwingli nennt das Anliegen der Allgemeinheit geradezu
libertas publica, indem er diese dem Eigennutz entgegenstellts. Sie ist das
Wohl der Gemeinschaft, welches das des einzelnen umfal3t4, oder der best-
mogliche Handlungsraum eines Individuums innerhalb einer auf das Evan-
gelium ausgerichteten Gemeinschaft. Und zwar ist dabei zu beachten, daf3
sowohl der einzelne als auch das Volk, d. h. die Gemeinschaft, unter dem-
selben Gesetz stehen, das allerdings nur von den Nichtchristen als solches
empfunden wird5. Wir haben hier nicht den einzelnen und das Volk mit
ihren eigenen Rechten, die es moglichst uneingeschrinkt gegeneinander zu
behaupten gilt, vor uns, sondern eine Ordnung, die von Gott ausgeht,
letztlich auf den einzelnen, den Auserwihlten zielt, aber den Menschen in
der ihm wesenhaften Gemeinschaft 1406t, worin er, seiner Bestimmung
gemil, sich zu verwirklichen, d. h. am Gebot ,, Liebe deinen Nichsten
gute Friichte zu bringen hat. Beide, der einzelne und die Gemeinschaft,
sind auf dasselbe Ziel hin ausgerichtet. Sie kénnen sich daher nicht wider-
streiten, sondern nur dasselbe wollen.

Wir versuchen nun, die verschiedenen, von uns herausgearbeiteten
Bedeutungen des Begriffs ,,Freiheit” miteinander in Bezichung zu setzen®.
In diesem Zusammenhang miissen wir uns nochmals der geistigen Freiheit,
der Freiheit in Christus erinnern. Obwohl wir nicht niher auf sie eingehen,
diirfen wir doch nie iibersehen, daB sie die wahre Freiheit ist, die echte
Frommigkeit?, zu deten Schutz und Gedeihen die anderen Freiheiten da
sind. Sie wichst dort am besten, wo das Evangelium frei gepredigt wird, wo

1 Vgl. Allgem. iiber Gerechtigkeit und Gleichheit: Dickmann: Gleichberechtigung, S.271.

2 Vgl. die Forderung nach Gleichheit der Bauernfiithrer zur Zeit der frithen Reformation.
Heinz Angermeier: Die Vorstellung des gemeinen Mannes von Staat und Reich im deutschen
Bauetnktieg. Vierteljahrschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bd. 53, Wiesbaden 1966.
S. 338.

3 Ms Car I 1854, S. 170t: EY private rei studio prodimus publicam libertatem, nec agimus gratias deo
pro libertate data ab ipso. Ebenso Z VI S. 247.

“Vgl. SILIII 98: ..., dann welcher by den menschen den gemeinen nuty schirmt, der bhat den eignen
nuty beschirmi; dann wer ist by dem sinen sicher, wenn nit das gemein regiment mit wolstand des gemeinen
niizes die besundren giiter schirmt? Zwingli stellt das Gemeinwohl iiber das Wohl des einzelnen.
Siehe Rother: Die religiosen Grundlagen, S. 68.

5 2.B. Z VIII 192, 2 ff.

6 Vgl. den Begriff ,,Freiheit im Drama des 16. Jh. in: Stricker: Selbstdarstellung, S.130.
Wolf: Sozialtheologie, S. 169ff.

"Vgl. 2.B. Z1I 80, 12ff.; VIII 192, 4ff., Ms Car I 185, S. 127v; Ms Car I 1853, S. 269v.

76



man vor Tyrannei geschiitzt ist. Dies bedingt eine Ordnung der Gerechtig-
keit. Sie ist von Gott gegeben in der von einer Obrigkeit geleiteten poli-
tischen Gemeinschaft. Diese Ordnung, die das Wohl aller durch alle gewihr-
leistet, in der Gerechtigkeit geiibt wird und in der jeder geschiitzt ist, wird
von jedem, der um ihren Sinn wei3, zumal dem Christen, als Freiheit emp-
funden. Sie ist die Freiheit in der Ordnung. Diese Freiheit in der Ordnung
wiederum ist am sichersten gewiahrleistet dort, wo die Besten die Geschicke
des Gemeinwesens leiten, und dies ist, wie wir bereits dargestellt haben, die
Aristokratie. Ein Volk aber kann diese Regierungsform nur erhalten, wenn
es unabhingig, d. h. frei von Tyrannei istl. In einer andern Reihenfolge der
Bedeutung zeigen sich diese einander bedingenden Freiheiten in einem Satz
der Einleitung zu Jesaja. Zwingli schreibt: ,,Frommigkeit und Gerechtig-
keit wollen wir daher zu Rat und Hilfe ziehen, wenn wir uns bemiihen, iiber
die Freiheit zu wachen, die uns durch der Viter Hinde iiberliefert ist.“2.

Wir erkennen also drei grundsitzliche, einander bedingende Stufen der
Freiheit. Innerhalb jeder mag der Begriff wieder differenzierte Aussagekraft
haben, ohne aber noch einen wesentlich andern Sinn anzunehmen. Mit den
drei Grundbedeutungen sind die Forderungen, die Zwingli an eine poli-
tische Gemeinschaft stellt, geniigend gekennzeichnet, auch beztiglich der
Eidgenossenschaft3.

Es sei hier nun noch kurz auf eine Stelle autfmerksam gemacht, die zeigt,
daf sich letztlich kein fugenloses Gebiude aus Zwinglis AuBerungen iiber
politische Dinge errichten 1aBt. Er denkt hierin nicht immer konsequent,
So gelten unsere oben gezogenen Schliisse nur im Idealfall. Zwingli weil3
ganz genau, daB andernorts einzelne Menschen, aber auch ganze Volker
unterdriickt werden. Er verbietet ihnen, sich mit Gewalt frei zu machen.
Sie miissen warten, bis sie sich rechtmiBig loslésen kénnen4. Sicher aber
hat Zwingli ihnen nie die Méglichkeit abgesprochen, trotzdem gute Christen
zu sein. Sie haben es von ihm aus geschen nur schwerer, ein christliches
Leben zu fithren. Im tibrigen kennt Zwingli Fiirsten, die nicht unterdriicken,
sondern nach dem Gotteswort leben. Sie diirfen nicht vor den Kopf ge-
stofen werden. So predigt er einmal, dal} man auch unter einem freien,
friedsamen und frommen Koénig frei sein konne®. Vor Augen hat er hier

'Vgl. Ms Car I 185a, S. 2881.

*Z X1V 13, 1ff.: Religionem ergo et aequitatem in consilium et auxilium vocemus, si per maiorum
manus traditam libertatem custodire sataginmus!

3 Die Freiheit in der Bedeutung von ,,Macht haben tiber** rechnen wir in diesem Zusammen-
hang zur Bedeutung von ,,Freiheit von*.

42.B. Ms Car I 1852, S. 27171.

5Ms Car 1 185a; S. 170v: FEs ist ein grof glicklich ding under einem [ryen, fridsamen, frommen
kiing sitzen. ... So man nun sich sSllichs gliicks, frybeit und fridens nit méfencklich, sunder i mitwillen

i



wohl die guten jidischen Koénige, aber gemeint sein wird auch ein Philipp
von Hessen. Dies steht im Widerspruch zu seiner Definition, wonach sich
Herrschaft dort befinde, wo freien Menschen befohlen werdel. Ob sich nun
Zwingli mit dem publicus consensus dariiber weggeholfen hat, ist zu wissen
nicht so wichtig. Fiir ihn gibt es wohl eine beste Form der Gemeinschaft,
doch anerkennt er durchaus, dal3 Gott seine Gnade schenken kann, wem et
will. Der beste Beweis dafiir mullte sicher wieder im Gedeihen eines Konig-
reiches liegen. Jede Freiheit kann aber auch zugrunde gerichtet werden, und
Zwingli weil3, daff ein_jede grechtigkeit, frybeit oder macht in gottlichen und welt-
lichen rechten gestiirgt, abgeton und abgeschlagen wirt, so man die miffbrucht, und et
zeigt dies an geschichtlichen Beispielen?2.

Er ist tiberzeugt, daf3 die Eidgenossenschaft dieser Gefahr ausgesetzt ist.
Den Eidgenossen witft er vor, dal3 sie die Freiheit nicht zu gebrauchen ver-
stiinden und damit durch viele Ubel die wahre Frommigkeit umbringen.
Damit droht der Eidgenossenschaft, dall Gott ihr als Strafe die Freiheit
wieder wegnehmen und ihr Tyrannen geben kann3. Er predigt: Dann
Jfrybeit sol nieman 4 schalkheit und ungrechtikeit dienen. Es ist ein gaab gottes,
die sol nit miffbrucht werden. Wir eidtgnossen meinend ict3 das sye frybeit, hiren,
eebrechen, kriegen, bschyfen, betriegen, und so man uns das wert, so sprechend wir,
man wil uns die frybeit, servi simillia cogitant, perfidiam, adulationem, ... nemmen®.

Zwei Ursachen stiirzen die Eidgenossenschaft ins Verderben: einerseits
wird durch die Behinderung der freien Predigt die Freiheit der Ordnung,
d. h. die Gerechtigkeit mibraucht, und andererseits ist man im Begriff,
durch das Geldnehmen die ,,Freiheit von‘‘ - die Unabhidngigkeit — an fremde
Herren zu verschachern®. Wenn diese beiden Freiheiten ganz verloren sind,
wird fiir die wahren Christen eine Zeit der Vetfolgung und Unterdrickung
anheben, eine Zeit, in der vor allem die geistige Freiheit gefihrdet sein wird.
Diese drohenden Entwicklungen zu bekimpfen, wenn nétig auch mit

brucht, Gott nit erkent, ..., so wirt es alles 3r gifft, xi iomer und no. In solicher frybeit, ...saff das liidisch
volck. ..

YMs Car I 185a, S. 271v: Lmperium est, ubi imperatur liberis homintbus. (Im Gegensatz zuf
libertas.)

2EAIV1bS. 1041 18.

3 Ms Car I 185a, S. 170t: E# private rei studio prodimus publicam libertatens... (Deus) Repetil
ergo et nobis tyrannos dat, idgue merito. Wir hand alles das, das ein rich und ware fromkeit umbringt, intriv,
Salsch, verriitery, ungrechtikeit, hochfart. Item. Nescimus uti libertate. Et abusus ommium rerum perdil.
Also verdirpt ouch frybeit, wo sy miffbrucht wirt.

4 Ms Car I 1854, S. 269r; vgl. auch die Forderung Zwinglis im Namen der Pridikanten etc.
an die V Orte vom 15. IX. 1530. S 1L III 79: Die dritte ursach...; eindriicklich auch Ms Car I 1853,
3. 1I7L

%gl. 2. B, Z I 21, 16911

78



Waffen!, ist das Hauptanliegen Zwinglis. Er mag sich dabei detr Erkenntnis
des Flavius Josephus erinnert haben, wonach man entweder gleich bei der
ersten Bedrohung um die FPreiheit kimpft oder es bleiben 146t, nachdem man
schon lange sich hat unterdriicken lassen2. Die Alten Eidgenossen sind ihm
Vorbild und Legitimation. Er will politisch dasselbe erreichen wie sie.
Er hilt sich somit an das alte Recht.

12.B. Z X 147, oft.; 3ff.: Et bellum, cui nos instamus, pax est, non bellum ... Servare libertatem
satagimus.

2 Von Zwingli unterstrichen in: Flavius Josephus: De Bello Iudaico Z X 1I 388, 38fF.
Zwingli scheint aus dem jiidischen Krieg des Josephus sowieso viele Ahnlichkeiten mit den
Eidgenossen herausgelesen zu haben. Vgl. auch Josephus Flavius ,,De bello Iudaico®, fo.
CCXXVIllIr, die Rede des Ananus; teilweise von Zwingli unterstrichen.

i



	II. Teil : die ideale politische Gemeinschaft

