
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 45 (1969-1971)

Heft: 2

Artikel: Die Bedeutung der Eidgenossenschaft für Huldrych Zwingli

Autor: Kobelt, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EDUARD KOBELT

Die Bedeutung der Eidgenossenschaft

für Huldrych Zwingli

ZÜRICH 1970



Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich
(Kantonaler Verein für Geschichte und Altertumskunde)

Band 45, Heft 2

(134. Neujahrsblatt)

Zürich 1970. Druck Leemann AG



Inhaltsverzeichnis

Einleitung V

I. Teil: Der Einfluß von Erlebnis, Bildung und Tradition auf Zwinglis Bild von der Eidgenossen¬

schaft i

Das Vaterland i
Die eidgenössische Vergangenheit 8

Land und Volk der Eidgenossen 16

Civitas - Respublica 23

Eidgenossenschaft - Confoederatio 26

Schweiz - Schweizer 30
Helvetii - Germani 30
Nation 34
Das Verhältnis der Eidgenossenschaft zu Kaiser und Reich 37

//. Teil: Die ideale politische Gemeinschaft 51

Die Regierungsformen 51

Die Bedeutung der Freiheit 65

III. Teil: Der rechtliche Aufbau der Eidgenossenschaft 80

Die Bünde 81

Die Rechtsmittel 91

Schlußbetrachtung 96

Quellen- und Literaturverzeichnis 98

III





Einleitung

Zwinglis Bedeutung für die Schweizergeschichte ist unbestritten,
hingegen fehlt ein einheitliches Zwinglibild, denn wie über Zwinglis Wirken
schon zu seinen Lebzeiten die beiden Glaubensparteien verschiedener

Meinung waren, so ist auch heute noch diese konfessionell bedingte Spaltung
im Zwinglibild der modernen Geschichtsschreibung vorhanden. Immerhin
bemühen sich jetzt beide Seiten mit Erfolg, Zwinglis Persönlichkeit
gerechter zu werden1. Einig ist sich die Forschung freilich darin, in Zwingli
den engagierten, praktischen Politiker unter den Reformatoren zu sehen, im
Gegensatz etwa zu Luther. Wenn auch die neueste Zwingliforschung dieses

Bild beträchtlich korrigiert und zeigt, daß Zwinglis persönlichem Einfluß
nicht die bisher angenommene Bedeutung zukommt, so bleibt doch
unbestritten, daß Zwingli Politik gemacht hat2. Unsere Arbeit wird erkennen
lassen, wie Zwinglis Politik von drei Seiten beeinflußt ist: vom Evangelium,
dem Humanismus und der direkten Anschauung eidgenössischer Verhältnisse.

Die grundsätzliche Frage jedoch wird sein, wie sich Zwingli die

Eidgenossenschaft -, das Medium, in welchem er politisiert - vorstellt. Es

gibt verschiedene Möglichkeiten, diese Frage zu beantworten : Wir könnten
untersuchen, was Zwingli getan hat, und was die Folgen seines Tuns waren.
Möglich wäre auch die Interpretation einzelner situationsbedingter direkter
Äußerungen Zwinglis, oder die Bestandesaufnahme und Interpretation
seiner sämtlichen direkten und indirekten Äußerungen über die Eidgenossenschaft.

Wir entschieden uns für die dritte dieser Möglichkeiten.
Die Quellen dieser Arbeit sind Zwinglis theologische Abhandlungen,

seine politischen Gutachten, seine Briefe und Predigten, sowie die
Marginalien zu Büchern aus seiner Bibliothek. Es ist dabei zu beachten, daß von
Zwingli, da er in keiner Weise Staatstheoretiker war, klare Abhandlungen

1 Fritz Büßer: Das katholische Zwinglibild. Von der Reformation bis zur Gegenwart. Zürich
und Stuttgart 1968; Fritz Büßer: Das Zwinglibild von Emil Egli bis Fritz Blanke, Neue Zürcher
Zeitung, 3. Januar 1969, Abendausgabe Nr.4; Kurt Guggisberg: Das Zwinglibild des Protestantismus

im Wandel der Zeiten, Quellen und Abhandlungen zur Schweizerischen Reformationsgeschichte

Bd. VIII (Bd.XI der neuen Sammlung) Leipzig 1934.
2 Martin Haas: Zwingli und der Erste Kappelerkrieg, Zürcher Diss., Zürich 1965. René

Hauswirth: Landgraf Philipp von Hessen und Zwingli, Voraussetzungen und Geschichte der
politischen Beziehungen zwischen Hessen, Straßburg, Konstanz, Ulrich von Württemberg und
reformierten Eidgenossen 15 26-1531. Schriften zur Kirchen und Rechtsgeschichte, Tübingen und
Basel 1969; inskünftig Franz Straub: Zürich und die Bewährung des Ersten Landfriedens,
Zürcher Diss. 1968.



über das Wesen der Eidgenossenschaft oder gar ein eigenes Geschichtswerk
fehlen.

Die von uns gewählte Methode legt das Hauptgewicht auf das

Selbstzeugnis. Wir versuchen darzustellen, wie Zwingli sich und seine

Umgebung verstand, beziehungsweise verstanden haben wollte. Zwinglis
Selbstzeugnisse nehmen wir dabei zum Nennwert; wir verzichten also

darauf, allfällige Hintergedanken zu entdecken. Die Problematik einer
solchen Position ist uns bewußt : Zwingli wird isoliert betrachtet, obwohl er in
seiner Umgebung als Toggenburger, Eidgenosse, Humanist, Christ und
Reformator nicht allein stand. Die Wechselwirkung von Individuum und
Gesellschaft bleibt bewußt unberücksichtigt1. Es muß deshalb schon hier
festgestellt werden, daß die in unserer Arbeit herauspräparierte Auffassung
nicht das Monopol Zwinglis gewesen zu sein braucht. Trotzdem glauben wir
uns zu unserem Vorgehen berechtigt, weil wir mit der Darstellung eines

Teilaspektes einen notwendigen Beitrag zur Kenntnis von Zwingli als
Politiker und als Persönlichkeit überhaupt leisten und kommenden kritischen
Gesamtwürdigungen vorarbeiten möchten. Die in dieser Untersuchung
geleistete Interpretation betrifft nur das Denken Zwinglis und läßt die Frage,
ob es richtig oder falsch, nützlich oder schädlich gewesen sei, beiseite.
Eine wesentliche Stärke unserer Methode sehen wir jedoch darin, daß viele
der von uns verwendeten Aussagen Zwinglis den Charakter bloßer
Beiläufigkeit aufweisen, also nicht auf unser Thema hin angelegt sind. Sollte
sich aus solchem Material trotzdem ein kohärentes Bild ergeben, so spricht
viel für dessen Richtigkeit.

Unsere Arbeit gliedert sich in drei Teile, die sich allerdings nicht säuberlich

voneinander trennen lassen. In einem ersten wird versucht, einerseits

Zwinglis durch Gefühl und Erlebnis bedingte Beziehung zur Eidgenossenschaft

darzustellen und anderseits anhand von Begriffsuntersuchungen zu

zeigen, als wie starke Einheit Zwingli die Eidgenossenschaft empfunden hat.

Diese Untersuchungen mögen bisweilen mühsam sein, doch können wir
auf sie mangels besseren Materials nicht verzichten. In diesem ersten Teil
untersuchen wir auch, wie Zwingli das Verhältnis der Eidgenossenschaft zu
Kaiser und Reich verstanden bat. Im zweiten Teil soll gezeigt werden,
welche Anforderungen Zwingli an einen guten Staat stellt, um zu ersehen,
wie sich Zwingli eine gesunde Eidgenossenschaft vorgestellt hat. Das

ermöglicht es uns, in einem dritten Teil die Bedeutung der eidgenössischen
Bünde für Zwingli herauszuarbeiten. In diesem Zusammenhang werden

1 Edward Hallett Carr: Was ist Geschichte? Urban Bücher Bd. 67, Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz 1963, S. 44ff.

VI



wir am Schluß noch kurz zeigen, wie sich Zwingli zu den Rechtsmitteln
gestellt hat, die ihm zur Ausbreitung der Reformation in der Eidgenossenschaft
zur Verfügung standen.

Es bleibt uns nun noch, an dieser Stelle allen herzlich zu danken, die uns
in unserer Arbeit durch ihre Anregungen, Hinweise und anderweitige
Hilfsbereitschaft unterstützt haben, insbesondere Herrn Prof. Dr. Leonhard

von Muralt in Zollikon/ZH - auf seine Anregung hin ist diese Arbeit
entstanden, und aus seinen Zwingli-Seminarien haben wir manch
wertvollen Gedanken übernehmen können -, aber auch Fräulein Berta Hiestand
und den Herren Hans Schäppi, Peter Huber, Walter Jacob, Jost Kirch-
graber und Franz Straub. Flerzlich danken wir auch den Direktoren und
beteiligten Beamten und Angestellten des Staatsarchivs Zürich und der
Zentralbibliothek Zürich, sowie der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich -
hier besonders Herrn Dr. Jean-Pierre Bodmer -, die durch großzügige
finanzielle Unterstützung zur Veröffentlichung dieser Arbeit beigetragen
hat.

VII





I. Teil: Der Einfluß von Erlebnis, Bildung und Tradition
auf Zwinglis Bild von der Eidgenossenschaft

Das Vaterland

In der Renaissance wurde die Freude an der Geschichte geweckt und die
„Kunst, in historischen Perspektiven zu denken", geboren1. Hatte sich die

Geschichtsschreibung erst in Italien entwickelt, so erlebte sie bald auch
eine Blüte nördlich der Alpen. Aus mancherlei Gründen, wie politischen,
religiösen und sprachlichen, forschten die deutschen Humanisten nach dem
Leben ihrer Vorfahren. Naturgemäß enthalten ihre Werke eine mehr oder
minder offenkundige Spitze gegen alles Fremde2, denn es galt, der
Geschichte anderer Völker, eine eigene, möglichst ebenso glorreiche, an die
Seite zu stellen.

Auch in der schweizerischen Eidgenossenschaft setzte eine solche
Entwicklung ein. Die Schweizer Humanisten mögen wohl durch die Werke der
deutschen angespornt worden sein, doch fehlte es ihnen nicht an Ereignissen
aus der Vergangenheit ihres eigenen Vaterlandes, die zu beschreiben sich
lohnten. Der Stolz auf die kriegerische Kraft der Eidgenossen zeigt sich
etwa in Schlachtberichten, die in Verse gegossen werden3 oder in Glareans

Beschreibung der Eidgenossenschaft4 und in Vadians Nachwort zu
Glareans Werk5. Aus der Dramendichtung jener Zeit wissen wir auch, daß es

nicht allein das Wissen um die militärische Macht der Schweizer war, das

zum Schreiben anspornte. Es finden sich genügend Äußerungen, die
beweisen, wie man sich bereits einer gewissen Andersartigkeit bewußt war6.
Dieses Selbstbewußtsein, das vor allem nach den Burgunderkriegen und

1 Anton Weiler : Humanismus und Scholastik : Die Erneuerung des christlichen Denkens in
der Renaissance. In: Conzilium, Internationale Zeitschrift für Theologie, 3.Jg., Einsiedeln und
Mainz 1967, S. 534, Sp. 2 ff.

2 Vgl. Franz Schnabel : Deutschlands geschichtliche Quellen und Darstellungen in der Neuzeit,

Erster Teil: Das Zeitalter der Reformation 1500-1550, Leipzig und Berlin 1931, S. 74ff.
3 Heinrich Glarean : Carmen de pugna Confoederatorum Helvetiae commissa in Naefels.

Hg. K. Müller und FI. Keller, Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus, Nr. 53,
Glarus 1949, S. 58 fr.

4 Heinrich Glarean: Beschreibung der Schweiz; Lob der dreizehn Orte. (Helvetiae descriptio
Panegyricum) Hg. u. übers. Werner Näf, St.Gallen 1948.

5 ebenda (am Schluß).
9 Vgl. Hans Stricker: Die Selbstdarstellung des Schweizers im Drama des 16. Jahrhunderts,



dem Schwabenkrieg zu voller Entfaltung kam, war aber nicht nur den
Gebildeten1 in der Eidgenossenschaft eigen. Die Volkslieder jener Zeit zeigen
uns, daß es in allen Schichten der Eidgenossenschaft mehr oder weniger
ausgeprägt lebendig war2.

Auch bei Zwingli finden wir diese Freude an den Taten der Vorfahren,
und in seinen früheren Schriften sogar an denen seiner Zeitgenossen. Das
beste Zeugnis hierfür ist seine Beschreibung des für die Schweizer so

erfolgreichen Pavierzuges von 15123. Diese Darstellung ist ein Lobgesang auf
die kriegerische Kraft der Eidgenossen, die zu Befreiern der Kirche werden4
und nun von den Mächtigen der Welt umworben sind5. Diese Schrift zeigt
deutlich, wie eng Zwingli mit dem Humanismus seiner Zeit verbunden war.
Sie zeigt aber auch, wie leidenschaftlich er schon in jungen Jahren die
Geschicke der Eidgenossenschaft miterlebte. Die Eidgenossenschaft ist
ihm das Vaterland.

Der Vaterlandsgedanke scheint bei Zwingli eine bedeutende Rolle zu

spielen. Das Vaterland ist von Gott gegeben6, ist etwas, das Gott zu schützen

befiehlt7, und das man dem Schutze Gottes anvertraut8. Selbst ein Christ,
dem das Waffenhandwerk verboten ist, darf sich zum Schutze des Vaterlandes

und derer, die Gott ihn beschirmen heißt, in den Waffen üben9.
Dieser Sinn fürs Vaterland ist nicht erst dem späteren Zwingli eigen. Eine

große Bedeutung kommt dabei schon der Zeit seiner humanistischen
Ausbildung zu. Er hatte zahlreiche antike Autoren gelesen. Viele ihrer Werke
standen in seiner Bibliothek. Die meisten wurden gut durchgearbeitet, was

Berner Diss., Bern 1961; inskünftig Viktor Sidler: Wechselwirkungen zwischen Theater und
Geschichte untersucht anhand des schweizerischen Theaters vor Beginn der Reformation,
Zürcher Diss. Hans Müller: Der Geschichtschreiber Johann Stumpf, Eine Untersuchung über
sein Weltbild, Zürcher Diss. Schweizer Studien zur Geschichtswissenschaft, neue Folge Bd. 1,

Zürich 1945, S. 121 ff.
1 Stricker: Selbstdarstellung, S. 136.
2 Gerold Meyer von Knonau: Die schweizerischen historischen Volkslieder des fünfzehnten

Jahrhunderts, Zürich 1870. Vgl. auch die schweizerischen Volkslieder in: Rochus von Liliencron:
Die historischen Volkslieder der Deutschen vom 13. bis 16. Jahrhundert, 4 Bde., Leipzig 1865 bis

1869.
3 De gestis inter Gallos et Helvetios relatio (Z I 30 ff.).
4 ZI 37, 23fr.
5 Z I 37, 7ff.
6 z. B. Z XIV 150, 17 fr. : Intelliges igitur, quod deos aliénas collasse maiestatem summi niiminisperinde

offendit, ac dum quis senatum, patriam, parentes ac necessarios prodit.
7 z.B. Ms Car I 185, S. 65 v: ...Got gibt den starcken geist dem kriegsman der den fyend vom thaar

hinweg trybt, id est qui malum a patria propulsât. Licet ergo piis pugnare pro patria, pro salute suorum.
S VI 241.

8 z.B. Ms Carl 185, S. 3 V.
9 Z V 441, z6ff.



die vielen Randbemerkungen und Unterstreichungen beweisen1. Er lernte
den Wert des Vaterlandes für einen Cicero, Demosthenes oder Flavius
Josephus kennen und sah, welche Gründe sie dazu trieb, ihre Kräfte zu
dessen Wohle einzusetzen. Es würde den Rahmen dieser Arbeit bei weitem

sprengen, wenn wir den Einfluß dieser antiken Schriftsteller und Politiker,
zu denen man selbstverständlich auch Aristoteles und Plato zählen müßte,
an einzelnen Beispielen näher aufzeigen wollten. Für uns ist es wichtig zu
wissen, daß Zwingli von ihnen lernte, wie der Mensch zur Gemeinschaft
geboren ist und sich ihren Forderungen nicht entziehen darf2. Da sich aus
dem Evangelium keine eigentliche politische Moral unmittelbar übernehmen
läßt, machte sich Zwingli die politische Ethik dieser Autoren zu eigen,
sofern sie nicht dem Evangelium widersprach. Das durfte er ohne weiteres,
weil er wußte, daß Gott auch in den Heiden wirkt und sie Dinge erkennen
läßt, die ewig gültig sind3. Wir finden denn auch durch alle seine Werke
hindurch Bilder und Hinweise, die in ihrem Ursprung deutlich auf Zwinglis
humanistische Zeit zurückgehen.

Die politische Ethik, die Verpflichtungen der Gemeinschaft gegenüber,
auf die er in den Büchern der Alten stieß, war für ihn sicher nicht durchwegs
neu, begegnete er ihr doch weitgehend im eidgenössischen Alltag. Oft
fand er bei antiken Schriftstellern die Beweggründe formuliert, durch die
die Eidgenossen unbewußt, doch aus sicherer Empfindung, zum Handeln
veranlaßt wurden. Das humanistische Interesse am Vaterland blieb bei

Zwingli nie ein theoretisches, gleichsam schöngeistiges, dazu erlebte er die

Eidgenossenschaft zu intensiv. Wir gehen sicher nicht fehl in der Annahme,
daß das Erlebnis der eidgenössischen Kraft und die Eindrücke aus seiner
aktiven Teilnahme am eidgenössischen Geschehen ursprünglicher sind als

die Entdeckung des Vaterlandsgedankens der Antike. Zweifellos hat der

Schwabenkrieg seinen Eindruck in Zwingli ebenso hinterlassen, wie die

großen Kämpfe in der Lombardei, in die er zweimal als Feldprediger der
Glarner mitzog. In Glarus wurde er bald genug mit in den Strudel der
Politik gerissen und ist sich der machtpolitischen Bedeutung der Eidgenossenschaft

im europäischen Mächtespiel wohl bewußt geworden. Auch kam
Zwingli mit der Politik schon in seiner frühen Jugend in Berührung, stammte

1 Vgl. Walther Köhler: Fluldrych Zwinglis Bibliothek. Neujahrsblatt auf das Jahr 1921 zum
Besten des Waisenhauses in Zürich, 84. Stück, Zürich 1921.

2 In Ciceros „De officiis unterstreicht Zwingli : Sed quoniam, nt praeclare scriptum est a
Platone, non nobis solum nati sumus ortusque nostri partem patria vendicai,... ÇL XII 205, 39 ff.). Vgl.
diesen Gedanken z. B. mit der Gestalt des Theseus im „Labyrinth", der den frommen Ehrenmann
bedeutet, der sich allein ums vatterland verbracht (Z I 59, 174fr.).

3 Vgl. Rudolf Pfister: Die Seligkeit erwählter Heiden bei Zwingli. Eine Untersuchung zu
seiner Theologie, Zürcher Habil., Biel 1952, S. 31 ff.



er doch aus einer Familie, die sich aktiv an ihr beteiligte1. Solche Erlebnisse
im Dienste eines Gemeinwesens sind bester Nährboden für eine enge
Beziehung zu ihm.

Dieses tätige Miterleben als Wesenszug in Zwinglis Vaterlandsgedanken,
glauben wir auch in seinen uns überlieferten Definitionen des Begriffs
patria herauszuspüren. Die einzigen uns bekannten Stellen finden sich in
Exegesen oder Predigten. Hier haben ihn Textstellen dazu gezwungen,
näher, allerdings nur knapp, auf diesen Begriff einzugehen. In einer Predigt
zum sechsten Kapitel des Markusevangeliums erklärt er: „Die Lateiner
bezeichnen das als Vaterland, wo einer wohnt, auch wenn er nicht dort
geboren ist. So nennt Cicero Rom sein Vaterland. Das Vaterland Christi war
folglich Nazareth, weil er dort wohnte."2 Ähnliche Stellen gibt es noch
mehr3. Das Auffallende an diesen Definitionen ist, daß das Vaterland offenbar

ohne weiteres gewechselt werden kann. Das Vaterland ist überall dort,
wo es einem ermöglicht wird, eine geschützte Existenz aufzubauen. Dies

bestätigt Zwingli deutlich, wenn er erklärt: Es ist nieman ie also ins erdtrich

gesetzt das er daruß nit möchte entwurt^et werden. Hinc pensate dictum. Omne

solumporti patria est. Nam fortes non se sic affigunt huic terre ut avelli non possint,
ut alibi non possint etiam esse homines fortes'*. Unsere Stellen stammen übrigens
zumeist aus der späteren Zeit Zwinglis; die letzte aus den Predigten zu

Jeremia, die er in seinem letzten Lebensjahre gehalten hatte5.

Diese Begriffsbestimmungen zeigen aber nicht nur, wie wichtig Zwingli
das bewußte Hineinwachsenwollen in eine Gemeinschaft war, sondern wir
erkennen auch deutlich, daß wir den Begriff „Vaterland" sehr viel weiter
fassen müssen, als wir dies heute zu tun gewohnt sind. Es gab damals noch
keine Nationen im heutigen Sinne mit dem ihnen zugehörigen Staatsvolk.
Dem Unternehmungslustigen, oder eben Zwinglis „Starkem", war es

1 Johann Caspar Mörikofer: Ulrich Zwingli nach den urkundlichen Quellen, 2 Teile in 1 Bd.,
Leipzig 1867, I.Teil, S. 5ff.

2 S VI I 496 : Patriam Latini vocant ubi quis habitat, etiamsi non sit ibi genitus. Sic Cicero Roman

patriam suam dicit. Patria ergo Christi Nazareth erat, quia illic habitabat.
3 S VI I 305 : Nazareth. Patria Christi dicitur, quod illic esset nutritus et educatus. Deinde et

Capernaum patria dicitur, quod illic multo tempore versabatur. Patria eum elicit, apud exteros chants est

Christus. Ms Car I 185 a, S. io6r: Cum autem in terra integra. Est enallage id est in terra in qua tibi
integrum fuisset habitare, nempe patria.

4 Ms Car 1185a (Von daher überlegt diesen Ausspruch : Jedes Land ist dem Starken Vaterland.
Denn die Starken klammern sich nicht so an diese Erde, daß sie sich nicht losreißen (und) daß sie

nicht anderswo auch starke Menschen sein könnten.); S. 278 V; S. 280V: Nam pius ubicumque terrarum

fueritpatriam tenet. Hinc Pompeius Magnus dixit, quod omne solum fortipatria est.
6 Es könnte dies möglicherweise in eine Beziehung gesetzt werden zu seinen zwei

Rücktrittsdrohungen oder der Aufforderung Landgraf Philipps von Hessen, in Marburg eine Aufgabe zu
übernehmen.



durchaus möglich, sich an einem anderen Ort als an seiner Geburtsstätte
niederzulassen und bald einen Platz im gesellschaftlichen Gefüge seiner

neuen Umgebung einzunehmen1. Als Beispiele hiefür können sicher all die
fremden Pfarrherren gelten, die damals aus deutschen Gebieten eine
Anstellung in der Eidgenossenschaft fanden. Auch Glaubensflüchtlinge kamen
in jener Zeit bald wieder zu Rang und Namen. Später freilich hat sich diese

Großzügigkeit sehr schnell geändert2.
Dem Begriffpatria wohnen bei Zwingli sowohl unsere Begriffe „Heimat"

als auch „Vaterland" inne. Unter „Heimat" würden wir das Gebiet
verstehen, das man kennt3, das einem vertraut ist. Es ist das Gebiet, in dem man
seine Jugend verbracht hat. Das Vaterland dagegen wäre der größere
Verband mit einer Geschichte4, von dem man Schutz erwartet. Zwinglis Heimat
war das Toggenburg. Die Sicherheit des Toggenburgs war aber nur im
größeren Verband der Eidgenossenschaft gewährleistet. Daher bezeichnete

Zwingli auch die Eidgenossenschaft als sein Vaterland. Zur Bezeichnung
der beiden Gebiete aber gebrauchte er dieselben Begriffe, nämlich patria
oder vatterland. So schrieb Zwingli am 18. Juli 1524 an die Toggenburger:

das ich alweg willen hab gehabt, selbs by üch als in minem vatterland das euan-

gelium Christi %u leren,...5 oder am Schluß dieses Briefes : .gebietend als mit
üwrem eignen landtman.. .6. Hier brauchte Zwingli „Vaterland" im Sinne von
„Heimat". Landsmann der Toggenburger ist er, insofern er aus diesem
Gemeinwesen hervorgegangen ist. Als Toggenburger hat er sich auch zeit
seines Lebens betrachtet. Auch der Begriff „Land" muß, wie hier im Wort
landtman, ebenfalls in einem weiteren Sinne verstanden werden. So kann er
ebenfalls die Bedeutung von „Vaterland" oder „Heimat" annehmen. Zur
Stelle Patriam enim relinquimus in Jeremia 9, 19, setzt Zwingli: Hic terra

pro patria. Sic Helvetii in loco s'land pro patria utuntur1.
Da sich Zwingli Zürich zu seiner Wirkungsstätte wählte und durch sein

Wirken in der Stadt aufs engste mit diesem bedeutenden Ort der Eidgenossenschaft

verbunden war, würden wir erwarten, daß Zwingli in der Stadt

1 Vgl. Jacob Burckhardt: Die Kultur der Renaissance in Italien, Wien 1934, S. 788".
2 Leo Weisz : Die wirtschaftliche Bedeutung der Tessiner Glaubensflüchtlinge für die deutsche

Schweiz, Zwingliana Bd. X, Zürich 1955, S. 247ff. Paul Guyer: Verfassungszustände der Stadt
Zürich im 16., 17. und 18. Jahrhundert unter der Einwirkung der sozialen Umschichtung der
Bevölkerung, Zürcher Diss., Zürich 1943, S. 67ff.

3 Vgl. Robert Michels: Der Patriotismus, Prolegomena zu seiner soziologischen Analyse,
München und Leipzig 1929, S. 90.

4 Michels : Patriotismus, S. 90.
5 Z VIII 211, 24ft
6 Z VIII 212, 8; Z IV 382, 8ff.; 389, loff.; Z VI I 126, 2;ZIX, 548, i6ff.
' Z XIV 548, 28ff.; ebenso Z XIV 531, 37fr.



Zürich sein Vaterland gesehen hat. Wir haben jedoch keine Stelle gefunden,
die dies stützen könnte. Auf Grund seiner Definitionen des Begriffs Vaterland

müßten wir allerdings annehmen, daß für Zwingli, auch wenn er es

nirgends sagt, Zürich tatsächlich sein Vaterland gewesen ist. Zürich wäre
auch eher der Ort gewesen, Vaterland geheißen zu werden als beispielsweise

das Toggenburg, hätte doch der Stolz auf die Macht Zürichs und seine

innerhalb des Bundesgefüges der Eidgenossenschaft doch recht selbständige

Stellung eher dazu Grund gegeben. Doch glauben wir, daß Zürich
für Zwingli nie Vaterland im eigentlichen Sinne gewesen oder geworden ist.
Er hätte dies sonst sicher irgend einmal erwähnt.

Nur eine einzige Stelle ist uns bekannt, in der Zwingli ausdrücklich von
einem Ort der Eidgenossenschaft als von einem Vaterland redet. In der

Widmung seiner Schrift Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit an
Nikolaus von Wattenwyl nach Bern, schreibt er: Glych wie alle Christen sich

allenthalb freuwend des gloubens des euangelii Christi, den din vatterland, die

fromm statt Bern, annimpt.. .*. Hier sind wir jedoch der Meinung, daß Zwingli
vatterland wieder im Sinne von Heimat verwendet. Es ist dies naheliegend
schon deshalb, weil Zwingli in Schreiben an die Tagsatzung wiederholt von
der Eidgenossenschaft als von unserem aller Vaterland redet2. Treffend ist
überdies die von Zwingli beeinflußte Aufforderung an die Mitglieder des

„Christlichen Verstandes", sie möchten einander helfen in allem, was uns

allen und gemeinem Vaterland an gedachten ufsättren und untrüwen gelegen syn

well, A Jeder hat wohl seine eigene Heimat, doch alle haben sie ein
gemeinsames Vaterland. Zwei gleichwertige Vaterländer nebeneinander gibt
es für ZwingH nicht.

Nicht Zürich oder das Toggenburg ist daher Zwinglis Vaterland,
sondern die Eidgenossenschaft. Die Schrift Eine treue und ernstliche Vermahnung

an die Eidgenossen rechtfertigt er damit, dass ihn die jedem Menschen
innewohnende Vaterlandsliebe zu diesem Schritt zwinge4. Sein tiefes
Verbundensein mit der Eidgenossenschaft war seit seiner Jugend vorhanden5.

'Z 11471,7fr.
2 ZI 575, 2iff.;ZIII 112, 5;Z V 178, 8 ff.; 252, 4 ff.
3 S II III 98.
4 Z III 103, 13 fr. : ...zwingt mich besundre liebe und gunst, die nit ich allein, sunder alle menschen z'i

irem vatterland habend, Vgl. auch Z V 262, 22ff. Der Gedanke übrigens, daß die Vaterlandsliebe
allen Menschen innewohne, weist auf die Lektüre antiker Autoren hin. (Vgl. etwa Cicero : De
officiis (17) 53-57, hg. Karl Büchner, Zürich und Stuttgart 1964. 2. Auflage).

5 Z I 575, 21 ff. : Hab ich sy (die Eidgenossen) genempt, so hab ich den ruhen burst nit uffgerichtet;
denn mir von eim kind har wider gesin ist, wo man unserem vatterland übel geredet hatt. Z VII 603, 7 ff. :

Wo haß ist, da hat man nit sorgfür einandren ; so ich nun dem prästhafften regiment undgemeinem nutz nn^ er

der Eidgnoschafft gern ze hilff kern, ist nit ein zeichen des basses, sunder der liebe, die ich by gott all min tag

von kindswesen uffgehebt hab so gros und starck gegen einr frommen Eidgnoschafft, das ich in minen iungen



Worin diese Verbundenheit bestanden haben könnte, zeigt ein Satz aus der
Entschuldigung etlicher Zwingli unwahrlich zugelegter Artikel vom Jahre 1523.
Dort schreibt Zwingli, er habe für kein Volk mehr Begierde, das

Evangelium zu verkünden, denn für ein lobliche Eydgnoschafft, mit dero ich etwan
ouch in gevärden gestanden unnd noch bereit bin %e ston, ivo das die noturfft hiesche *.

Aus der Eidgenossenschaft gebürtig, hat er mit ihr Geschichte erlebt, und
zwar nicht als passiver Beobachter, sondern als einer, der für die

Eidgenossenschaft offenbar mehr als einmal seine Person Gefahren ausgesetzt
hat. Dieses aktive Teilnehmen wohl schon in jungen Jahren2 an den oft
gefährlichen Unternehmungen der eidgenössischen Politik, dieses
Erleben von Wohl und Weh einer Gemeinschaft, haben Zwingli in einem
bedeutenden Maße an die Eidgenossenschaft gekettet, haben seine Liebe für
die Eidgenossenschaft3 nie erkalten lassen.

Zwinglis Liebe gerade zur gesamten Eidgenossenschaft und nicht nur
zu einem Teil, wie Zürich, kann möglicherweise noch einen andern Grund
haben. Zwingli ist Toggenburger, stammt also aus einer Gemeinschaft, die
sowohl innenpolitisch als besonders auch außenpolitisch stark von der
gesamten Eidgenossenschaft abhängt. Große Politik, vor allem nach außen,
kann nur mit den Eidgenossen gemacht werden. Selbstverständlich steht
das Toggenburg nur im Landrecht mit Schwyz und Glarus4, jedoch der

Schwabenkrieg und die langjährigen Unternehmungen im Süden waren
gesamteidgenössische Angelegenheiten. Es wäre daher naheliegend, daß

gerade im Toggenburg oder in andern vergleichbaren Gebieten das

Bewußtsein viel eher gerichtet war auf den gesamten Bund, als der
größtmöglichen Machtkonzentration, als in den eigentlichen Orten, die doch
mächtiger waren und sich großer Selbständigkeit erfreuten. Es ist dies

möglicherweise ein ebenfalls nicht geringer Grund dafür, daß Zwingli
seinen Blick auf die ganze Eidgenossenschaft nie verloren hat und nirgends
von Zürich als seinem Vaterland redet.

Am Begnfïpatria haben wir in dieser ersten Untersuchung zeigen wollen,
welche Kräfte Zwinglis Beziehung zur Eidgenossenschaft auf Grund seiner

tagen mich des flyßlieber gbrucht hab in allerley künsten und klügheiten, das ich meint... Z V 100, 18ff.:
(Ich will euch, den Eidgenossen, Antwort geben), ...die nit uß verborgner, sunder anerborner liebe,
so ich zu einr loblichen Eydgnoschaft hab, kumpt. Z V 250, 8 ff. : Wenn ein andrer Uns Eydgnossen
geschmutzt undgeschendt oder verlogen hatt, bin ich dem von kindswesen ufwiderstanden, ouch etwan mich darumb
in gevar ggeben ; denn wer ein Eydgnoschaft schendt, der hatt mich ouch geschendt. Z III 103, 5 ff.

1 Z I 578, 26ft".; ebenso Z I 244, 228..; Z V 27, 2ff.
2 Walther Köhler: Huldrych Zwingli, Leipzig 1943. S. 19fr.
3 z. B. auch Z I 167, 2 und Z V 120, 6ff.
4 Der größte Teil des Toggenburgs stand seit 1436 im Landrecht mit Schwyz und Glarus.

(Karl Wegelin: Geschichte der Landschaft Toggenburg, St.Gallen 1830, 1.Theil, S. 228ff.)



Bildung und seines Herkommens beeinflußt haben müssen, ohne vorerst
weiter zu fragen, wie er diese Eindrücke verarbeitet hat und in welchem
Maße sie auf sein Handeln wirkten. Als vorläufiges Ergebnis halten wir
fest, daß Zwinglis Liebe zur Eidgenossenschaft vorzüglich durch drei
Komponenten bestimmt wird : einer wirklichkeitsbewußten, einer gefühlsmäßigen
und einer bildungsbedingten. Einerseits ist es das Erleben der eidgenössischen

Macht, das tätige und erleidende Teilnehmen an den Aufgaben und
dem Leben dieser großen Gemeinschaft, als deren socius ac membrum.

Er erkennt in ihr den politischen Verband, in dessen Schutz und Bündnis
das Toggenburg und er selbst stehen. Nur dieser gewährt ihre Sicherheit.
Zum andern zeigt sich bei Zwingli eine Heimatliebe, wie sie auch den
mittelalterlichen Chronisten eigen ist. Es ist eine gefühlsmäßige Bindung an den

persönlichen Lebensraum, die bei Zwingli ausgeht vom Toggenburg, und,
sich verbindend mit den Erfahrungen aus der Wirklichkeit, sich auf die

Eidgenossenschaft ausdehnt. Als letztes ist es die humanistische Bildung
Zwinglis, die in seinem Verhältnis zum Vaterland wirksam ist. In den

Schriften Ciceros und anderer antiker Autoren findet er formuliert und
vertieft, was er im eidgenössischen Alltag fühlt und erlebt. Das Vaterland wird
ihm zum bewußten geistigen Wert. Erst dies macht es möglich, die Kräfte,
die durch das Erleben der Wirklichkeit und das Gefühl freigelegt werden,

zu fassen und sie dem Gemeinwesen nutzbar zu machen.

Wir sind uns bewußt, daß wir vorerst nur die Grundbedingungen von
Zwinglis Beziehung zur Eidgenossenschaft aufgezeigt haben. Das bis jetzt
Vorgebrachte mag noch auf diesen oder jenen gebildeten Zeitgenossen
Zwinglis anwendbar sein. Zwingli werden wir erst dann ganz gerecht,

wenn wir die Bedeutung der Religion auf sein Handeln mit in Betracht
ziehen. Hingegen ist es wichtig für unsere Arbeit, daß wir deutlich
feststellen, daß es die gesamte Eidgenossenschaft war, die Zwingli als sein

Vaterland bezeichnet.

Die eidgenössische Vergangenheit

Zwinglis Vaterlandsbegriff ist nicht nur durch das aktive Miterleben
eidgenössischer Politik beeinflußt worden, sondern auch durch die eidgenössische

Vergangenheit, wie er sie in den Überlieferungen denkwürdiger
Taten der Altvordern kennenlernte. Eigentlich dürften wir erwarten, daß

seine Ahnen unter den Toggenburgern zu finden wären, doch bezeichnet

Zwingli als seine Vorfahren die Alten Eidgenossen. Der Grund dafür
scheint uns ein ähnlicher zu sein, wie der oben dargelegte bezüglich der



Abhängigkeit kleinerer, unselbständiger Verbände von der gesamten
Eidgenossenschaft. Die eigene, toggenburgische Geschichte hatte keine große
Bedeutung. Aus einer Gemeinschaft, die Jahrhunderte unter der Herrschaft
der Grafen von Toggenburg stand, war nach langen Mühen ein Verband
hervorgegangen, der sich weitgehend selber verwaltete, allerdings unter
dem mächtigen Schutze von Schwyz und Glarus und in einer gewissen
Abhängigkeit zum Abt von St.Gallen1. So wie die Toggenburger allmählich
wesentliche Rechte über ihr Gebiet in die eigenen Hände zu bringen
vermochten, so hatten sich viel früher schon die alten Orte der Eidgenossenschaft

freigekämpft. Ihr Streben war dasselbe. Beide hatten das Erreichte

gegen äußere und innere Feinde zu behaupten, wobei allerdings die Toggenburger

auf den Schutz der Orte angewiesen waren und erst mit den Orten
zusammen Großes leisten konnten. Was lag da näher, als daß die Bauern
des Toggenburgs in den Eidgenossen von Sempaeh und Näfels ihre
Vorfahren erkannten und eben das Gebiet, in dem diese Männer siegten, als ihr
Vaterland betrachteten? So redet denn auch Zwingli in seinen Schriften von
den Alten Eidgenossen als von unseren vordren1. Einmal spricht er sogar von
diesen als minen vätteren3.

Wenn Zwingli die Eidgenossenschaft sein Vaterland4, die Alten
Eidgenossen seine Vorfahren nennen konnte, ist es nur folgerichtig, daß er
sich selbst auch als Eidgenossen betrachtet hat. So bezeichnete er sich

gegenüber den Boten der Orte zu Baden als geborenen Eidgenossen5,
und ein andermal, in einem Brief an Nikolaus von Wattenwyl, klagte er, ob
er denn nicht ein Genosse und Glied des Bundes sei6.

So wie der Vaterlandsgedanke, baut sich auch die Vorstellung der
eidgenössischen Vergangenheit auf einem weithin widerspruchslosen Bild
einer einheitlichen Eidgenossenschaft auf. Dies wird deutlich, wenn wir nun
zu zeigen versuchen, wie Zwingli die frühe Zeit der Eidgenossenschaft ge-

1 Die Abtei St.Gallen war seit 1468 Landesherr des Toggenburgs, bestätigte aber 1469 -
seit 14 51 selbst in einem Zugewandtenverhältnis mit Zürich, Luzern, Schwyz und Glarus stehend -
das Landrecht zwischen dem Toggenburg und den beiden Orten Schwyz und Glarus. (Wegelin:
Toggenburg, S. 268ff.; Heinrich Edelmann: Geschichte der Landschaft Toggenburg, Lichtensteig

1956, S. 77.
2 z.B. ZI 187, i2ff.; ZIII104,1; ZV 215,6; Z VI 1498,21; Sil III 109.

3ZXi57, 19.
4Z V250, 17.
5 Z V 104, ioff. : (sehend nun, lieben herren, wie früntlich das mit mir gehandlet wurd, der ein

gborner Eydgnoß bin!) ..." ; ebenso gegenüber allen Eidgenossen, Z V 219, 4ff.: „..., sunder mir
ligt me an eynr loblichen Eydgnoschafft, das die nit umb unser erbfygenden willen an eim gebornen trüwen
Eydgnossen lasse begon, des sy weder glimpf noch füg habend,... Ähnlich Z V 170, 13 ff.

6 Z VIII 102, 25 ff. : ...non Helvetius sum? non socius ac membrum fçderis sum (Übers. Oskar
Farner: Huldrych Zwinglis Briefe, 1512-1526, 2 Bde., Zürich 1918/20, Bd. I, S. 201.



sehen hat. Eine erste Antwort darauf erhalten wir, indem wir darstellen,
welche Tugenden er im Leben seiner Vorfahren besonders beachtete.

Ziemlich vollständig gibt uns ein Abschnitt aus einer Predigt Zwinglis
die Vorzüge wieder, die er in den Altvordern zu erkennen glaubte. Diese

Predigt wurde von einem Unbekannten, vermutlich aus den inneren Orten
stammend, der gelegentlich eines Aufenthalts in Zürich Zwingli einmal
selbst hören wollte, aufgezeichnet1. Die Predigt wurde am 5.März 1525
gehalten. Der Bedeutung wegen zitieren wir den ganzen Abschnitt: Zum

fünften %eigt er an, daß unser fromen Vorderen sölher Fryheit und Gnad Gottes

so fro sind gewesen, daß sy gar ein gottrfürchtig, fromm, christenlich Leben gefürt
habend und dem Rechten solchen Schutzgeben, daß ouch ire Vyend hand müssen von

inen reden : sy syend ein fromm, Recht liebhabend Volck. Es syend ouch oft biderb

Lütt durch sy widerttmb ^ßrecht kommen, die sunst rechtlos müstend ligen, und sy

syend ivar Kristenlüt gsin, ob sy glich in vil Dingen der Ler halb nit recht bericht

sind gewesen; dann ein Christenman sye ein unschuldiger, frommer, warhaftiger
Mensch, dlldiewil man nit fromklich leb, so sye es ein Glichßnery, daß man sich

Christen rttme. So nun unser Vorderen die Fromkeit und Unschuld an inen

gehept haben, so sye es gewüß, daß ir Handlung von Got sye; darumb syend sy ouch

unüberwunden bliben von allen Fürsten und Herren, alle die Wyl sy so unverletzlich
und unschuldiklich lebdtend"1.

Die Vorfahren waren gottesfürchtig und ihr Handeln von Gott
gelenkt, woraus sich ihre Erfolge erklären3. Die Sitten der Alten Eidgenossen

müssen daher gut gewesen sein4. Speziell wird einmal ihre Gastfreundschaft

Fremden gegenüber erwähnt5, ebenso ihre Aufrichtigkeit6. Sie

ernährten sich mit surer arbeyt1. Wichtig ist es für Zwingli, daß er die
Vorfahren als Beispiele guter Christen gebrauchen kann. Er sieht wohl, daß sie

das iet^ schynend liecht^ noch nicht in dieser Reinheit kannten, weiß aber,

daß sie dennoch gute Christen gewesen sind, weil sie sich von Gott leiten

1 Ein Missive von einem frommen Eidgnossen z"° sinem Fründ geschriben, innhaltend ein Summ

einer Predig, die ietz kurzlich z"o Zürich ist beschehen. Zwingli Hauptschriften, bearb. und hg. von
Fritz Blanke; Oskar Farner, Oskar Frei und Rudolf Pfister, Bde. Iff., Zürich 1940ft". (zit. HS), II
5 ff.

2 HS II, 8.
3 Vgl. auch ZI 170, 26ÌT.; 187, 5ff., i2ff; 575, 7ff.;ZIII 110, 7ff.; 585, iff.; Z IV 126, 2off.;

S IIIII 79; Ms Carl 185, S 7r.
4Zl575,7ff.;ZIIIn,4ff.;io3,iff.;MsCarIi85a, S62r;S75r.
5 Z XIII 112, 22: Qua virtute Helvetii admodum olim clarebant; gratis excipiebantur peregrini

tenues, monstrabatur via, ac omnia erant omnibus tuta et amica.
8 Z Vili 808, 19 fr : Rhaeti in diem proficiunt, gens animo veteres Tuscos referens, candore veteres

Helvetlos. Z V 254, 13 ff.

' Z III106, 2.

•Z III 84, 15ff.

10



ließen und dem Papsttum in vielem widerstanden1. Im übrigen ist er
überzeugt, daß sie sich gegen das Papsttum gekehrt hätten, wenn ihnen die
reine Wahrheit bekannt gewesen wäre2. Eine der hervorstechensten Eigenheiten

der Ahnen ist für Zwingli ihr Kampf um Freiheit und Recht, ebenso

ihre Einigkeit. Damit aber werden wir uns in einem andern Kapitel
auseinanderzusetzen haben3. Es bleibt uns in diesem Zusammenhang noch auf die

von Zwingli öfters erwähnte Kampfkraft der Eidgenossen hinzuweisen,
wobei er diese nicht nur auf die Alten Eidgenossen bezieht. Er glaubt, daß
das kriegerische Wesen den Eidgenossen überhaupt angeboren ist4. Diesen
Gedanken fand er schon in den „Adagia" des Erasmus und hat ihn dort
auch glossiert5. Er weiß auch um den Schutz, den die Berge den Eidgenossen
gewähren6. Die Kampfkraft wird durch Leibesübungen seit Alters erhalten7.

Wie hart die Eidgenossen ihre Beleidiger strafen, hat man am Beispiel
des Schwabenkrieges lernen können8. Von seinen Vordem hat er auch
gehört, daß es für einen Fremden nicht ratsam ist, sich in eidgenössische Zwi-
stigkeiten zu mischen9. Um ihre Unbesieglichkeit weiß jedermann10. Freilich,

schränkt er ein, sind sie nur in eygnem krieg allweg sighafft xin, in frömdem
dick sigloß1*.

Wenn wir diese Aufreihung aller Vorzüge der Alten Eidgenossen vor
uns sehen, könnte man meinen, Zwingli hätte in der Alten Eidgenossenschaft

das Paradies auf Erden gesehen. Es sind uns allerdings auch wenige
Stellen bekannt, in denen Zwingli eine versteckte Kritik an der eidgenössischen

Vergangenheit übt und dies schon in seiner Frühzeit12. Aber auch

aus späterer Zeit fehlt sie nicht. So soll es in der Eidgenossenschaft zu allen
Zeiten Gute und Schlechte gegeben haben13. Ebenso hält er nicht sehr viel

1 Betr. Heiligenverehrung: Z IV 123, 12ft".; 126, i8ff.; betr. Kirchenzchnten: Z IV 539, 38".;
betr. Kirchengesetze : Z II 67, 13 ff. ; betr. freie Verkündigung des Evangeliums : Z VI II 460,
4ff.; S IIIII 78 ff.

2 Z III 483, 13ff., 2off.;ZIV5 5, ioff.
3 Vgl. S 65 ff.
4 Ms Carl 185 S 121 rff.
5 Z XII 258, 23 ff.
6 Ms Carl 185 a S 310V.
7 Z V 445, i ff. : Spiele, weliche alle gar nach by allen völckeren gewon sind, doch by unseren vordren den

Eydgnossen vast brüchlich undgewon unnd zu mancherley z'ifälen vast nütz- Das zweite by verstehen wir im
Sinne von seit. Vgl. Idiotikon Bd. IV, Sp. 903.

8 ZU 282, 21 ff.
9 Z III in, i4ff.
10 z.B. ZI 171, i6ff.; 174, i2ff.;IIIIIio9.
11 Z 1174, i4ff. (dick in der Bedeutung von „oft", Idiotikon Bd. XII, Sp. 1223 B).
12 Z XII 266, izff.; 373, 33ff.; 376, 22ff.; 381, 34fr.
13 Ms Car I 185 a, S 75 r: Also in einer Eidtgnoschafft fuerunt semper pessimi, semper optimi. At

détériores simiis, ut peiores sumus patribus nostris.

1 I



von der Bildung der Alten Eidgenossen, wenn er darauf hinweist, daß sie

Kultur für Teufelswerk gehalten hätten1. Zudem weiß Zwingli, daß der

Eigennutz, der alle Menschen verdirbt, schon seit Anbeginn auf der ganzen
Welt war2, also sicher auch in der Alten Eidgenossenschaft. Auch fehlt die
reine Verkündigung des Evangeliums. Trotzdem müssen wir erkennen, daß

es Zwingli unbedingt ernst war mit seinen Beschwörungen, bei den Sitten
der Alten zu bleiben. Als eine Art Paradies auf Erden hat Zwingli die Alte
Eidgenossenschaft offensichtlich gesehen und wollte seine Zeit auch wieder
in dieses Paradies zurückführen, in dem dann allerdings im Unterschied zu
früher das wahre Evangelium verkündet und gelebt worden wäre. Dies ist
sein Hauptziel in bezug auf die Eidgenossenschaft, nur werden wir noch

aufzuzeigen haben, in welcher Form ihr dieser Weg zurück nach der

Meinung Zwinglis noch möglich war.
Zum Begriff vordren ist noch ergänzend beizutragen, daß Zwingli schon

die Generation, die den Schwabenkrieg ausgefochten hat, als vordere

bezeichnet3. Das mutet etwas sonderbar an. Er war ja schon fünfzehn Jahre
alt bei dem Ereignis, und seine Eltern dürften damals auch noch gelebt
haben4. Anscheinend bei seinem offensichtlichen Mangel an konkreten
geschichtlichen Kenntnissen5, läßt Zwingli schon seine Vorgeneration der

historischen Weihe teilhaftig werden6.
Eine zweite Antwort auf die Frage, wie Zwingli die frühe Zeit der

Eidgenossenschaft gesehen hat, erhalten wir, wenn wir im folgenden zeigen,
wie er Ereignisse und Persönlichkeiten aus der eidgenössischen Vergangenheit

wertet.
Das Ereignis, das er am ausführlichsten schildert, ist der Pavierzug7.

Diese Darstellung ist allein aus Freude und Stolz über jenen ruhmreichen

Zug der Eidgenossen entstanden. Sie ist jedoch nur aus der Zeit heraus zu

1 S VI 497: Helvetii olim, plus armis quam Uteris c/ari, paueos habebant eruditione insignes: iam

quum et apud ipsos egregia et praeclara ingenia floreant, tribuunt tantum donum daemoni: tantum abest ut

gratias agant deo, ut maleficiiim hoc satanae interpretentur. Quidquid ingruit malorum, quidquid infortunii,
hoc totum erudition!, Uteris, pietati restituaeque religioni adscribunt, optant sibi restituì ignavos fucos, et

impostores indoctos, quorum dolis in tantam caecitatem et conscelerationem sensim sunt prolapsi.
2 z.B. S IIIII 78.
3 Z V 168, 23 ff. : (Eck hat) öffentlich geredt, wir Eydgnossen sygind all kughyer, darumb unser

vordren landskrieg angehebt und mit gots hilff gsiget habend. Ebenso Z V 215, 5 ff. Es kann sich diese

Stelle nur auf den Schwabenkrieg beziehen, waren doch solche Schmähworte mit ein Grund, der

zu diesem Krieg führte (vgl. Z II 282, Anm. 18 und 19). Andererseits ist uns kein landskrieg,

d. h. ein Krieg, der das ganze Land erfaßte oder Krieg im eigenen Lande (vgl. ZV 168, Anm. 32),

bei dem solche Schmähworte eine so wesentliche Rolle gespielt hätten, bekannt.
4 Köhler: Huldrych Zwingli, S.9.
«Vgl. S.i 3 ff.
6 Vgl. Idiotikon, Bd. I, Sp. 997.
7 Z I 5off.

12



verstehen, aus Zwinglis Verhältnis zum Humanismus oder, was auch nicht
abwegig ist, aus der Absicht dieser Schrift als Orientierung über Aktuelles
an einen Freund im Ausland. Sie zeigt uns Zwinglis Begeisterung für
eidgenössische Angelegenheiten.

Wir haben es bei der Schilderung des Pavierzuges nicht mit einem weit
in der Geschichte zurückliegenden Ereignis zu tun. Es waren Zwinglis
Zeitgenossen, die den Kampf in der Lombardei ausfochten. Wir glauben aber,
daß Zwingli in denselben Farben die Befreiungskriege der Alten Eidgenossen

geschildert hätte, mit derselben Freude am Kampfgeschehen, wenn
diese nicht von seinem ernsthaften Anliegen, die Eidgenossenschaft wieder
heil zu machen, überdeckt worden wäre. Solch stolze Äußerungen Zwinglis
über die eidgenössische Vergangenheit scheinen nämlich sonst zu fehlen.
Die vorhandenen erwecken oft den Eindruck von Oberflächlichkeit. Es ist
überhaupt auffällig, wie wenig Zwingli auf Ereignisse zu sprechen kommt,
die mehr als eine Generation zurückliegen. So sind von den Befreiungskriegen

der Alten Eidgenossen die Schlachten von Morgarten und Sempaeh

nur einmal erwähnt, und zwar in Verbindung mit der Näfelser Schlacht,
zu der allein Zwingli Einzelheiten bekannt gibt1. Von Näfels ist nochmals
die Rede, indem Zwingli die Wallfahrt erwähnt, die zum Dank für den von
Gott geschenkten Sieg alljährlich begangen wird2. Aus den Burgunderkriegen

werden die Schlachten von Murten3 und Nancy4 erwähnt. Beide
Stellen jedoch, wie auch die in bezug auf die Näfelserfahrt, können uns
keinen weiteren Aufschluß über Zwinglis Beziehung zur eidgenössischen
Vergangenheit geben, denn er braucht sie völlig losgelöst von der
Geschichte zur Erklärung von Satzwendungen oder als Erläuterungen eines

theologischen Problems. Vom Alten Zürichkrieg ist nie die Rede, obwohl
dieser noch in der Erinnerung des Volkes sehr lebendig war5. Selbst den

Schwabenkrieg erwähnt er nicht besonders oft6. Wenn wir uns dann noch
vor Augen halten, daß sich nur eine einzige Stelle auf Wilhelm Teil bezieht
und keine beispielsweise auf den Rütlischwur oder auf Arnold von Winkelried7,

so liegt der Schluß nahe, daß Zwingli über Einzelheiten der Schwei-

»ZI171, i9ff.
2 ZIV 218, 4ff.
3 Z III 534, sff.
4 Z VI II 87, i3ff.
5 Am 16. April 15 24 mußte Zürich die Einwohner von Meilen beruhigen, weil diese mit einem

Krieg rechneten und von einem solchen ebenso großen Schaden erwarteten, wie sie ihn schon im
Alten Zürichkrieg zu erleiden hatten. StAZ: E I 30, 78.

6 Darüber siehe S. 46, Anm 5.
' Stumpf erwähnt ihn in seiner Schweizerchronik auch nicht, doch im beigegebenen

Holzschnitt zur Schlacht von Sempaeh ist Winkelrieds Tat festgehalten (Johann Stumpf: Gemeiner



zergeschichte äußerst wenig Bescheid wußte. Chroniken scheint er keine

gekannt zu haben.
Bezeichnenderweise berichtet er sehr ausführlich nur über die Schlacht

von Näfels1. In Glarus hatte er gewirkt, und es ist anzunehmen, daß er
diese genaue Schilderung aus der dort lebendigen mündlichen Tradition
geschöpft hat. Dürftig ist, was Zwingli von Teil weiß. Für ihn ist er der

erste anheber eidgnossischer fryheyt, der, weil er er sich mit Erfolg gegen seine

Unterdrücker wehrte, z** eim Ursprung und stiffter einer loblichen Eydgnoschafft
wurde2. Gerade die Gestalt Teils hätte doch mehrfach ein gutes Beispiel in
seinen Schriften abgeben können. Das wäre auch nahegelegen, weil die

Tellsage im Zeitalter der Reformation bereits zum Gemeingut geworden
war3. Der Gedanke übrigens, daß Teil der Anheber einer Eidgenossenschaft

gewesen sei, findet sich schon in der Chronik des Luzerner Diebold
Schilling4 und in Glareans „Helvetiae Descriptio"5. Er scheint geläufig

gewesen zu sein. Ebenso verhält es sich mit den Urnern als den eltesten

Eydgnossen^. Dieser Meinung ist beispielsweise auch Etterlin in seiner

Schweizer-Chronik7.
Die einzige Gestalt, die mehrmals erwähnt wird, ist Nikolaus von Flüe8.

Er ist für Zwingli der große Mahner der Eidgenossen. Wir dürfen aber

nicht übersehen, daß Nikolaus von Flüe erst 1487 gestorben ist, daß also

sein Wirken dem Volk noch in bester Erinnerung war und Zwingli über

loblicher Eydgnoschafft Stetten, Landen und Völckeren Chronick wirdiger thaaten beschreybung.
Das sibend buch, von dem Aergow, Zürich 1547, S 240 v).

1 ZI 171, 19 ff. : fa, wo sy ir vatterland beschirmt hand unndfryheit, als zum Morgarten, zfl Semppach,

Ze Nefeis in Glaris, da vierthalb hundert man 1 j tusend eins tags zum 11. mal angriffen und zuletsten in

die flucht geschlagen. By denen ouch irfrommen von Schwytz )0 man ghebt hand. Zwingli hält sich wohl an

das Näfelserlied. Vgl. Hans Trümpy: Die alten Lieder auf die Schlacht bei Näfels. 60. Jahrbuch
des Historischen Vereins des Kantons Glarus, Glarus 1963, S. 28 (N 1) 4., (N 2) 9., S 31 (N 2) 33.

2 Z IV 48, 15fr.
3 Fritz Ernst: Wilhelm Teil, Blätter aus seiner Ruhmesgeschichte, Zürich 1936. Über das

Alter und die Entwicklung der Tellsage siehe Bruno Meyer: Weißes Buch und Wilhelm Teil,
Weinfelden 1963. Fritz Gropengießer: Wilhelm Teil in der schweizerischen Geschichtsschreibung.
Athenaeums-Schriften, Heft 5, Zürich 1940.

4 Chronik des Luzerner Diebold Schilling, bearb. : Robert Durrer und Paul Hilber, Genf 1932,
S 28, Fol. 5.

5 Glarean : Helvetiae Descriptio, S. 31.
6 Z IV 48, 17.
7 Petermann Etterlin: Kronica von der loblichen Eydtgnoschafft, jr harkommen und sust

seltzam strittenn und geschichten, bearb. Eugen Gruber, in: Quellenwerk zur Entstehung der

Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abteilung III, Chroniken und Dichtungen, Bd. 3, hg.:

Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft der Schweiz, Aarau 1965, S. 79; 96.

8ZIII 11, 8; 103, 23; Z IV 54, 16; ZV 83, iff.; (diese Stellen schon bei Robert Durrer:
Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über den seligen Nikolaus von Flüe, sein Leben und seinen

Einfluß, 2 Bde., Sarnen 1917-1921. Bd. II S. 635 fr.) dazu; ZV S. 88, 16; S VI 424; Ms Car II 181,

S. 143V.



den Einsiedler auch nicht mehr sagt, als was dem Volk ohnehin noch
bekannt gewesen sein dürfte1. Für Zwingli war Nikolaus von Flüe ein
Vorkämpfer für die Einigkeit der Eidgenossen, kein Wunder, daß er auf ihn
weist2.

Diese nur wenigen, hier zusammengetragenen Stellen sind die einzigen
von uns gefundenen, mit denen Zwingli eine Schlacht oder eine bestimmte
Persönlichkeit der eidgenössischen Vergangenheit erwähnt. Das ist
erstaunlich wenig für einen Mann, der sich so oft auf die Altvordern beruft.
Es ist uns unmöglich, hierfür einen Grund anzugeben. Möglicherweise kam

Zwingli in seinen Pregigten vermehrt auf die Anfänge der Eidgenossenschaft

zu sprechen, allein die überlieferten Texte erlauben keinen Nachweis.

Wahrscheinlicher ist es, daß in jener Zeit dem einzelnen Helden
noch nicht diese Bedeutung zugemessen wurde, wie wir das aus unserer
heutigen Beurteilung jener Gestalten gewohnt sind. Sicher jedoch kann

festgehalten werden, daß Zwingli kein Historiker ist und keinerlei
antiquarische Interessen hat.

Zu beachten ist allerdings, daß Zwingli dann, wenn es die Notwendigkeit
erfordert, doch sehr gut über den allfälligen geschichtlichen Hintergrund
Bescheid weiß, so vor allem in den ersten Artikeln seiner Schrift Was

Zürich und Bern not ze betrachten sye oder aber auch in entfernter liegenden
Dingen, wie in seinem Radtschlag über abts von Stern embietung3. Nirgends
jedoch lassen sich seine Quellen nachweisen. Es ist auch hier anzunehmen,
daß er sich aufs Hörensagen verließ, und es wäre denkbar, daß in solchen
Fällen die Chronisten Brennwald und Stumpf ihm manchen Hinweis
gegeben haben könnten. In anderen Angelegenheiten, wie der Klosterfrage
von Stein a. Rh., mögen ihm Urkunden vorgelegt worden sein.

Es bleibt uns nun noch zu untersuchen, welche Bedeutung Zwinglis
Beschwörung der Vergangenheit zukommt. Zuerst einmal stellen wir fest,
daß dieses Idealbild von der Alten Eidgenossenschaft nicht nur Zwingli
eigen ist. Er ist auch keineswegs der einzige, der seine Zeit mit dem Bilde
der glücklichen Vergangenheit belehren will. Heinrich Dreyfuß und Hans
Stricker4 tragen genügend Material bei, um uns den Schluß ziehen zu
lassen, daß das Bild einer besseren eidgenössischen Vergangenheit in wei-

1 Durrer: Bruder Klaus; siehe Inhaltsverzeichnis. Bd. I, S XXXV-XLIII.
2 Vgl. Stricker: Selbstdarstellung, S. 135.
3 EA IV 1 b S. 1041 ; Z IV 769fr.
4 Heinrich Dreyfuß : Die Entwicklung eines politischen Gemeinsinns in der schweizerischen

Eidgenossenschaft und der Politiker Ulrich Zwingli; Zürcher Diss., in: Zeitschrift für Schweizerische

Geschichte, 6. Jg., Zürich 1926. Besonders S. 122; S. 125 fr.; S. 152fr. ; S. 161; S. 162 Anm.
16. Stricker: Selbstdarstellung. Vgl. bezüglich des Chronisten Heinrich Brennwald: Müller: Der
Geschichtschreiber Johann Stumpf, S. 9 fr.



testen Kreisen des Volkes lebendig war. Wenn wir fragen, welches die
Gründe sein mochten, die zu einem solchen Denken führten, so sicher
einmal das auch noch jener Zeit eigene mittelalterliche Gleichsetzen von alt
mit gut und neu mit weniger gut, dann aber auch der offensichtliche moralische

Zerfall in der Eidgenossenschaft. Das ganze Land steckte in einer

Krise, in die es vorab durch das Soldwesen gestürzt wurde. Einst hatten die

Vorfahren vor Gott einen Bund geschlossen, um das Unrecht aus ihren
Landen zu vertreiben. In all den Auseinandersetzungen mit ihren adeligen
Feinden erfochten sie glänzende, nie für möglich gehaltene Siege. Dies war
ihnen eine Bestätigung dafür, daß ihr Wille zur Ordnung Gott wohlgefällig
war, denn sie erkannten, daß er allein ihnen Siege und Freiheit schenkte. Ihr
Handeln stimmte mit Gottes Willen überein, was sich wesentlich darin

zeigte, daß sie ein frommes Leben führten. Sobald aber die Eidgenossen,
vorzüglich durch fremde Soldbündnisse, immer mehr von ihrem alten, guten
Weg abkamen, verließ sie auch ihr Glück; d. h. Gott schützte sie nicht mehr

so unbedingt, wie sie dies noch in den Burgunderkriegen felsenfest glaubten1.

Der Untergang der Eidgenossenschaft wurde bedrohliche Möglichkeit.
Zwingli empfindet diese Krise genau so. Er erkennt, daß die Eidgenossen

den guten Weg ihrer Vorfahren verlassen haben und daher Gottes Hilfe
verlustig gehen können. Sie gefährden also den Bund und damit auch seine

Vorstellung vom Vaterland. Einen gesunden Grund schafft aber nur eine

erneute Anerkennung von Gottes Forderungen, wie sie in der Bibel zu

finden sind. Diese Wahrheit will Zwingli seinen Zeitgenossen wieder
zurückbringen2. Dadurch würden die Eidgenossen geeint und blieben für ihre

Feinde unüberwindbar3.

Land und Volk der Eidgenossen

In unserem Bemühen zu zeigen, wie sich für Zwingli die Einheit der

Eidgenossenschaft darstellt, werden wir nun zu untersuchen haben, welchen

Gehalt er den Begriffen „Land" und „Volk" gibt, denn die Eidgenossenschaft

bezeichnet er sowohl als Land wie auch als Volk. Dabei scheint es

uns von Vorteil, zuerst ganz allgemein auf die Bedeutung der Begriffe

1 Stricker: Selbstdarstellung, bes. S 119fr.; Walter Schaufelberger: Der Alte Schweizer und

sein Krieg, Zürcher Diss., Zürich 1952. S. 32.
2 Vgl. Gottfried W. Locher: Das Geschichtsbild Huldrych Zwinglis. Vortrag vor der

Antiquarischen Gesellschaft in Zürich am 20. Februar 1953. Theologische Zeitschrift ; hg. Theologische
Fakultät der Universität Basel, 9. Jg., Basel 1953, S. 299fr.

3 Z III S in, 30.

16



„Land" und „Volk" in jener Zeit einzugehen, um wenigstens von einer
definierten Grundlage aus Zwinglis Gebrauch dieser Begriffe beurteilen zu
können. Selbstverständlich kann es sich hier nicht um eine Darstellung der

Entwicklung dieser Begriffe handeln, sondern wir müssen uns begnügen
mit einer möglichst weitgefaßten Definition auf Grund bisheriger
Forschungsergebnisse1.

Dem Begriff „Land" eignen zwei verschiedene Bedeutungen.
Ursprünglich mag man damit nur das bebaute Erdreich gemeint haben,
doch ist der Begriff bald auch in politisch-geographischem Sinn gebraucht
worden2. Wichtig ist für uns die zweite Bedeutung, obwohl Zwingli beide

Verwendungsmöglichkeiten kennt. Ein Land in diesem politischen Sinne
ist nach Otto Brunner „dadurch gekennzeichnet, daß es ein bestimmtes
Recht, sein Landrecht besitzt". Land wäre in diesem Falle ein Gebiet
einheitlichen Rechts, im Gegensatz zur Herrschaft, die Besitz eines Herrn ist,
gleichgültig, ob landrechtlicher Einheit oder nicht3. Undenkbar ist eine

Trennung von Land und Leuten. „Land und Volk können alternativ
gebraucht werden"4, denn Träger dieser Rechtsgemeinschaft, deren wesentliche

Aufgabe die Wahrung des Friedens ist, sind die Landleute, die den

politischen Verband des Landes bilden5. Dieses Recht, das bindet, steht
über jedermann - Herrscher und Volk -, da es in einer über allem stehenden

göttlichen, ewigen Ordnung ruht. Es ist daher jede Verbindung zu einem

politischen Ganzen, einem Land, nur auf genossenschaftlicher Basis möglich.

Land und Volk sind demnach „eine Genossenschaft landbebauender
und landbeherrschender Leute. Landrecht und Landfrieden sind ihre
Wesenselemente 6".

Wir sind uns bewußt, diese Begriffe hiermit nur behelfsmäßig definiert
zu haben. Die Einheit des Rechts allein kennzeichnet ein Land noch nicht.
Die Sitten und das aus der Geschichte gewachsene Landesbewußtsein sind
ebenfalls wesentliche Elemente. Wir glauben aber trotzdem, daß die beiden
Begriffe, so definiert, im wesentlichen durchaus auf die einzelnen Kantone

1 Wichtigste benutzte Werke: Otto Brunner: Land und Herrschaft; Grundfragen der
territorialen Verfassungsgeschichte Österreichs im Mittelalter, 5. Auflage, Wien 1965. Adolf Gasser:
Entstehung und Ausbildung der Landeshoheit im Gebiete der Schweizerischen Eidgenossenschaft;

ein Beitrag zur Verfassungsgeschichte des Mittelalters, Aarau und Leipzig 1930. Walter
Schlesinger: Beiträge zur deutschen Verfassungsgeschichte des Mittelalters, Bd. II, Göttingen
1963. Otto von Gierke: Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschaft, 4 Bde., Berlin 1868-1913.

2 Idiotikon, Bd. III, Sp. 1297, Nr. 1 und 4; Brunner: Land und Flerrschaft, S. 186,
Schlesinger: Beiträge, Bd. II, S. 12.

3 Brunner: Land und Herrschaft, S. 182.
4 Brunner: Land und Herrschaft, S. 184fr.
5 Brunner: Land und Herrschaft, S. 234fr.
8 Brunner: Land und Herrschaft, S. 236fr.

17



anwendbar sind1, und zwar nicht nur auf die 1.änderorte, sondern auch auf
die schweizerischen Städte mit ihren Territorien, denn die Stadt selbst ist
ein Gebilde mit einheitlichem Recht2. Zudem haben es die unabhängigen
eidgenössischen Städte seit dem 14. Jahrhundert verstanden, über ihr
Territorium nach und nach einheitliches Recht zu setzen3, lm übrigen gewähren
die eidgenössischen Bünde den Vertragspartnern ausdrücklich ihr eigenes

Recht, worauf auch Zwingli mehrmals hinweist4. Innerhalb einer solchen

Ordnung, wie sie ein Ort darstellte, sind wiederum andere, kleinere
Ordnungsbezirke, Rechtsbezirke möglich, die als Landschaften bezeichnet
werden, oder zusammengefaßt als Land, gegenüber der Stadt5.

Wir halten dafür, daß wir mit demselben Wortinhalt die beiden Begriffe
auch auf das Gebilde der Eidgenossenschaft anwenden dürfen. Obwohl die

einzelnen Orte innerhalb ihrer Grenzen eine eigene Ordnung hatten,
anerkannten sie doch in den Bünden gewisse gemeinverbindliche Rechtsnormen.
Dieses Gemeinsame wurde besonders sichtbar im Pfaffen- und Sempachcr-
brief, sowie im Stanservcrkommnis, die gemeineidgenössische
Rechtssetzung, eine Art Landfrieden, waren6. Ebenso ist die Tagsatzung cin,

wenn auch nur schwaches, zentrales Organ.
Wir haben nun zu untersuchen, inwieweit sich Zwinglis Verständnis der

Begriffe „Land" und „Volk" mit unserer Definition deckt, von der wir
annehmen, daß sie der allgemeinen Ansicht jener Zeit entspricht. Die Qucllen-
lage zu einer solchen Untersuchung ist nicht günstig, da Zwingli den Wert
dieser beiden Begriffe als bekannt voraussetzt. Es wird uns daher nur über

Umwege möglich sein, unserer Aufgabe gerecht zu werden. Da zum
Begriff „Volk" mehr Material vorliegt, versuchen wir, diesen zu klären.
Gelingt es uns, in ihm eine einheitliche Ordnung nachzuweisen, ist es wohl
zulässig, eine solche auch für den Begriff „Land" anzunehmen.

In den Erklärungen zu Jcremia finden wir folgenden Satz: „So kann

eine Gemeinschaft (civitas), so ein Volk (populus), nicht einmütig sein

' Vgl. Brunner: Land und Herrschaft, S. 233, Karl Siegfried Bader: Der deutsche Südwesten
in seiner territorialstaatlichcn F.ntwicklung, Stuttgart 1950, S. 177fr.

- Gierke: Genossenschaftsrecht Bd. II, S. 583fr. Bernd Moeller: Reichsstadt und Reformation,
Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, Nr. 180, Jg. 69, Gütersloh 1962. S. ioff.;
S. 29; S. 3; ff.

3 Vgl. Gasser: Landeshoheit, S. 385 fr.
1 Vgl. S. 116. Dieses Bestreben der Städte, eine einheitliche Ordnung in ihrem Gebiet zu et-

reichen, zeigt sich auch im Mandat Zürichs vom 17.November 1523 (besonders die Einleitung)
Z II 628, 1 ff. und 629, 5 ff.

5z. B. Z V243, 15; Z VI I474, 6ff.
6 Vgl. Gierke: Genossenschaftsrecht, Bd. I, S. 533. Hans Nabholz: Der Kampf um den zen-

tralistischen Gedanken in der eidgenössischen Verfassung 1291-1848, Vortrag, Zurich 1918,

S. 1-17.

18



wenn es nicht durch einen Sinn, dieselbe Überzeugung und denselben
Verstand sich lenken läßt"1. Populus erscheint hier als eigentliches Synonym zu
civitas. Beide werden durch eine Ordnung ausgezeichnet. Wenn wir hier
Augustin beiziehen, wird dies noch deutlicher. Zwingli liest in „De civitate
dei" Ciceros Definition des Begriffs „Volk". Augustin schreibt, daß für
Cicero Volk nicht eine beliebige Vereinigung einer Menge sei, sondern eine
durch Übereinstimmung des Rechts und durch die Gemeinsamkeit des

Nutzens zusammengeschlossene Gemeinschaft2. Wesentlich ist die Gemeinsamkeit

des Rechts, so wie wir das schon in der vorangestellten Definition
von Land und Volk vermutet haben. Dies gilt besonders für die
mittelalterlichen Städte, in denen der „Einzelne in erster Linie als Glied der
Gemeinschaft" verstanden wird und nur durch diese allein politisch wirksam
sein kann3, aber auch für die genossenschaftlichen Gemeinwesen der
Eidgenossenschaft. Das Volk ist letztlich der Verband, innerhalb welchem der
einzelne sein Recht erhält. Diese Verbindung im Recht zeigt sich auch in
einem Satz aus Zwinglis Gutachten über ein mögliches Bündnis mit den
Städten Konstanz, Lindau, Straßburg usw. Er schreibt dort: wir
wöltind's (Elsaß und Sundgau) mit gott ynnemen und also zenten brechen, das vou

oben hinab hie diset Ryns bis gen Straßburg ein volck undpündtnns wurde1*. Natürlich
würden weiterhin verschiedene Rechtsgebiete bestehen, die aber doch
allesamt durch ein Bündnis und daher auch mit einem gleichen übergeordneten
Recht miteinander verbunden wären. Zwinglis Anwendung des Begriffs
„Volk" auf die Eidgenossenschaft5 zeigt, daß er in der Eidgenossenschaft
eine Ordnung erkennt. Diese rechtliche Ordnung, das Volk, ist es letztlich,
die wohl nicht direkt, aber doch als Genossenschaft in letzter Instanz die
Politik der Eidgenossenschaft bestimmt6.

Wenn wir nun im Zusammenhang mit der Klärung des Begriffs „Volk"
auch auf die Obrigkeit zu sprechen kommen, so deshalb, weil unsere
Untersuchung ergibt, daß Zwingli den Begriff „Volk" in doppeltem Sinne
verwendet. Einerseits finden wir „Volk" in der Bedeutung von „die Beherrsch-

1 Z XIV 419, 19fr., 32fr.: Sic civitas, sie populus, nisi uno sensu, eadem persuasione rnenteqttc
ducatur; ebenso ZXIV 419, 19fr.

2 Augustinus: De civitate dei, Buch II, Kap. 21 (Divi Aurclii Augustini Hipponensis
episcopi... de Civitate dei... Basel, Adam Petri, 1515). Vgl. Felix Flückiger: Geschichte des

Naturrechts, Bd. I: Altertum und Frühmittelalter, Zollikon-Zürich 1954.
3 Mocller: Reichsstadt, S. 36fr.; Brunner: Land und Herrschaft, S. 352fr.; Gierke:

Genossenschaftsrecht, Bd. II, S. 591fr.
"ZVII 201, i5ff.; vgl. auchZ VI II 608, 2(T.
5 z.B. Z XI 605, 3ff., 22; Z III 476. 9ff.
6 Vgl. hiezu die Verbindung von Regiment und Volk in Z VI I 507, 19fr.: Und harwidrumb

alles mit gotzhilff ufzerichten, das eim erberen regiment und volck gegen gott und den menschen recht anstat
Hier wird volck gar den Menschen gegenübergestellt und zwar eben als Verband.

'9



ten" neben der Obrigkeit, „den Herrschenden", doch andererseits umfaßt
der Begriff „Volk" sowohl Beherrschte als auch Herrschende. Ganz
eindeutig zeigt sich das in Zwinglis Vorrede zur Jesaja-Erklärung. Dort
bezeichnet Zwingli die Aristokratie, wozu er die Regierungsform der
Burgrechtsstädte zählt, als beste Staatsform. Nachdem er über deren Aufbau
berichtet hat, vergleicht er sie mit einem Körper, der das Volksganze
darstellt. Haupt und Brust sind die Ratsherren, Mund der Bürgermeister. Der

übrige Leib, so schreibt er, ist das mindere Volk (plebs), das mit den Trägern
des obersten Amtes und den Räten durch alle Bande der Abhängigkeit
verbunden ist. Aus seinem Kreise gehen ja die Ratsherren hervor und aus

diesen wiederum die Träger des obersten Amtes1. Hier zeigt sich klar, was

Zwingli unter Führung und Volk versteht, ebenso läßt sich das Verhältnis
der beiden zueinander erkennen. Die Besten (optimales) führen das Volk,
aus dessen Reihen sie selbst stammen und mit dem sie verbunden sind

und aus dem sie nie heraustreten. Dieses Volk, das von den Besten geführt
wird, ist das „niedere Volk"2, die plebs3. Diesen Begriff finden wir bei

Zwingli nur selten, meistens benutzt er auch hierfür den Begriff populus,

jedoch eben dann ohne die Obrigkeit dazuzuzählen4. Die Obrigkeit bedeutet
nie das Volk5, aber unter populus kann Zwingli die gesamte Bevölkerung,
also plebs und optimates, „Volk" und „Obrigkeit" verstehen. Dies wird
auch an einer weiteren Stelle deutlich, die im selben Zusammenhang wie die

oben zitierte zu finden ist. Von der Wahl des Oberbeamten schreibt

Zwingli: „An dritter Stelle wählen entweder die Mitglieder der beiden Räte

oder das ganze Volk die Träger des obersten Amtes...6. Es ist
selbstverständlich, daß hier unter dem ganzen Volk die Räte inbegriffen sind. Mit
beiden VerwendungsmöglichKeiten des Begriffs „Volk" wird offensichtlich
eine Ordnung bezeichnet. Dieselbe doppelte Anwendung des Begriffs

1 Z XIV 9, 17fr., spez. 10, 3ff. : Deinde caput et pectus habet patres (kleiner Rat) et Diacosios

(Rat der Zweihundert), ut res omnis non tantum sapienter verumetiam fortiter geratur. Postremo habet

plebem, officio et patribus omni necessitudinis vinculo adiunctam. Ex his enim patres, ex patribus officium
constat. Die Übers. Oskar Farners in Zwinglis Predigten zu Jesaja und Jeremia S 295 ff. (spez.
S 300fr.) ist fragwürdig. (Oskar Farner: Aus Zwinglis Predigten zu Jesaja und Jeremia:
Unbekannte Nachschriften, ausgew. u. bearb. von Oskar Farner, Zürich 1957. Zit. Predigten I.) Unter
officium versteht Zwingli hier wohl das Amt des Bürgermeisters.

''¦minores gentes (2. XIV 9, 28).
3 Auf dieselbe Weise unterscheidet Zwingli schon sehr früh das Volk der Christen (Z I 309,

21 ff. ; vgl. auch Z VII, 152, 10.
4 Ms Car I 185, S 7r: Sedpopulus et magistratus ambo debent esse sub lege: et populus sub magistrata.

Sed sic ut magistratus etiam sit sub lege. Vgl. auch Z V 22, 10 ff.
5 Z III 741, 8 ff. : Ecclesiam ergo qui dicitpaiicos quosdam significare, sic errat, ut qui dicitpopiilum regem

significare aut esse, vel qui dicit comitia, concionem, coetum, senatum esse aut significare.
8 Z XIV 9, 29 : Tertio loco, aut utriusque ordinis patres aut totus populus officium legit, cuius ducili

et rogatu causae referantur, sciantur et cognoscantur,...

20



populus finden wir in bezug auf die Bewohner der Eidgenossenschaft. Nur
einmal redet Zwingli von der plebs Helvetica* und meint deutlich die
Nichtregierenden, dasfromm volck in der Eydgnoschafft, gegenüber den Oligarchien2,
sonst braucht er den Ausdruck populus oder „Volk". Daher läßt sich oft
unmöglich feststellen, ob Zwingli in dieser oder jener Stelle unter „Volk"
die Gesamtheit der Eidgenossen oder nur die Nichtregierenden, die plebs,
meint. Es sind jedoch genügend Stellen bekannt, in denen er deutlich die

gesamte Eidgenossenschaft als Volk bezeichnet. Wir können daher
annehmen, daß Zwingli die Eidgenossenschaft genauso mit einem Leib
vergleicht, wie wir das bezüglich der Aristokratie feststellen konnten. Die
Eidgenossenschaft ist für Zwingli eine Einheit. Das zeigt sich vor allem in
Stellen, wo das „Volk" der Eidgenossenschaft nach außen in Erscheinung
tritt3. Wie stark selbst der Begriff „Eidgenossenschaft", „Volk" bedeuten
konnte, zeigen Stellen wie die, wo Zwingli sagt : die bäpstler habind inen ein

Eydgnoschafft ußerkoren als ein eivaltig volck1*....

Die Eidgenossenschaft setzt sich gleich dem aristokratischen Gemeinwesen

in der Einleitung zu Jesaja auch zusammen aus Obrigkeit und Volk
(plebs)5. Nur fragt sich, wo wir die Obrigkeit der Eidgenossenschaft zu
suchen haben. Als solche müßte Zwingli eigentlich die an der Tagsatzung
vertreten Obrigkeiten der einzelnen Kantone verstehen. Wenn wir all
die Schriften, die Zwingli an die Tagsatzungen sandte, auf ihre Anrede
hin untersuchen, so finden wir meist die Formel: Fromme etc., liebe Herren1*,
die auch als unsere1 oder meine bezeichnet werden können8. Damit wurde in
jener Zeit wohl meistens die Obrigkeit angeredet, aber es war auch die
übliche Bezeichnung für Respektspersonen9. Aus der Anrede können wir
also nichts Bestimmtes schließen. Trotzdem glauben wir nicht, daß Zwingli
in den Tagsatzungsteilnehmern eine eigentliche Obrigkeit gesehen hat,
sondern vielmehr die Abordnungen aller Obrigkeiten, worauf auch die Anrede
an die vesten etc. gemeiner Eydgnossen botten hinweist10. Näher werden wir je-

1 Z VIII 5 80, 13 ff. : : nihil ex metti ago, sed istud unum cavea, ne optima plebs Helvetica horum
nebulonum, Fabri videlicet atque Ecciorum, strophis committatur, id autem oligarchorum perfidia.

2 z.B. Z III 583, 3fr.
3 z.B. HS II 8; Z I 578, 24ff.; Z II 19, 30; Z V 179, 4ff.; Z XI 605, 22.
4 Z V 179, 4ff.; dazu Z I 578, 24ft.; Z II 19, 30fr.
'- z.B. Z V 99, 4fr.; S 101, ioff.; 120, 9fr.
6 Z IV 759, 3ff.; Z V 162, 2ff.; 242, 2fT.; 314, 3ff.
7 ZI 214, 5ff.
«ZV10, 5ff.
9 über die Bedeutung von „Herr" : Idiotikon, Bd. II, Sp. 1525 ff.

10 Z III 305, 2ff.

21



doch erst auf dieses Problem eingehen, wenn wir die Bedeutung der

Tagsatzung für Zwingli untersuchen1.
Der Vollständigkeit wegen müssen wir nun noch auf andere

Verwendungsmöglichkeiten des Begriffs „Volk" bei Zwingli eintreten. Bis jetzt
haben wir den Begriff nur in seiner Verwendung für die Eidgenossenschaft
kennengelernt. Selbstverständlich kann er analog auch auf einzelne

eidgenössische Kantone2 angewendet werden3, oder eben auch für fremde
Gemeinschaften, wenn Zwingli von den eidgenössischen Hilfeleistungen an
den Papst sagt: daruß unß ein schwarlicher Ungunst gegen frömbden und verpüntten
völckern, insonders unsern getrüwen, lieben Eidgnossen erwachsen ist1*.

Volk wird selbstverständlich von Zwingli auch als Bezeichnung für eine

gemischte Menge von Leuten verwendet5, und einmal redet er vom „Volk
der Geistlichen"6. Die aufgezeigte Ordnung des Begriffs „Volk" würde
sich wohl auch in der Verbindung „Kriegsvolk" zeigen7.

Ebenfalls verwendet er den Begriff in bezug auf die Christen, besonders
auch auf die vom alten Schmutz gereinigte Kirche. Er nennt beispielsweise
alle durch Christus Verbundenen, die gselschafft deß nüwen volcks. Aber auch

hier haben wir gleichsam eine Ordnung vor uns. Christus hat diese Gesellschaft

mit wenig sacramenten zemen knüpfft, die ouch ze halten ring sind,
als dann ist der touff, die gemeind synes lybs unnd blütss. Sie ist ein Volk9. Das

Haupt ist Christus, der letztlich ja auch aus der gewöhnlichen Menschheit

(plebs), allerdings als Sohn Gottes, emporstieg und mit ihr immer
verbunden bleibt.

Unsere Untersuchung über den Begriff „Volk", betrachten wir damit als

abgeschlossen. Sie hat ergeben, daß Zwingli die Eidgenossenschaft als ein

Ganzes, einen Organismus, gesehen hat. Wir dürfen daher ohne weiteres

annehmen, daß eine Untersuchung über den Begriff „Land" dasselbe

Ergebnis zeitigen würde; Land und Volk sind in jener Zeit ja noch nicht
voneinander zu trennen. So interessant es an sich wäre, diese Arbeit auch
durchzuführen, sehen wir davon ab, weil hiefür zu wenig Material vorliegt, um

1 Vgl. S. 92 fr.
2 Zwingli braucht den Begriff „Kanton" nie, doch war er damals bereits gebräuchlich: z.B.

Oecolampad an Zwingli : Z VIII 736,1; Eck an Karl V. : S IV 20. (Dazu : Wilhelm Oechsli : Die

Benennungen der alten Eidgenossenschaft und ihrer Glieder, 2 Teile, Jahrbuch für Schweizerische

Geschichte, Bde. 41 und 42, Zürich 1916/17. I.Teil, S. 77).
3 z. B. Z VI I 507, 20, Z VI II 475, i6ff.
4 Z IV 735, 16.
5 z.B. Z VII 603, 5ff.; vgl. Idiotikon Bd. I, Sp. 801 3.
6 Z IV 55, ioff.
'z.B. ZV 105, 27ff.; 106, iff.
8 Z V 970, 11 ff.
9 z. B. Z III 741, 7 : Ecclesia enim... est, populus universus.



daraus zusätzliche Erkenntnisse ziehen zu können. Festzuhalten ist
allerdings, daß Zwingli die Eidgenossenschaft als Ganzes zu wiederholten Malen
als Land bezeichnet1. Häufig findet sich der Begriff auch zur Bezeichnung
des Gebietes eines Kantons, vornehmlich in der Bezeichnung von Länder-
orten2, dann aber auch in der Wendung in der Eydgnossen landen3.

Civitas - Respublica

Zwinglis Verständnis der Eidgenossenschaft als Einheit4 zeigt sich aber
auch an andern Begriffen. So ist es aufschlußreich, daß Zwingli, wenn auch

nur ausnahmsweise, von der civitas Helvetiorum spricht. Der Begriff civitas
kann ganz allgemein einen großen festen Platz bedeuten, eine Stadt, ohne
daß dabei an ihre soziale Struktur gedacht wird5. Meistens hingegen
bezeichnet Zwingli mit civitas ein politisches Gemeinwesen. Dies muß aber
durchaus kein städtisches sein. So schreibt er, daß der Mensch, wenn man
aus seinem Leben die Gotteserkenntnis wegnimmt, dem Tiere gleich sei

und, wie dieses auch, Gesetze und Gemeinwesen schafft6. Damit sind ganz
allgemein organisierte Gemeinschaftsbildungen gemeint, die wir als
politische bezeichnen wollen.

Interessant wäre es nun zu wissen, woher Zwingli in seinem civitas-

Begriff beeinflußt ist. Er selbst gibt einmal Aristoteles als Zeugen für die

Richtigkeit seiner Darstellungen über die politische Gemeinschaft an. Er
betont an jener Stelle, wie wichtig es sei, daß eine civitas oder ein Volk
einmütig sei und sagt von den Städten, daß sie nichts anderes denn große
Gemeinschaften seien, wie das auch Aristoteles bezeuge7. Wir glauben aber

^11282, i6ff; Z III 103, 5 ff.; Z IV 789, 22ff.; ZV 22, 9ft.; Ms Car I 185 a, S. jor. Vgl.
auch S. 47 ft".

2 z.B. ZU 14, 5.
3 z.B. Z III 78, i6ff.;ZIV763,4;Z V 78, 8ff.
4 Unter dem Begriff „Einheit" verstehen wir in bezug auf die Eidgenossenschaft in unserer

Arbeit keinesfalls ein zentral geordnetes System, sondern eine organisch gewachsene Ordnung.
Insofern der einzelne Ort nur im Verband existieren und unabhängig sein kann, könnten wir
diese Einheit auch als Schicksalsgemeinschaft umschreiben.

5 Die Stelle Matth. 10, 23 (S VI 270): Non perambulabitis omnes civitates Israel erklärte er:
Hoc est, non potestis in cunctis urbibus Israeliticis praedicationem explere, quin iam filius hominis vos sub-

sequatur... Ebenso Ms Car I 185 a, S. 247 V: Nemo intelligent, quod carnalis (im Gegensatz zur
geistigen, reformatorischen) civitas ampliaretitr. Als wenn man spräche: Zürich wirt nach biß gen. N.
gan, biß an baden spitz-

6 Z III 907, 16 ff. : Distal igitur hominum vita nihil a belluarum, si dei Cognitionen! adimas. Quid
enim habent homines, quod non itidem belluae Tuentur se ac liberos suos homines, cupiditates implent, aegesta-
tem fugiunt. Non a/iter faciunt belluae. Condit leges ac civitates homo... Vgl. ebenso Z III 870, 29 fr.

7 Z XIV 419, 32 fr.: Sic civitas, sie populus, quanttimvis magnus ac multus unanimis esse nequit, nisi

23



doch, daß Zwingli letztlich mehr durch Augustin und Cicero beeinflußt
worden ist. Wohl hat er aus Aristoteles beispielsweise ersehen können, wie

wichtig die Einigkeit für ein Volk ist, allein, wäre ihm Aristoteles gut
bekannt gewesen, hätte er diese Frage doch wesentlich differenzierter behandeln

können und müssen. Augustin und Cicero - dessen Definition einer

politischen Gemeinschaft er über Augustins „De civitate dei" kennenlernte

- sind leichter verständlich und faßlicher. Zwingli findet dort eine

allgemeingültig scheinende Definition des Begriffs respublica, welcher für
Augustin ein Synonym zu civitas ist. Augustin schreibt, Cicero überliefere1,
daß Scipio respublica mit „Sache des Volks" näher bestimmt habe.
Anschließend wird die uns bereits bekannte2 Definition des Begriffs „Volk"
beigefügt, die uns die erwähnte notwendige Ordnung erkennen läßt, bei
der die Gerechtigkeit - wie auch bei Zwingli - eine so bedeutende Rolle

spielt3. Zwinglis Anschauungen sind solchen Stellen ähnlicher. Wir sind
versucht anzunehmen, daß Zwingli Aristoteles4 von Augustin und Cicero
her interpretiert hat. So hat er die beiden wohl vor Aristoteles gelesen, da er

ja erst relativ spät die griechische Sprache beherrschen lernte. Ohne uns

nun weiter mit diesen Fragen zu beschäftigen, bleibt uns noch zu zeigen
übrig, wie Zwingli diese Einheit im Begriff civitas sieht.

Der Begriff civitas läßt dieselbe Rechtsgemeinschaft erkennen, die wir
schon für den Begriff „Volk" herausgearbeitet haben, denn civitas und

„Volk" braucht Zwingli synonym. Er kann sie ohne weiteres nebeneinander

setzen5, übrigens auch zum Begriff respublica*. Alle drei Begriffe kann er
miteinander vertauschen, was sich beispielsweise in den Einleitungen zu den

Propheten Jesaja und Jeremia gut ersehen läßt7. Wohl mögen sie kleine
Unterschiede in ihrer Bedeutung aufweisen, für uns sind sie jedoch nicht
faßbar. So mag bei populus der Akzent mehr auf dem Individuum liegen, bei

civitas mehr auf der Ordnung, dem Körper. Civitas kann - wenn auch selten-

von Zwingli schon recht abstrakt verwendet werden; er vergleicht sie ein-

uno sensu, eadem persuasione menteque ducatur. Sunt enim urbes nihil aliud quam magnae socie tates, Aristoteli
quoque teste.

1 Ciceros Werk „De republica" galt Zwinglis Zeit noch als verschollen.
2 Vgl. S. 19.
3 Augustinus: De civitate dei, Buch XIX, Kap. 21; ebenso Buch IV, Kap. 4.
4 Über die Staatsauffassung der bedeutendsten antiken Schriftsteller siehe Felix Flückiger:

Geschichte des Naturrechts.
3 Z XIV 419, 32.
6 Z XI 557, 34fr. sie sese mutua amicitia et fide colant, quasi sint unus populus, una civitas, et

una respublica (betreffend ein Bündnis der Burgrechtsstädte mit Frankreich). Vgl. auch Z IX
461, 29; S VI, 528.

'ZXIV5ff.;4i7ff.

24



mal mit einem Haus1. Eine Bürgergemeinde aber läßt sich nicht gut mit
einem Gebäude vergleichen. Viel eher ist es der institutionelle Aufbau,
das durch eine bestimmte Ordnung gestützte Gefüge der Gemeinschaft, der

zu einem solchen Vergleich verleitet. In jener Zeit nämlich war ein Staat

keineswegs eine Souveränität im heutigen staatsrechtlichen Sinne, sondern
er war immer noch eine Art Genossenschaft, die die Menschen in ihrem

ganzen Lebensbereich erfaßte, ihnen aber nicht als eigene Größe gegenüberstand.

Sie mußte vom publiais consensus getragen werden, der für Zwingli
von großer Wichtigkeit war2.

Wie wir bereits gesehen haben, verwendet Zwingli den Begriff civitas

nicht nur für städtische Gemeinwesen3, sondern auch für ländliche, wie die
drei Bünde Rhätiens4. Und so überrascht es auch nicht, daß er selbst die

Eidgenossenschaft als civitas bezeichnet.
In einem Brief an Konrad Sam vom i.September 1527 schreibt er:

„Wenige wissen, welche Form eine civitas der Eidgenossen hat, denn außer
Zürich und Bern werden beinahe alle übrigen Orte von Oligarchen
beherrscht."5 Dasselbe gilt für den Begriff respublica. Hier ist uns allerdings

1 S VI 2 5 8 : haec officia sunt non solum ecclesiae Christianae, sed etiam civitatis et humanae societatis.

Civitas enim quid est, quam multorum una domus? Auch eine respublica vergleicht Zwingli mit einem
Haus : ZU 547, 33 ff. : Rem etenim publicam unam, veluti domum ac famitiam, existimabit, imo unum

corpus, in quo membra ita simul gaiident, moerent, ac se mutuo iuvant, ut quiequid uni aeeiderit, omnibus

aeeiderit. Zwingli übersetzt respublica in der Verdeutschung dieses Textes selbst mit Gmeind

(ZV443, 1).
2 Z XIV 419, 35 fr.: Publiais ergo consensus, qui ad omne corpus est necessarius, quomodo ex tam

diversis ingeniis coibit, nisi uno spiritu membra vegetentur, nisi eadem doceantur, nisi ex aequo publice curentur,
hoc est :parifide ab his, quipraesunt, observentur Siehe auch Ms Carl 185 a, S. 275 V. Vgl. ebenso S. 53 fr.

3 Z. B. widmet er seinen Jesaja-Kommentar Christianae civitati Tiguri, Bernae etc., den
Städten des Christlichen Burgrechts. Z XIV 5, 2ff.

4 Z IX 547, 6.
0 Z IX 21 o, 16 ff. : Sciunt pauci, quam speciem nunc habeat Helvetiorum civitas ; nam praeter Tigurum

et Bernam reliqui omnes ferme pagi ab oligarchis tenentur... Wesentlich unklarer allerdings ist die Stelle
im selben Brief (211, 9fr.), wo er schreibt: Nec est, ut Helvetiorum civitatem Suevicae comparetis;
apud nos enim omnia fuerunt corruptissima, apud vos autem multae sunt urbes, e quorum numero tua est, quae
adhuc priscos Sabinos référant. Hier ist wohl nicht an die Eidgenossenschaft als Ganzes gedacht, da
ein Vergleich derselben mit Schwaben, das ja kein politischer Verband war, sinnlos ist. Diese
Stelle müßte wohl übersetzt werden: „Es ist unzulässig, daß Du ein (städtisches; Vergleich zu
Ulm) Gemeinwesen der Eidgenossen mit einem Schwäbischen vergleichst."

Auch die dritte uns bekannte Stelle ist etwas fragwürdig. Z XI 265, 12 ff. : Faciet enim ad
christian^, atque Helvetic^, (civitatis) conservationem diutinam. Dazu die Anmerkung Köhlers : „Zuerst
stand: ad Helvetice, civitatis et Christian^; dann strich Zwingli die Worte: Helveticf civitatis et und
setzte nach Christiane bei: atque Helvetic}, ohne civitatis, das wir nun oben im Text beisetzen."
Hätte Zwingli den Text in der ursprünglichen Fassung gelassen, wäre mit civitas wieder die
Eidgenossenschaft gemeint gewesen. Es ist möglich, daß Zwingli nach dem Wortaustausch, dem
vielleicht ein Werturteil zugrunde liegt, civitatis vergessen hat oder aber auch, daß ihm die
Verwendung des Begriffs in diesem Falle, wo zwei Gemeinwesen nebeneinander erwähnt werden, von
denen die inneren Orte hätten behaupten können, daß sie sich ausschließen, zu gefährlich war.
Vgl. civitas Tigurinorum S IV 41.

25



nur eine Stelle bekannt, in der er dieses von ihm öfters verwendete Wort auf
die gesamte Eidgenossenschaft bezieht1, denn normalerweise benennt er
damit nur einzelne Orte der Eidgenossenschaft2, wenn er nicht das gebräuchlichere

pagus benutzt. Es ist übrigens zu beachten, daß diese Stelle aus seiner

Frühzeit stammt und möglicherweise mehr humanistischer Schreibweise3

entspricht als bewußtem Empfinden.
Die Verwendung der Begriffe civitas und respublica zur Bezeichnung der

Eidgenossenschaft zeigt wiederum deutlich, daß Zwingli diese als ein
politisches Ganzes verstanden hat. Wenn er vom publiais consensus in bezug auf
eine Stadt spricht, so hat er einen solchen auch für die Eidgenossenschaft
gesehen, sonst hätte er sie nicht als civitas oder respublica bezeichnet. Es

bleibt vorläufig dahingestellt, wie weit dieser Konsens einem Wunschdenken

entspringt. Aber alle bis jetzt behandelten Begriffe bedeuten eine

Gemeinschaft, d. h. ein Gebiet mit einheitlicher Ordnung. Diese Ordnung
wiederum setzt sich zusammen aus anderen, kleineren Rechtsbezirken. In
dieser Gliederung lagen denn auch in jener Zeit die Grenzen gegenüber
einer Zentralisierung und wohl auch eines Denkens an Zentralisation. Das

Recht stand über der Gemeinschaft; diese hatte sich nach jenem zu richten.

Erst nach und nach vermochte der werdende Staat sein Recht als das bessere

über seine ganze Herrschaft auszudehnen. Auch Zwingli hat nie an eine

zentral gelenkte Eidgenossenschaft gedacht, selbst wenn er für sie

Begriffe wie civitas verwendet. Sogar in seiner Schrift Was Zürich und Bern not

Ze betrachten sye fordert er letztlich keine zentrale eidgenössische Führung4.

Eidgenossenschaft - Confoederatio

Im folgenden untersuchen wir nun, wie Zwingli den Begriff „Eidgenossenschaft"

gebraucht hat. Da es ja letztlich der Sinn unserer ganzen Arbeit
ist, diese Frage zu lösen, können wir hier nur versuchen, vom Begriff her

selbst Aussagen über den Aufbau der Eidgenossenschaft zu gewinnen.
„Eidgenossenschaft" ist ein Rechtsbegriff, der das politische Zusammenleben

der genossenschaftlichen Gebilde im Räume der heutigen Schweiz be-

1 Z I 30, 22fr.: Quoniam Omaechmorum (Eidgenossen) diffamia nostrorum velocibus semper evoluì

alis idque quod sancte et iuste factum eventus ipse comprobat, vitilitigatorum maledicentia iniquissime
pervertitur, statui veritatem Status nostrae reipublicae quo breviorem eo integriorem tibi laconicöos perstringere.

Vgl. evtl. S VI 249.
2 z.B. S VI 249; Z XI 319, i9ff.
3 Vgl. Glarean: Helvetiae descriptio, S. 14, 22fT.
4 Siehe S. 93 fr.

26



zeichnet1. Er ist jedoch in den offiziellen Schreiben und überhaupt im
helvetischen Alltag so gebräuchlich, daß es schwer hält, den wirklichen
Aussagewert für jene Zeit herauszuarbeiten. Wesentlich ist vor allem die Frage,
wie bewußt die Eidgenossenschaft tatsächlich als Genossenschaft empfunden
wurde. Von Zwingli ist uns nur eine einzige Stelle bekannt, in der er auf
eine Genossenschaft zu sprechen kommt. Sie findet sich in seiner Schrift
Was Zürich und Bern not ze betrachten sye. Er schreibt dort: Es ist ein

Eidgnoschaft glych wie ein statt und ein regiment und ein genossame. Wo nun in
einem regiment"1, da jeder man glych fry ist, jeman unverschämt sündet und das

recht undertruckt, und der selbig nit gestraft wirt, so behaftet die sünd die ganzen
gmein, also daß man die ansprach und klag an sy alle hat, und straft ouch gott die

ganzen gmeind darum3. Dies ist eine Definition des Begriffs „Genossenschaft".
Seine Gleichsetzung mit statt, regiment und gmeind zeigt, daß letztlich alle

politischen Gemeinschaften jener Zeit in der Eidgenossenschaft nur als

genossenschaftliche empfunden werden konnten, was wir ja auch an den
schon bisher untersuchten Begriffen festgestellt haben4. Ein wesentliches
Merkmal der Genossenschaft ist es, daß in ihr alle für einander verantwortlich

sind5 - eigentlich eine Verwirklichung des Liebesgebotes im
politischen Bereich. Wenn ein Glied der Genossenschaft ungestraft sündigen
kann, wird Gott die ganze Gemeinde strafen, denn die ganze Gemeinschaft
steht unter dem unverrückbaren Recht, das Gott zu halten gebietet, daher
ist auch die Ordnung eine beständige. Die Ordnung verneinen, heißt das

Recht ablehnen, und ein Verstoß gegen das Recht gefährdet die Ordnung.
Die Freiheit, die jedermann gleich eignet, ist eine Freiheit in der Ordnung6
und hat mit der heutigen Freiheit des Individuums nichts zu tun. Wenn
Zwingli die ganze Eidgenossenschaft als eine Gemeinde auffaßt, ist es auch

1 Einiges Material über den genossenschaftlichen Aufbau der Eidgenossenschaft im 15. und
16.Jh. findet sich bei: Max Kopp: Die Geltung des Mehrheitsprinzips in eidgenössischen
Angelegenheiten vom 13. Jahrhundert bis 1848 in seiner Bedeutung für die alte Eidgenossenschaft.
Berner Diss. Winterthur 1959. Hans Nabholz: Föderalismus und Zentralismus in der eidgenössischen

Verfassung vor 1798. Politisches Jahrbuch der schweizerischen Eidgenossenschaft, 30. Jg.,
1916, Bern 1917. S. 155fr. Richard Feller: Von der alten Eidgenossenschaft, Rektoratsrede 1937,
Bern 1938. Oechsli : Benennungen. Oechsli : Orte und Zugewandte ; eine Studie zur Geschichte des
schweizerischen Bundesrechtes. Zürich 1888. Gierke: Genossenschaftsrecht, Bd. I, S. 530fr.;
Bd. II, S. 842 fr.

2 Allg. Verwaltung; Art und Weise und Aufbau derselben (Idiotikon, Bd. VI, Sp. 737:
Regiment); hier im weiteren Sinn eine bestimmte Ordnung. (Vgl. S. 19, Anm. 6.)

3 EA IV lb S 1042 II. 1. Vgl. das Verhältnis von Einheit und Vielheit im Gemeinwesen bei
Aristoteles.

4 Vgl. S. 25.
5 Vgl. z.B. Otto Brunner: Adeliges Landleben und europäischer Geist. Leben und Werk

Wolf Helmhards von Hohberg 1612-1688. Salzburg 1949. S. 24.
6Vgl.S.74ff.

27



zu verstehen, daß er fordern konnte, die innern Orte mit Waffengewalt zu
überziehen1, sind diese doch Unterdrücker des Rechts in der eigenen
Gemeinschaft. Ohne ein Recht, das von allen anerkannt ist, zerfällt eine
Gemeinde2. Es ist daher die Aufgabe der Glieder, die sich ans Recht halten
und sich durch Rechtsbrecher in ihrer Existenz bedroht sehen, diese, wenn
nötig mit Krieg, zur Ordnung zu zwingen. Es ist dies ein im Mittelalter
durchaus anerkanntes Recht3. Wie stark Zwingli die Bindung der

Eidgenossen untereinander einschätzt, zeigt sich, wenn er die Glieder der
Eidgenossenschaft als Brüder bezeichnet4, oder einmal gar als Ehepartner5.
Solche Verbindungen sind unauflöslich. Sie sind vor Gott geschlossen, so

wie die Eidgenossenschaft, worauf der Eid hinweist6.
Die Einheit ist aber nur ein Element, das eine Genossenschaft auszeichnet.

Ein anderes ist das Element der Vielheit. Diese Zweiheit zeigt sich dann,

wenn Zwingli einerseits von der Eidgenossenschaft als von unserem Land
schreibt, diese als Ganzes mit andern Ländern vergleicht7, oder andererseits

in bezug auf die Eidgenossenschaft häufig die Pluralform benutzt und

beispielsweise von unseren landen spricht8. Wir haben eine Einheit in einer

Vielheit vor uns. Jeder Ort hat sein Eigenleben, vor allem sein Recht auf

eigene Rechtsetzung, behaupten können; dies aber nur mit Hilfe der
Gesamtheit. Der lange Bestand der Eidgenossenschaft bringt zusätzlich mit
sich, daß diese Gemeinschaft bereits als unauflösbar empfunden wurde9.
Das zeigt sich sowohl in der Politik der katholischen als auch der reformierten

Orte, aber ebenso auch an Zwinglis eigenen Plänen. Der Begriff
„Eidgenossenschaft" hat aber im Laufe der Zeit eine weitere Bedeutung
erhalten, indem er schlechthin die Gebiete bezeichnet, die dieser Genossenschaft

eignen. Er wird zu einem Ländernamen10. Auch Zwingli verwendet

1 EA IV i b S 1042 II. 1. : So nun ir, der V Orten, wesen gotslesterlich und verderplich ist einer loblichen

Eidgnoschaft, so müeßend wir sehen, daß sy gestraft, oder mit inen usgerütet werden; dann wir sind als in
mitburger mithaften, mitgsellen und brüeder. (Im Zusammenhang mit Zitat auf S. 27 zu lesen.)

2z.B.EAIV ibS 1042 Lit.
3 Vgl. S. 94ff.
4ZI 185, 26ff.; Z III in, i4ff.; 112, i4ff.; Z VIII 135, I2ff.; Z XI 557, zff.; EAIVib

S 1042 II. 1.
5 Ebenfalls ZI 185, 26fr.
6 Siehe S. 8 3 ff.
7 Z IV 789, 22 ff.; ZV 22, 8ff.; Ms Car I 185 a, S. 30t; dazu Z III 103, 5 ff.
8 Z IV 763, 4; Z III 78, i6ff.; ZV 78, 8ff.; Z XI 423, 5; S II III S. 81.
9 Als Eidgenossen bezeichnet Zwingli übereinstimmend mit seiner Zeit (Oechsli :

Benennungen II. S. 119fr.) die dreizehn Orte und die Zugewandten. Zur Eidgenossenschaft werden

alle die unter dem Schirm oder der Herrschaft der Orte stehenden Gebiete gerechnet (z.B. Z VI

II 460, 7ff.).
10 Vgl. Oechsli: Benennungen II S. 100.

28



„Eidgenossenschaft" als Bezeichnung eines festumgrenzten Gebietes1, in
dem Städte und Dörfer liegen2.

Ohne uns weiter mit dem Begriff „Eidgenossenschaft" zu befassen,
möchten wir doch als Ergebnis dieser kurzen Untersuchung festhalten, daß

Zwingli, wenn er den Begriff „Eidgenossenschaft" verwendet, noch
vorwiegend das Genossenschaftliche, Bündische in ihm empfindet, obwohl wir
auch gesehen haben, daß dieser ursprüngliche Wortinhalt verblassen kann
und der Begriff von ihm als bloße Landbezeichnung verwendet wird. Im
einzelnen Fall allerdings können wir selten klar entscheiden, wie er ihn
verstanden haben will. Gleichsam als Illustration dazu möchten wir in diesem

Zusammenhang auf einen Brief Bullingers hinweisen, den er schließt:
Gegeben zu Zürich in der Eidgenossenschaft, die man nempt das Schwyzerland.. .3.

An und für sich scheint hier Schwyzerland der Name einer Sache zu sein und
Eidgenossenschaft wird daher noch als Genossenschaft empfunden. Da der
Brief iedoch an eine ostfriesische Gräfin adressiert ist, wäre es auch möglich,
daß Schwyzerland einfach ein weiterer gleichwertiger Begriff neben

„Eidgenossenschaft" ist, der im Ausland eher gebraucht und verstanden wird.
Es scheint uns hier unmöglich zu entscheiden. Ebenso unmöglich ist dies in
den meisten Fällen, wenn Zwingli diesen Begriff benutzt.

Die eigentliche lateinische Übersetzung von „Eidgenossenschaft" mit
Confoederatio ist bei Zwingli nicht zu finden, obwohl dieser Begriff schon
längst gebräuchlich war4. Einzig „Eidgenossen" übersetzt er in seinen
lateinischen Schriften öfters mit confoederatio. Warum Zwingli confoederatio

zur Bezeichnung der Eidgenossenschaft nicht verwendet, können wir nur
vermuten. Wie wir noch sehen werden6, redet Zwingli nämlich, von ganz
wenigen Ausnahmen abgesehen, nie vom Bund der Eidgenossen. Wenn
Zwingli nun den Begriff confoederatio mit „Bund" übersetzt hätte, wäre es

nicht verwunderlich, daß er ebenso wenig zu finden ist wie der Begriff
„Bund".

Auf eine Untersuchung der Begriffe „Eidgenossen" und Confederati
verzichten wir, da eine solche keine zusätzlichen Aspekte zum Begriff
„Eidgenossenschaft" aufzeigt. Beide Begriffe sind analog dem Begriff

'ZI u, iff.; 187, 5 ff.; ZV 153, 9ff.;ZX489, izff.
2 z.B. deutlich: S IIIII 71; 78; Z VI I 521, 21.
3 Emil Egli: Zur Erinnerung an Zwinglis Nachfolger Heinrich Bullinger, geboren 1504

(Akademischer Rathausvortrag am 7. Januar 1904) Zwingliana, Bd. I, Zürich 1904. S. 432.
4 Oechsli: Benennungen II S. 131fr.
5 z.B. Z I 30, 27; 37, 19; Z XII 373, 32fr.; 381, 34fr.; Ms Car I 185, S. i2ir. In seiner frühen

Schrift: De gestis inter Gallos et Helvetios relatio braucht Zwingli, wohl in Anlehnung an Papst
Julius II., auch die griechische Übersetzung von confoederati, nämlich Omaechmiz.B. Z I 30,27fr.

"Vgl. S. 81, Anm. 5.



„Eidgenossenschaft" gebraucht, nur daß damit die Genossen und nicht
mehr die Genossenschaft gemeint sind, oder die Bewohner und nicht mehr
das Land.

Schweiz - Schweizer

Zwinglis Verständnis der Eidgenossenschaft als Einheit läßt sich nicht

nur anhand von Rechtsbegriffen darstellen. Aufschlußreich ist es auch zu
untersuchen, wie er Volksnamen und Gebietsbezeichnungen braucht.
Zunächst sei auf die Begriffe „Schweiz" und „Schweizer" näher eingegangen.

Diese beiden Namen wurden lange nur vom „Ausland", meist von den

Feinden der Eidgenossen, verwendet und in der Eidgenossenschaft als

Schimpfnamen empfunden. Der Name des Ortes Schwyz wurde als

Bezeichnung für die ganze Eidgenossenschaft genommen. Erst während des

Schwabenkrieges wurde der Name „Schweizer" populärer, wohl aus Trotz
gegenüber den Schwaben, die mit diesem Namen die Eidgenossen
verspotteten. Obwohl „Schweiz" und „Schweizer" dadurch gebräuchliche
Begriffe wurden, ist ihre Anwendung in der Eidgenossenschaft selbst im
16. und 17. Jahrhundert eher selten1. Dementsprechend finden wir diese

Bezeichnungen bei Zwingli nur wenige Male. In einer Predigt über Jesaja,

Kap. 60, erklärt er, Vers 6 sage dasselbe, „als so einer spräche: Die Ochsen

uß schwitz kummend. Intelligens confoederatos"2. Dieser Begriff, vor allem mit
der Verbindung „Land"3, ist ausschließlich eine Gebietsbezeichnung, ebenso

wie „Schweizer" eine Bezeichnung für das ganze Volk der Eidgenossenschaft4.

Den Begriff „Schweizer" übersetzt Zwingli auch ins Lateinische als

Suitenses5, wobei selbstverständlich immer zu beachten ist, daß er mit
demselben Wort auch die Bewohner des Kantons Schwvz bezeichnen kann6.

Helvetii - Germani

Einen zusätzlichen Aspekt zum Begriff „Volk" erkennen wir in der
Bezeichnung der Eidgenossen als Helvetii. Haben wir bislang vor allem auf-

1 Hiezu Oechsli: Benennungen II, S. 177fr.
2 Ms Car I 185, S. 127 v.
3 ZU 282, 14fr.; Ms Car I 185 a, S. 3o7r.
"ZX308, iff.; Ms Car I 185 a, S. 308 V; ZI 36, 12.
5 S VI 461.
«Z VII 120,6; Z Vili 102, 15.

30



zuzeigen versucht, wie die Eidgenossen rechtlich eine Einheit darstellen,
zeigt sich in der Verwendung des alten Stammesnamen zusätzlich, daß die

Eidgenossenschaft darüber hinweg auch ein Verband ist, der durch Sitten,
Sprache und Geschichte eine Ganzheit bildet.

Es sind die Humanisten, die diesen Stammesnamen in der zweiten Hälfte
des 15. Jahrhunderts wieder aufgriffen1. Sie lernten durch das Studium der
Schriften von Caesar und Tacitus die Bewohner der eidgenössischen
Gebiete als ein altes Volk mit einer eigenen Vergangenheit und eigenen Sitten
kennen. Auch Zwingli liest in diesen Autoren über die Helvetier2. Ihre
Nachkommen sind identisch mit den Eidgenossen. Klar zeigt sich das,

wenn Zwingli von den Helvetiern, die von Caesar überwunden worden
seien, schreibt, daß der größte Teil von ihnen in der Eidgenossenschaft
lebe3. Ein geringerer Teil scheint nun allerdings unter fremder Herrschaft
zu stehen. Welche Gebiete Zwingli damit meint, geht nirgends hervor, doch
ist es naheliegend, daß er an das helvetische Gannodurum, das spätere
Konstanz, gedacht hat. Für uns zeigt sich darin deutlich, daß der Begriff „Volk"
durchaus auch eine Art Kulturgemeinschaft bezeichnen kann, die sich nicht
unbedingt mit dem rechtlichen Verband decken muß. Es zeigt aber auch,
wie das Bewußtsein, ein Volk zu sein, sich letztlich nicht an irgendwelche
Grenzen hielt.

Zwingli braucht den Begriff Helvetii zumeist allein, ohne Ergänzung, im
Sinne von „Eidgenossen", doch findet sich auch die Verbindung von
populus Helvetiorum'*. In der deutschen Übersetzung setzt Zwingli nie „Volk
der Eidgenossen", sondern „Volk der Eidgenossenschaft" oder „Volk in
einer Eidgenossenschaft". Helvetii ist der von Zwingli in seinen lateinischen
Werken am häufigsten benutzte Begriff zur Bezeichnung der Bevölkerung
des politischen Verbandes der Eidgenossenschaft. Im Gegensatz beispielsweise

zu confoederatio läßt diese Benennung die stammesmäßige Verschiedenheit

gegenüber den Germani stärker hervortreten. Darauf scheint Zwingli
Wert zu legen. So betont er dem Bischof von Konstanz gegenüber, daß die
Helvetii nicht zu den Germani gerechnet werden6. Noch deutlicher zeigt

1 Oechsli : Benennungen II, S. 155.
2 Köhler: Zwinglis Bibliothek, S. *<)-, S. »35.
3 Z I 180, 14 fr. : Dann der keyser Julius hat, nachdem er die Helvetier (dero groster teyl wir in einer

Eydgnoschafft sind) überwand, verordnet ir land wider gebûwen werden, darumb, das es fruchtbar were.

"z.B. Z XI 605, 3ff.; Z VIII 89, 7ff.; Z XI 556, 6.
5 Der Begriff confederati weist wesentlich auf den rechtlichen Zusammenhalt der Eidgenossen,

während Helvetii das gemeinsame geschichtliche Herkommen hervorhebt, also typisch humanistisch

ist.
6 Z I 270, 25 ff. : Principio igitur, quid opus erat me Helvetia»! et apud Helvetios Christum profitentem

huius tumiiltus insimulare cum id solum in Germania fieri dicatis, et Helvetii inter Germanos non conseantiir;

31



sich, daß er sie als zwei verschiedene Völker betrachtet, wenn er von ihnen
als gentes spricht1. Als Volk, gegenüber den Schweizern, bezeichnet er aber

auch die Schwaben2. Zwingli unterscheidet also die Schweizer von den

übrigen Bewohner des Reiches nicht nur politisch, sondern auch nach

Herkommen.
Entsprechend Helvetii und Germani heißen die von den beiden Völkern

bewohnten Gebiete Helvetia oder Germania. Im 16. Jahrhundert ist Helvetia
eine allgemein gebräuchliche lateinische Bezeichnung für die Eidgenossenschaft3.

Wir haben es hier allerdings nicht mit einer Staatsbenennung im
modernen Sinne zu tun. Das zeigt sich schon darin, daß Zwingli Helvetia

immer im Sinne von „Gebiet" braucht4.
Mehr Schwierigkeiten bereitet uns Germania. Einerseits versteht Zwingli

darunter das Reich, ohne die Eidgenossenschaft; so, wenn er in der Fidei
ratio die Fürsten bittet, Rom mit all seinem Schutt, den es vor allem auch

ihrem Deutschland aufgeladen habe, preiszugeben. Er setzt hier Germaniae

vestrae5; die Eidgenossenschaft ist ausgeklammert6. Andererseits verwendet

er Germania auch an Stellen, wo die Eidgenossenschaft sicher mit
eingeschlossen ist. So schreibt er in der dem Pfleger des Klosters Einsiedeln,
Diebold von Geroldseck, gewidmeten Schrift De canone missae epichiresis,

daß in Germania das Evangelium lateinisch gelesen werde7. Hier ist

aber ganz allgemein der deutsche Sprachraum gemeint. Zwischen diesen

beiden Anwendungsmöglichkeiten liegen Beispiele, die sowohl auf die eine

als auch auf die andere Weise interpretiert werden können8. Derselben
Doppeldeutigkeit begegnen wir im Begriff „Deutschland". Die Schweiz kann

nec tamen interea totum fere mensem captans reseire potili, quod similem parftiesim ad ullos uspiam in
Germania miseritis.

1 Z VI I 125, 21 ff. : Arma, quf domi gentes quidam ut Germanic^ atque Helveticf ex more gestaut,

non magnopere damnamus... Vgl. Z III 285 26ff. ; Z Vili 89, 7fr.
2 Z II 282, i6ff. : Verzyhend mir, lieben bischoff imm Schwytzer- unnd Schwabenland! Ir habend in

vergangnen jaren den tötlichen krieg gsehen, den die zwey völcker wider einandren ghebt hand,...
3 Oechsli: Benennungen II S. 160.
4 Ms Car I 185a, S. 14 v : Non quod omnino deserta esset et inhabitabilis, sed quod montosa et pluribus

locis inculta,tit Helvetia desertum aliquam dicta est. Ebenso S VI I 209; Ms Carl 185, S. 7r; Z IX 488,6;
Z X 6n, 9; etwas weniger eindeutig VII 245, 31. Eine Formel terra Helvetiorum etc. finden Wir

bei Zwingli keine. Hingegen braucht Zwingli einmal den Begrifffines Helvetiorum (Z VIII 104, 10).

Die Bedeutung ist nicht klar. Fines können hier sowohl „Gebiete" als auch „Grenzen" bedeuten;
sonst wählt Zwingli die Formel apud Helvetios oder ähnliche (z.B. Z XI 604, 5 ; S IV 129).

5 S IV 18; ebenso: Z III 895, 5ff.; Z Vili 217, 19, 31; S IV 29.
6 Ebenso Z I 270, 25 ff.; Z III 285, zóff.; 286, 9ff.
7ZII6o3,ii: sed cum in Germania latine legitur... SIV29: ...qua spero adhuc fore ut pro

germana Germanorum virtute et religione aures... So zu verstehen sind auch Z I 434, 5 ; Z XII 383, iS.
8 ZI438, 14, 20, 23; 307, 22; Z II556, 26; 559, 36; S. 603, 11 ; Z III 895, 3; Z VIII 217, 19, 31;

S IV 29.

32



ausgenommen sein1. Aber es finden sich auch hier Beispiele, die nicht
eindeutig in ihrem Gebrauch sind2.

Wenn Zwingli im politischen Bereich die Helvetii den Germani
gegenüberstellt, so schwächt sich dieser Gegensatz im sprachlichen stark ab. Dies
zeigt sich vor allem, wenn wir uns vor Augen halten, daß Zwingli sich
wiederholt zu den Tütschen gezählt haben muß, ja sich gar als Deutschen
bezeichnet3. Bis auf wenige Ausnahmefälle versteht er darunter einfach alle
deutsch Sprechenden. Die Sprache bewirkt also eine Einheit, obwohl
Zwingli sich durchaus des eigenen Dialektes der Schweizer bewußt ist4. Im
allgemeinen aber nennt er seine Muttersprache Tütsch5. Alle Länder mit
anderer als deutscher Sprache sind welsch, fremd. Selbst die Vogteien unterteilt

er nach diesem sprachlichen Kriterium, in welsche und deutsche6.
Es gibt aber auch Beispiele, wenn auch nur sehr wenige, in denen sich

Zwingli zu den Deutschen rechnet, ohne daß die gemeinsame Sprache dazu
offensichtlich Anlaß gäbe. So finden wir in der Antwort Zwinglis vor dem
Rat an Faber den Satz: Aber wir torechtenn Putschen müssen lyden, das man uns

ställmister und eseltryber herttß vonn des papst hoff thût schicken,...7.
Zusammenfassend können wir feststellen, daß die Begriffe Germani und

„Deutschland" und ihre Abwandlungen von Zwingli nicht immer in der

gleichen Bedeutung verwendet wurden. Beide sind als Oberbegriffe möglich

und meinen dann das ganze Reich deutscher Nation und seine Bewohner.
Aber fast noch häufiger sind sie als Gegensatz zu den allerdings sprachlich
verwandten Helvetii und ihrem Lebensraum gebraucht. Obwohl Zwingli
gewußt hat, daß die Germanen auch wieder in Stämme, wie Sachsen, Hessen
und Schwaben zerfielen, nannte er sie doch meistens bloß Germani und
machte sie so zu einem Volk, mit dem die Schweizer, als ein Volk mit eigener

'z.B. EAIV ib S 1043 III 2.
2 ZU 133,9; ZX 308,4; S IIIIII 68; 85; ZV 88, 3; 810, 2 ff.
3 z.B. I 517, 17; ZU 125, 22; 149, iff.; Z IV 86, 21 ff.; 391,4; 69, 21.
4 Vgl. Zwinglis Brief an Philipp von Hessen (Z X 209, 21 ff. : Trag ouch etwas sorg, so wir zemen

komen, wurde man Unser sprach nit verston.) oder die Schwierigkeiten sprachlicher Art im Marburger
Gespräch (Heinrich Bullinger: Reformationsgeschichte, hg. J.J.Hottinger und H.H.Vögeli,
3 Bde., Frauenfeld 1838fr., Registerband von Willi Wuhrmann, Zürich 1913. Bd. II, S. 228);
dazu alle Worterklärungen Zwinglis zu seinen Textübersetzungen, wo er auf die lingua Helvetica
Bezug nimmt (z.B. Z X IV 514, 14; 548, 9; 556, 35; 558, 33 ; 570, 38).

0 Z II 135, 33; Z IV 94, 3; 217, 25, 238, 25; 281, 1. Im Begriff Germani mit eingeschlossen
sind die Eidgenossen wohl Z XIV 268, 25 fr.; und in einer Stelle der Providentia dei, mit der
Zwingli auf eine sprachliche Sitte der Juden aufmerksam macht und dabei darauf hinweist, daß
diese auch die Deutschen kennen würden - sicut fere Germani. Leo Jud übersetzt mit: das ouch wir
Tütschen (S IV 118 ; HS II 184).

6EAIVibSio44V.
'ZI 517, 17 ff.; ähnlich: Z VII 106, 3 ff.; Z IV 410, 25; Z III 310, ioff.;439, 21 ff.; ZU 149,

'ff, 133, Marginal.

33



Geschichte und eigenem Recht, nichts zu tun hatten. Diese Eigentümlichkeit
finden wir nicht nur bei Zwingli, sondern sie ist auch andern seiner

Landsleute eigen. Als Kuriosum sei hier nur die aus der Generation nach

Zwingli stammende Jugenderinnerung des Wallisers Thomas Platter
erwähnt, in der dieser erzählt, wie sie sich als Hirtenknaben Flügel gewünscht
hätten, um über die Berge aus dem Wallis in Teutschland fliegen zu können ;

so nennt man im Wallis die Eydgnoschafft*. Die Walliser sehen also in der
Eidgenossenschaft einen Teil Deutschlands. Das ist umso verständlicher, als

sich die Einzahl „Deutschland" erst nach 1600 eindeutig durchsetzt. Vorher
war die Mehrzahl „in deutschen Landen" ebenso gebräuchlich2. Sprachlichist
die Schweiz unbedingt ein deutsches Land, und von den Wallisern aus
gesehen, die ja auf Grund der Sprache sich eigentlich auch dazu hätten rechnen

müssen, ist einfach alles über den Bergen ein Gebiet mit anderem Landrecht.
Sofern diese Feststellung zutrifft - die Geschichte des Begriffs „Land" wäre
in dem Sinne aber noch zu untersuchen - könnten wir verallgemeinernd von
Zwingli und seinen eidgenössischen Zeitgenossen überhaupt sagen, daß

„deutsch" sofern es nicht in sprachlichem oder kulturellem Sinn gebraucht
wird, ganz allgemein ein deutschsprechendes Gebiet mit fremdem Landrecht

und eigener Geschichte bezeichnet.

Nation

Eine Untersuchung über die Verwendung dieses Begriffs ist für uns
deshalb interessant, weil Zwingli die Eidgenossenschaft und Deutschland als

nationen bezeichnen kann.
Die rechtliche Ordnung, die in diesem Begriff steckt, zeigt sich, wenn

Zwingli von den beiden starken nationen3, den Schweizern und Schwaben

spricht. Hier ist das rechtliche Moment, die politische Vereinigung, wesentlich,

so, wie wir dies beim Begriff „Volk" bereits erarbeitet haben. Die
Begriffe „Volk" und nation können Synonyme sein. Diese Annahme
bestätigt sich, wenn wir den ganzen Abschnitt über den Schwabenkrieg in der

Auslegung des 31. Artikels, aus dem das obige Beispiel entnommen ist,

beachten. Zwingli schreibt: Verzeihend mir, lieben bischoff imm Sdwytqtr-

1 Thomas Platter: Historia vitae Thomae Plateri. Quam ipse describere coepit An. 1572

28. Januarii, et 16. diebus absolvit. In: Miscellanea Tigurina III.Theil. II. Ausgabe, Zürich 1724.

Vgl. auch Petermann Etterlin: Kronica von der loblichen Eydtgnoschaft, S. 50 (fol. 2').
2 Brunner: Land und Herrschaft, S. 182.
3 Z II 284, 1 ff. Vgl. zum Begriff „Nation" Alfred Kirchhoff: Zur Verständigung über die

Begriffe Nation und Nationalität; Halle a.S. 1905.

34



unnd Schwabenland! Ir habend in vergangnen jaren den tötlichen krieg gsehen, den die

Zwey völcker wider einandren ghebt hand. * Es wäre besser, die Bischöfe hätten
darauf geachtet, wie man den Zorn und den Haß der beden starcken nationen

hätte niederlegen können. Wir finden hier die drei Begriffe nation, volck
und land beieinander. Sie sind gleichwertig2. Der Schwabenkrieg ist ein
Krieg zwischen zwei politisch geordneten Gemeinschaften, die in verschiedenen

Ländern, d. h. Rechtsbezirken leben.
Interessant ist es, daß Zwingli Schwaben als nation bezeichnet, da ja

Schwaben nicht ein Land ist, wie etwa Bayern, Hessen u. a. Das Herzogtum
war schon längst untergegangen und in verschiedenste Rechtsgebiete
zerfallen. Daß Zwingli trotzdem eine Einheit erkennt, scheint nur zwei mögliche

Erklärungen zu haben. Am ehesten trifft wohl zu, daß die Erinnerung
an das alte Herzogtum noch so groß war, daß man seine jetzt aufgeteilten
ehemaligen Gebiete weiterhin als Einheit empfand. Andererseits hat Kaiser
Maximilian I. in der Kreiseinteilung einen schwäbischen Kreis geschaffen.
Dies hat möglicherweise bewirkt, daß dieses alte Land erneut als Einheit
empfunden wurde3.

Auf Grund der vorgebrachten Beispiele ist es naheliegend, anzunehmen,
daß Zwingli in seinem Verstehen des Begriffs nation durch die Lektüre
römischer Schriftsteller, das heißt, durch seine humanistischen Studien
beeinflußt worden ist. Dasselbe gilt auch für den Begriff deutsche nation.

Er ist gleichbedeutend dem Begriff Germani und kann als Gegensatz zur

^11282, i6ff.
2 ebenso Z I S 496, 18. Als Vergleich: Vadian schreibt in seiner Chronik der Abte des Klosters

St.Gallen über das Herkommen der inneren Orte, deren freien Ursprung er bezweifelt.
Dan kurzlich ist kain z»'ifel, dan daß die lender (die Waldstätte) wie ander nationen mer in der Aidgno-
schaft über Rin und den Bodensee har uß tütschen landen dahar komen und die wildinen erbuwen und wonhaft
gmachet. (Joachim von Watt) Vadian : Chronik der Äbte des Klosters St. Gallen : Deutsche historische

Schriften, hg. Ernst Götzinger, Bd. I, St.Gallen 1875, S. 408, 2off. Nebst dem, daß Nation
und Land Synonyme sind, zeigt sich hier deutlich, daß die lender handeln können im Sinne eines
Volkes. Sie kommen nämlich über den Rhein. Land ist synonym zu Volk gebraucht und ebenso
zu Nation. Wir sehen hier ganz deutlich, wie stark in jener Zeit noch Volk und Land als eines
empfunden werden konnte. Der rechtliche Verband von Menschen im Sinne eines Volkes war ohne
Land, auf das sich das Recht bezog, nicht denkbar.

3 Betr. „Schwaben" vgl. Schwäbisches Wörterbuch Bd. V, Sp. 1220: „Schwab". Wir sind
geneigt, für Zwingli die erste Möglichkeit als die zutreffende anzunehmen. Am 2.Dezember
1518 bezeichnet er gegenüber Mykonius den Laurenz Mör aus Feldkirch als Suevus (Z VII 105, 2)
Feldkirch aber gehörte wohl dem alten Herzogtum Schwaben an, nicht jedoch dem schwäbischen
Kreis. Hingegen könnte gerade auch dieses Beispiel zeigen, daß Zwingli überhaupt alle Bewohner
jenseits von Rhein und Bodensee als Schwaben bezeichnet hat. (Vgl. Idiotikon Bd. IX, Sp. 1715 :

„Schwaben" und Sp. 1708a; Grimm Bd. IX, Sp. 2143, 2.) Schwaben wurde schon 1493 als
„nacion" bezeichnet; (Schwäbisches Wörterbuch Sp. 1976 „nacio"). Ähnliche Schwierigkeiten
bereitet „Österreich" (Z I 109, 8ff.).

35



schweizerischen nation verstanden werden1, oder aber die Schweiz ist,
wie wir das auch bei Tütschland festgestellt haben, mit eingeschlossen2.

Wir glauben jedoch, daß für den Nationenbegriff Zwinglis insbesondere
für den der deutschen nation, auch stark die kirchliche Einteilung der

römischen Christenheit in fünf nationen von Bedeutung ist. Dies liegt nahe

in der Anwendung des Begriffs nation in kirchlichen Fragen3. An der

Disputation vom 29. Januar 1523 erwähnt Zwingli wenigstens drei nationen:

Gallia, Hispania und die Tütschen1*. Dies, nachdem Faber vier davon
nennt5. Gemäß dieser Einteilung Europas in fünf nationen, der vor allem

am Konzil von Konstanz 1414-18 wesentliche Bedeutung zukam6, wurde
der große Teil der Eidgenossenschaft der deutschen nation zugeteilt7. Bei
dieser Einteilung mag die Sprache eine wichtige Rolle gespielt haben. Das

zeigt sich schon in jenem Satz des Fillastre, der der gallischen nation auch

Reichsgebiete wie Savoyen, Hochburgund und Lothringen zuzählt8. Daran
ändert auch nichts, daß dafür Polen, Norwegen u. a. zur deutschen nation

geschlagen wurden, denn diese waren wohl anderssprachig, doch zu klein,
um eine eigene nation bilden zu können.

Die Wichtigkeit der Sprache bei der Nationeneinteilung scheint auch

durch eine Forderung der Kurfürsten vom 5. Oktober 1446 an den Papst

bestätigt. Diese verlangen von ihm daß sein heiligkeit die alte beschwerttng

abstellen und germanischen getzunge nach der form der nfgenommen décret, nach

1 ZIV S 655 Z 24fr.; SII III 109.
2 Hier sind allerdings keine wirklich eindeutigen Stellen bekannt. Z VI II 599, 4; 608, 2off.;

S IIIII 97, 88.
3 z.B. Z I 496, 18; 517, 5, 10; 518, 4.
4 ZI 517, 14fr.
ä ZI 491, 13fr.
6 dazu : Paul Hinschius : Das Kirchenrecht der Katholiken und Protestanten in Deutschland,

Bd. III: System des Katholischen Kirchenrechts, Berlin 1883. S. 373; Albert Werminghoff:
Neuere Arbeiten über das Verhältnis von Staat und Kirche in Deutschland während des späteren
Mittelalters; Exkurs: der Begriff „Deutsche Nation" in Urkunden des 15. Jahrhunderts.
Historische Vierteljahresschrift, XI Jg. 1908, Leipzig 1908. S. 184fr. Albert Werminghoff: Verfassungsgeschichte

der deutschen Kirche im Mittelalter, Grundriß der Geschichtswissenschaft, Bd. II,
Abt. VI. 2. Auflage, Leipzig und Berlin 1913. S. 230fr.

7 Es ist hier nicht der Ort abzuklären, inwieweit auch die eidgenössischen Gebiete des
Erzbistums Besançon dazu gehörten. In den „Gesta Concila Constantiensis" des Guillaume de
Fillastre d. Ä. (Acta concilii Constantiensis Bd. II, hg. in Verbindung mit Johannes Hollensteiner
von Heinrich Finke, Münster i. W. 1923. S. 82) findet sich eine Aufzählung der in der gallischen
Nation befindlichen Länder: Et tamen nacio Gallicana habet regnum Francie, provinciam Provincie,

Dalphinatum, Sabaudiam, Lothringiam et comitatum Burgundie. Ein großer Teil des Erzbistums
Besançon gehörte zum Herzogtum Burgund.

8 Siehe Anm. 5; vgl. Karl Zeumcr: Heiliges römisches Reich deutscher Nation, eine Studie

über den Reichstitel. Quellen und Studien zur Verfassungsgeschichte des deutschen Reiches in

Mittelalter und Neuzeit, Bd. IV, Weimar 1910. S. 22, Anm. 1.

36



nothdiirft, unterscheid und gelegenheit Deutschen getzunges versehen wolle, daruf
nun seine heiligkeit hat lassen antworten, daß er keine beschwerung in Germanische

nation eingeführt habe*. Hier steht die Sprache eindeutig im Vordergrund.
In diesem Sinne und sehr wahrscheinlich aus dieser Tradition heraus2
hat sich Zwingli als Deutscher gesehen und kann die Eidgenossenschaft
zu Deutschland rechnen3. Das Bewußtsein übrigens, daß man letztlich
zum Erzbistum Mainz gehörte, war sicher noch vorhanden, zumal bei
einem Priester.

So gesehen sind zwei Haupteinflüsse auf Zwinglis Begriff der nation

festzustellen; ein humanistischer und ein kirchlich traditionalistischer. Dies

mag miterklären, weshalb Zwingli so widersprüchlich sich über die

Beziehung von Schweizern und Deutschen äußert.

Das Verhältnis der Eidgenossenschaft zu Kaiser und Reich

Bis jetzt haben wir an Begriffen, mit denen Zwingli die Eidgenossenschaft

näher bestimmt, zu zeigen versucht, daß er diese als eine Einheit
betrachtet hat. Von dieser Einheit erwarten wir, daß sie auch nach außen
sichtbar wird und zwar dorthin am meisten, woher ihr die größte
Gefahr droht. Es wird nun unsere Aufgabe sein, Zwinglis Beziehung zu
Kaiser und Reich4 abzuklären.

Die Frage, wie starke Verbindungen zwischen der Eidgenossenschaft
und dem Reich in der Zeit nach dem Schwabenkrieg noch vorhanden waren,
ist durch die Forschung noch nicht gelöst worden. Es stehen sich vor allem
zwei Ansichten gegenüber. Die eine, vertreten besonders von Wilhelm
Oechsli5, versucht zu beweisen, daß sich die Eidgenossenschaft im Schwa-

1 Werminghoff: „Deutsche Nation". S. 189 Anm. 2.
2 Der Tradition, Europa in diese fünf Nationen aufzuteilen, war später beispielsweise auch

noch Aegidius Tschudi unterworfen. Er schreibt, ein Schweizer sei ein jeder Eidtgenoß oder
Helvetier von welchen orten er joch ist verstanden, dann man die Helvetier oder Eidtgnossen in allen nationen

Italia, Franckrich, Hispania, Engelland und Germania also nempt... Siehe Einleitung zu: Aegidius
Tschudi: Chronicon Helveticum. I.Teil; bearb. von Peter Stadler und Bernhard Stettier; hg.
Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft der Schweiz, Bern 1968. S. 88* Anm. 1. Möglich,
daß Tschudi hier auch eher an die verschiedenen Sprachgebiete dachte.

3 Deutlich scheint uns das aus Z I 517, 4-518, 5 hervorzugehen.
4 Darstellungen über die Bedeutung von Kaiser und Reich im späten Mittelalter: Stephan

Skalweit: Reich und Reformation, Berlin 1967; Karl Mommsen: Eidgenossen, Kaiser und Reich,
Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Bd. 72, Basel und Stuttgart 1958.

5 Wilhelm Oechsli : Die Beziehungen der schweizerischen Eidgenossenschaft zum Reiche bis
zum Schwabenkrieg. Politisches Jahrbuch der Schweizerischen Eidgenossenschaft, 5.Jg. Bern
1890; ebenso Z.B.Werner Näf: Die Schweiz in Europa, Bern 1938; Albert Hauser: Das eidgenössische

Nationalbewußtsein. Sein Werden und Wandel; Zürich und Leipzig 1941. Hans Nabholz:

37



benkrieg vom Reiche gelöst hat und von da ab als selbständiger Staat zu
betrachten ist. Demgegenüber kommt Karl Mommsen1 zum Schluß, daß

auch nach dem Schwabenkrieg die Eidgenossen sich als zum Reich gehörig
betrachteten. Politisch billigt er der Eidgenossenschaft eine weitgehende
Autonomie zu, vergleicht diese jedoch mit der der großen Reichsfürsten,
die dadurch keineswegs als reichsfremd oder reichsbrüchig betrachtet worden

sind. Wir werden vorerst unabhängig von diesen beiden Thesen
versuchen, Zwinglis Beziehung zum Reich auf Grund seiner eigenen
Äußerungen herauszuarbeiten und nachher dann unsere Ergebnisse mit diesen

vergleichen.
Die Schwierigkeit unserer Untersuchung liegt darin, daß wir jede Aussage

Zwinglis nach zwei Seiten hin zu prüfen haben. Seine Stellung zum
Reich nämlich hängt ab von seinen eigenen politischen Auseinandersetzungen

mit ihm und von der eidgenössischen Tradition. Wir erwarten, daß

auf Grund dieser zweifachen Beziehung auch das Verhältnis der Eidgenossenschaft

zum Reich von Zwingli als ein doppeltes gesehen wird. Zwingli
ist durch sein Reformationswerk auf mannigfache Weise mit Reichsgliedern
und Reichsinstitutionen zusammengestoßen. Diese Erlebnisse haben sich

in ihm zu einem Bild vom Reiche verdichtet, das sich kaum mit der Reichsidee

gedeckt haben wird, die wesentlich mit der „einen Christenheit und der

einen Kirche"2 verbunden war. Da uns aber keine direkten Zeugnisse
bekannt sind, die über Zwinglis Reichsverständnis unmittelbar Auskunft
geben, können wir nur aus seinem tatsächlichen Verhalten gegenüber dem

Reich vermuten, wie ein solches ausgesehen haben könnte. Eine Reichstheorie

Zwinglis ist also aus unserer Untersuchung nicht zu erwarten.
Grundsätzlich läßt sich feststellen, daß wir keine Äußerungen Zwinglis

kennen, die zeigen könnten, daß er die Eidgenossenschaft je als zum Reich

gehörig betrachtete; allerdings fehlt auch ein eindeutiger Beleg, mit dem
sich eine Stellung der Eidgenossenschaft außerhalb des Reichsverbandes
beweisen ließe. Zwei Stellen sind es zunächst vor allem, denen wir unsere
Aufmerksamkeit zuwenden wollen. Die erste entnehmen wir einem Brief
Zwinglis vom 18. August 1530 an Konrad Sam und Simpert Schenk. Er
berät darin seine Freunde, wie sie und ihre Städte sich dem Kaiser gegen-

Der politische Staat. In: Vom Wesen der Eidgenossenschaft. Ansprachen. „650 Jahre
Eidgenossenschaft", 21. Juni 1941. Zürich 1941.

1 Mommsen : Eidgenossen ; ebenso Hans Sigrist : Reichsreform und Schwabenkrieg, Schweizer
Beiträge zur Allgemeinen Geschichte, Bd.V, Aarau 1947; Hans Sigrist: Zur Interpretation des

Basler Friedens von 1499, ebenda Bd. VII, 1949. Adolf Alois Steiner: Legitimität und Demokratie
im alten Stande Zug; Zürcher Diss. Stans i960.

2 Mommsen: Eidgenossen, S. 19fr.; Skalweit: Reich und Reformation, S. 7fr.

38



über verhalten sollen. Er kommt auch auf das römische Reich zu sprechen
und schreibt: „Alsdann, wenn ihr nach und nach begonnen habt, dem
Römischen Reich die Maske herunterzureißen, wie albern wäre es, dieses

Reich anzuerkennen, das nicht (einmal) dort anerkannt wird, woher es

den Namen hat. Das wäre dasselbe, wie wenn jetzt die Pannonier (gemeint
sind wohl die Ungarn) den Sophus, den Herrscher von Persien, wenn er von
der Herrschaft gestoßen würde, zu ihrem Sophus machten, mit dieser

Begründung, daß er einst Persiens Sophus gewesen sei. (Wo doch) die Perser
selbst nämlich schon weitaus glücklicher wären als je, wenn sie, von dieser

Tyrannei befreit, andern diese Verblendung und Schande schicken könnten.
So ist das römische Reich... Was hat Germania mit Rom zu schaffen?"
Nachdem er nochmals, wie schon zu Beginn des Briefes, darauf hinweist,
daß man dem Einfluß des Kaisers geschickt widerstehen müsse, falls dieser
den Glauben unterdrücken wolle, fährt Zwingli fort: „Vertraut Gott und
erinnert Euch, daß das Ebenbild von allem, was jetzt mit Euch geschieht,
bei uns vorangegangen ist. Papst und Kaiser drohten ; doch sobald wir
zusammenstanden, zogen sich schon ihre List und Verschlagenheit zurück in
ihre Höhlen"1.

Pannonien steht hier stellvertretend für Deutschland und Persien wohl
für alle nicht deutschsprachigen Teile des Heiligen Römischen Reiches.

Ebensowenig wie Pannonien und Persien ein Reich bilden, so wenig hat
Deutschland etwas mit den Ländern zu tun, die mit ihm im Heiligen Römischen

Reich verbunden sind. Allein die Person des Kaisers hält dieses aus so

grundverschiedenen Teilen bestehende Reich noch zusammen. Es ist aber

offensichtlich, daß Zwingli diese Einheit als eine Illusion betrachtet. Die
welschen Glieder haben mit den deutschen nichts gemein und demzufolge
ist es am besten, wenn sie sich voneinander lösen. Das Römische Reich ist
eine Fiktion. Zwingli spricht hier freilich nichts Neues aus2. Der Gegensatz

im Reich zeigt sich ja schon in der sich in jener Zeit durchsetzenden
Formel vom „Heiligen römischen Reich deutscher Nation", mit der die

1 Z XI 70, 1 ff. : Deinde si sensim coeperitis personam Romano imperio detrahere, quomodo stiiltum sit
hoc Imperium agnoscere, quod isthic non agnoscitur, unde nomen habet. Perinde ac si nunc Pannones Sopbum
Persiae dominum, si regno pelleretitr; suum Sophum facerent, hac lege, quod Persiae aliquando Sophus fuisset.
Ipsi autem Persae iam longefeliciores essent quam unquam, si hac tyrannide liberati aliis hanc Aten et noxam
misissent. Sic est Romanum imperito». Quid Germanif cum Roma Domino fidile, et memineritis,
quod omnium, quae nunc vobiscum aguntur, typus antecessit apud nos. Comminabantiir pontifex et imperator;
sed ut primum consistebamus, iam sese recipiebant in latebras suas astus et calliditas. (Vgl. die teilweise
Übersetzung bei Carl Theodor Keim: Die Reformation der Reichsstadt Ulm, Stuttgart 1851.
S. 196fr.) Zwingli spielt hier auf orientalische Zeitgeschichte an (siehe Z XI 70, Anm. 4).

2 Die Kirche hat ja in der Aufteilung der Christenheit in Nationen das Reich bereits in eine
italienische und deutsche Nation gespalten. Vgl. S. 36.

39



Hauptlande des Reichs, nämlich die deutschen, gemeint waren1. Diese

Entwicklung wurde durch den deutschen Humanismus gefördert. Damit wird
nun aber das Reich als solches noch nicht verneint. Zwingli will das Reich

vor welschen Einflüssen, vor allem päpstlichen, schützen2. Er will kein
heiliges römisches Reich mehr. So scheint uns, daß der Hinweis auf das Vorbild
der Schweizer, die sich gegen die Drohungen von Kaiser und Papst zu

schützen wußten, nicht etwa bedeutet, daß sich die Schweizer vom Reich

gelöst haben, sondern nur, daß sie sich gegen ein fremdes Reich, das

römische, abschirmten oder sich zumindest nicht von einem fremden Kaiser
beherrschen lassen wollten. Insofern besteht eine gewisse Selbständigkeit
dem heiligen römischen Reich gegenüber.

Das eben Gesagte kann durch einen weiteren Brief noch untermauert
werden. Dieser Brief wurde nur wenig später, am 26. September, an Konrad
Sam geschickt. Wieder warnt Zwingli vor dem Kaiser, der unter dem
Vorwand, die Kirche schützen zu wollen, nach der Freiheit der Städte trachte.

Er wirft dem deutschen Volk vor, es verehre Rom, ein fremdes Imperium,
derart, daß es sich freiwillig einen Tyrannen auf den Nacken setze. Deutschland

habe mit Rom nichts zu tun. Nicht einmal die römischen Priester würden

den Kaiser in ihre Stadt und ihren Palast lassen. Zwingli fordert Sam

auf, er möge diesen Reim erwägen :

Babstäm und keisertäm

Die sind beide von Rhom,

und er weist darauf hin, daß die Päpste schon seit Jahrhunderten die Christenheit

einengten und dies wider den Willen der Kaiser. Doch nun hätten es

die Päpste mit ihren Künsten gar so weit gebracht, daß sie einen unerfahrenen

Menschen, einen abergläubischen spanischen Jungen zur höchsten
Würde führen konnten. Dieser könne Deutsch weder verstehen noch reden.

Zwingli fragt dann, welches Gesetz es denn den Alten Eidgenossen
verboten habe, sich frei zu machen, bevor Deutschland mit solch wackeligen
Säulen gestützt worden sei und greift zum Schluß noch alle diejenigen an,

die glauben, daß die ganze Welt auf die Befehle des Kaisers hören müsse,

indem er darauf hinweist, daß Paulus geraten habe, daß wer frei werden

könne, dies benutzen solle3.

Auch hier wird das römische Reich als etwas Fremdes empfunden.

1 Vgl. Zeumer: Heiliges römisches Reich.
2 Vgl. dazu Zwinglis Schrift : Suggestio deliberandi super propositione Hadriani Nerobergae facta,

Z I 434fr.
3 Z XI 15 7, 3 ff. : Sed surdo fabulam narro, non tibi, sed vestrati populo, qui Romanum, hoc est : pere-

grinum imperiti»! adeo superstitiose colit, ut nesciam, an ulla unquam gens tam stulta fuerit, ut tyrannimi

40



Deutschland hat nichts mit Rom zu tun. Auch hier wird die Person des

Kaisers, und zwar ausdrücklich Karl V. angegriffen. Er ist das Werkzeug
fremder Interessen. Wiederum weist Zwingli auf die Alten Eidgenossen, die
sich heil machten, bevor das Reich auf so schlechtem Grund stand. Aber
auch hier würden wir glauben, daß es sich nicht um eine Loslösung vom
Reiche handelt, obwohl das Pauluszitat eigentlich diese Deutung nahelegt.
Doch Zwingli meint mit diesem Freisein nicht eine Unabhängigkeit außerhalb

jeglicher menschlichen Ordnung. Das hat er, wie wir noch sehen
werden1, unter Freiheit nie verstanden. Es ist nicht anzunehmen, daß Zwingli
dieses Paulus-Zitat in bezug auf politische Gebilde anders deutet und hier
nun an eine staatliche Unabhängigkeit im modernen Sinne denkt.

In der Auslegung des 64. Artikels finden wir gleichsam eine Definition
des Begriffs rych, die zeigt, unter welchen Bedingungen eine Ordnung
erhalten bleibt. Zwingli schreibt dort, daß eher ein König um sein Reich
komme, als daß er unnütze Kreaturen beschützen könne und fährt fort:
Denn was ist ein rych2 änderst dann die versamlung3 aller dero, die darinn wonend?

Wenn nun die (die Versammlung aller) änderst gesidt sind weder der Bäpstleren
beschirmer, womit wellend sy (gemeint sind die Könige) denn beschirmen?'*.

Wenn wir dies nun auf das heilige römische Reich zu übertragen versuchen,
würde das heißen, daß bei entsprechender Übereinstimmung in der Ordnung

durchaus auch die Eidgenossenschaft Platz in einem solchen Verband
fände. Die Kaiser aber haben durch unkluges Verhalten diese Gemeinschaft

geschädigt.
Solche Gedanken allerdings müssen Mutmaßungen bleiben. Klar lassen

sich nur zwei Tatsachen erfassen. Einerseits ist für Zwingli das Reich kein
römisches und andererseits hat die Eidgenossenschaft dem von welschen,
päpstlichen Tücken beeinflußten Kaiser gegenüber Selbständigkeit er-

capiti suo imposuerit, eumque longe petitum. Quid enim Germani/ cum Rhoma cum ne sacerdotes quidem
Rbomani illum in urbem ac tecta recipiant. Expende hunc rithmum :

Babstüm und keisertüm

Die sind beide von Rhom.
Non satis erat pontificum artibus plus quam proditoriis orbem Christianum circumscriptum esse tot sfculis,
quibus tamen imperatores aut non assentiebantur aut saltern nonfavebant, nisi hoc malum sibi adscivissent, ut
imperitum hominem, luvenem Hispanicum superstitiosum, in summum fastigium evexissent. Hic nunc neque
audire Germanice per inscitiam potest neque ad illorum desideria respondere. Habentne Pannones Pan-
tnnice nesciente!» et Galli Gallice nesciente»! regem Quae lex vetabat maiores nostros salvos fieri, priiisquam
Romanum Imperium bisce ruinösis columnis in Germania fuiciretur? Nunc stiliti homines hue aiidaciae pro-
cesserunt, ut, nisi totus mundus iussa imperatoris capessat, negent, quemquam ex eo salvimi fieri posse. Non
ergo recte monuisset Paulus: „Si potest liber fieri, magis utere".

1 Vgl. S. 74ff.
2 Gwalther übersetzt : regnum aut imperium Z II 446, Anm. 4.
3 Vgl. Idiotikon, Bd. VII, Sp. 925 : Sämling 2. institutional gebraucht.
4 Z 11446,3fr.

41



rungen, ohne daß man daraus freilich ableiten könnte, sie sei damit auch

vom Reichsverband ausgeschieden. Zu beiden Ansichten ist Zwingli sicher

aus den täglichen Erfahrungen gekommen. Der Papst ist für ihn zum
Antichrist geworden und sein Haupteinflußgebiet, Itahen, zum Bollwerk gegen
das Evangelium. Was lag näher, als diese Gebiete preiszugeben und sich dem

großen deutschen Teil des Reiches zuzuwenden, von dem man ja erwarten
konnte, daß er dank Luther einmal ganz dem Evangelium sich zuneigen
würde? Wir möchten es allerdings bezweifeln, ob Zwingli sich mit einem

evangelischen Deutschen Reich zufrieden gegeben hätte, oder ob er nicht
alles daran gesetzt haben würde, ein Reich des Evangeliums über der ganzen
Welt aufzurichten. Träfe dies letztere zu, würde der Reichsgedanke für

Zwingli überhaupt keine wichtige Rolle spielen.
Wesentlich bestimmter können wir Zwinghs Verhalten gegenüber dem

Kaiser fassen. Auch dieses ist beeinflußt durch die Erfahrungen, die Zwingli
mit ihm als Gegner des Evangeliums gemacht hat. Dies ist jedoch nur ein

Aspekt. Ein anderer Aspekt zeigt sich in Zwinghs Haltung zur eidgenössischen

Geschichte.
Aus Zwinghs Frühzeit ist uns bezüglich des Kaisers nur ein Hinweis

bekannt. Wie Zwingli in den „Antiquitates" des Josephus best, habe Korah
sein Ziel nicht mit Gewalt zu erreichen versucht, sondern mit Aussäen von
Zwietracht unter das Volk Israel. Hier kommentiert nun Zwingli: Simile

Cesar confederals nostrisfecit seditione inter eos excitata clanculiim inquit vulgariter

„ich han den httnden ein bein gworffen, daran si im gnagen unheilig werdend"1.

Auch später, in Zwinghs Schrift De gestis inter Gallos et Heivetos relatio

ist es der Kaiser, der Zwietracht unter die Eidgenossen sät2. Daneben
erkennen wir den Kaiser auch im Löwen des Fabelgedichts vom Ochsen. Et

ist dort der Gegner der Eidgenossen - dargestellt durch einen Ochsen -,
weil ihm diese ein Bündnis verweigern. Der Löwe suchte dieses Bündnis

jedoch aus Eigennutz und verbindet sich, als ihm sein Ansinnen nicht
gelingt, mit dem Leoparden - dem Franzosen - gegen den Ochsen3. Zwingli
stellt hier den Kaiser nur als mögliche Macht dar, die sich gegen die

Eidgenossenschaft wenden könnte. Sein Augenmerk aber richtet er vor allem

auf das Verhalten des Ochsen. Auch im Labyrinth* stoßen wir nochmals

auf den Kaiser, versinnbildlicht im gekrönten Adler.
Diese Stellen stammen aus der Zeit, als Zwingli noch nicht nach Zürich

übergesiedelt war und beziehen sich auf Kaiser Maximilian. Der Kaiser

» Z XII375, 57ff.
- ZI 37, 15.
3 Z I, 11 ff.

«ZI, 56, 8off.

4*



wird wohl als Gegner der Eidgenossenschaft dargestellt, hingegen fehlt der
polemische Ton, wie wir ihn gegenüber Karl V. oft feststellen können.
Die Gegnerschaft zum Kaiser ist eine rein politische und wäre möglicherweise

zu vermeiden, wenn die Eidgenossen sich konsequent allen fremden
Mächten gegenüber gleich zurückhaltend verhalten würden. So gefährlich
der Adler auch aussieht, so hofft Zwingli doch, daß er sich der der Krone
innewohnenden Verpflichtung zur Tugend entsinnen werde. Ein Ausgleich
scheint möglich.

Nach dem Tode Maximilians bewarben sich sowohl Franz I. als auch der
nachmalige Karl V. um den verwaisten Kaiserthron. Wie aus Briefen
Zwinglis an Beatus Rhenanus hervorgeht, ist er gegen eine Wahl von
Franz I. eingestellt1. Demzufolge scheint er für Karl gewesen zu sein, ohne
daß wir jedoch dafür Zeugnisse hätten. Mindestens ist Bullingers Bericht,
Zwingli habe den Habsburger schon vor dessen Wahl zum Kaiser abgelehnt,
sehr unwahrscheinlich2. Der damals neunzehnjährige Karl war für Zwingli
sicher eine zu unbekannte Größe. Möglich, daß er lieber einen deutschen

Nicht-Habsburger, beispielsweise Friedrich den Weisen, auf dem Thron
gesehen hätte und sich darum nicht weiter für die Kandidatur Karls
einsetzte. Da Zwingli aber dem Kreis um Kardinal Schinner nahestand, der ja
vehement für die Krönung Karls kämpfte und diesem Kreis auch nach der
Kaiserwahl zugehörte, dürfen wir annehmen, daß er sich Karl gegenüber
mindestens einmal abwartend verhalten hat. Erst etwa von 15 24 an häufen
sich die Anschuldigungen Zwinglis gegen den Kaiser wieder. Der
Hauptvorwurf ist, daß er Zwietracht unter die Eidgenossen säen wolle3. Und je
mehr es sich herausstellt, daß der Kaiser das Evangelium mit allen Mitteln
bekämpfen will, wird er zu seinem eigentlichen Gegner, vollends, als

Zwingli sieht, daß die inneren Orte mit ihm in Beziehung treten. Die
Zwietracht innerhalb der Eidgenossenschaft, die nur dem Kaiser zugute
kommen kann, ist damit offenbar. Auf seiner Reise nach Marburg erfährt
Zwingli vom „Anschlag aus der rechten Kunstkammer", einer Schrift aus
der habsburgischen Kanzlei, die klar auf die Vernichtung der Eidgenossenschaft

hinzielt4. Dies treibt Zwinglis Abneigung gegenüber dem Kaiser auf
einen neuen Höhepunkt, und er sieht von nun an in allen Händeln, in die die

Eidgenossenschaft verstrickt ist, Anschläge des Kaisers; so vor allem im

1 Z VII Nr. 67, 70 und 73.
2 Heinrich Bullinger: Reformationsgeschichte, Bd. I, S. 27. (Vgl. den Anhang: Zwinglis

Stellung zur Wahl Karls V. von Eduard Fueter in : Der Anteil der Eidgenossenschaft an der Wahl
Karls V., Basler Diss. Basel 1899.)

3z.B. Z III 487, Ziff.; 560, 3fr.; ZX 489, iff.
4ZX3o7, 3ff.;ZVIII599, i2ff.;EAIVibS. 419.

43



Müsserkrieg1. In diese Zeit fallen auch die beiden schon erwähnten Briefe2,
in denen er seine Freunde in oberdeutschen Reichsstädten vor dem Kaiser

warnt und ihn persönlich angreift. Hingegen ist auch hierin Zwinglis
Haltung widersprüchlich, weil sich doch vereinzelte Stellen finden lassen, die

zeigen, daß er dem Kaiser eigentlich nichts Böses zumutet, sondern glaubt,
daß er nur schlechte Berater, wie Faber und andere, um sich habe. Es ist

allerdings möglich, daß diesen Äußerungen diplomatische Vorsieh
zugrunde liegt, finden sie sich doch in Schriften an Adressaten im Ausland3.

Die Frage stellt sich nun, inwieweit Zwingli hier den Kaiser mit dem Reich

identifiziert, oder ob er in ihm insbesondere den mächtigen Habsburger
sieht, der vor allem die Interessen seines Hauses zu wahren sucht. Es ist

uns allerdings eine Stelle bekannt aus der Antwort von Rat und Burger zu
Zürich an den Rat von Bern*, an deren Mitausarbeitung Zwingli angeblich

beteiligt gewesen sein soll5, die den Kaiser samt den Fürsten
deutscher und welscher Nation als Nutznießer einer Uneinigkeit unter den

Eidgenossen betrachtet. Weder geistliche noch weltliche Fürsten seien den

Eidgenossen je hold gewesen. Auch jetzt versuchten einige der Fürsten,
Zwietracht unter die Eidgenossen zu säen, um sie desto besser unterdrücken zu

können. Damit sind wohl besonders die Habsburger gemeint. Zwingli,
falls er doch irgendwie auf dieses Schriftstück Einfluß genommen hätte, hat

hier sicher nicht die dem Evangelium günstig gesinnten Fürsten gemeint,
denn die konnten als mögliche Verbündete gegen den päbstlichen

Vorfechter gelten. Im Habsburger hingegen sieht er den Erbfeind6, ohne dabei

zwischen Karl und Ferdinand besonders zu unterscheiden7. Daß Zwingli im

übrigen zweimal an die Reichsfürsten direkt gelangt und sie an ihre
Verantwortung gegenüber dem Reiche gemahnt hat8, zeigt, wie wohl er die Fürsten

vom Kaiser zu unterscheiden vermag.
Obwohl wir sahen, wie feindselig Zwingli Karl V. gegenübersteht,

lz.B. StAZ EI. j.i. S.j.
2 Vgl. S. 38ff.
3Z V78, 9ff.;ZXI69, i6ff.
4 Z IV 655 fr.
5 Vgl. Walther Köhler; die Einführung zu dieser Schrift Z IV 649fr. Nun sind uns aber die

Verordneten zu diesem Ausschuß bekannt. Es sind dies Bürgermeister Diethelm Röist,
Altburgermeister Felix Wyß, J.Jacob Grebel, Konrad Escher, J. Flans Keller und Meister Rudolf
Binder. (Zürcher Ratbuch B VI 249, S. 185b; vgl. auch EAIV 1 a S. 806 (Nr. 323) und S. 813

(Nr. 329 1.) Zwingli fehlt; somit scheint er auch nicht der Verfasser dieser Schrift zu sein.)
6 z.B. Z V 92, ioff; 251, 10; S II III 98. Dieselbe Haltung nimmt auch die Zürcher Obrigkeit

ein. Vgl. Martin Haas: Zwingli und der Erste Kappelerkrieg, S. 118.
7 Elsaß und Sundgau sind des keysers erdrych. (Z X 208, 17).

8Zl434; IV 29; 41. Vgl. René Hauswirth: Landgraf Philipp von Hessen und Zwingli,
S. 76 ff.

44



hatten diese Angriffe ihre Grenzen in offiziellen Unternehmen, beispielsweise

dann, wenn es darum ging, einen Vertrag mit einer fremden Macht
abzuschließen. In seinem Schreiben an Herzog Franz Sforza, worin er dem
Mailänder ein Bündnis mit der Eidgenossenschaft vorschlägt, anerkennt
Zwingli, daß der Herzog den Kaiser und den römischen Papst wohl
vorbehalten müsse. Er meint aber keinen allseitigen und gänzlichen Vorbehalt
„denn", so begründet er: „ich sehe, daß es nachteilig wäre, einen solchen zu
beanspruchen, obgleich auch wir Schweizer in fast allen Bündnissen den
Kaiser vorbehalten"1. Zwingli denkt an einen Bund, den Sforza unter dem
Vorbehalt des Gehorsams, den er dem Kaiser „von Rechts wegen" schuldet,
mit den Eidgenossen schließen kann. Die Betonung scheint uns auf dem

„von Rechts wegen" zu liegen. Denn darin steckt eine Einschränkung
bezüglich des Gehorsams gegenüber dem Kaiser insofern, als der Kaiser
auf die gewährten Privilegien achten muß und nichts verlangen darf, was
diesen widersprechen könnte. Ähnlich hat Zwingli sicher auch das
Verhältnis der Eidgenossen zum Kaiser gesehen. Der Kaiser ist wohl noch der

Quell des weltlichen Rechts2, oder vielleicht besser Garantie des Rechts,
aber das Recht steht gleichzeitig auch über ihm, und auch er ist daran

gebunden. Die Eigenständigkeit, was jedoch nicht Unabhängigkeit im
eigentlichen Sinn bedeutet, scheint sich in dem Maße zu steigern, als man
vom Kaiser Privilegien besitzt und sie zu wahren vermag3. Insofern ist man
frei vom Kaiser, ohne jedoch als Glied des Reiches auszuscheiden4. Zwingli
kann darum seinen Vorschlag gegenüber Franz Sforza so zusammenfassen,
daß er ihn fragt, ob er den Kaiser nur mit einer allgemeinen Klausel
vorbehalten könne5, was wohl heißen will, er möge die Betonung vor allem auf
seine eigenen Rechte legen. Dieses Schreiben an den Herzog von Mailand

1 Z XI 604, 11 ff. : Non intelligo autem omnimodam aut absolutam exceptionem, video enim, illam
iniquum esse postulare, cum et nos Helvetii in omnibusfere foederibus cfsarem excipiamus,... Vgl. Hermann
Escher : Ein verschwundener und wieder zum Vorschein gekommener BriefZwinglis. Zwingliana,
Bd. IV, Zürich 1924. Er übersetzt diese Stelle anders, nämlich mit: „Ich verstehe aber nicht einen
allseitigen und gänzlichen Vorbehalt; denn ich sehe, daß es unbillig wäre, einen solchen zu
fordern, da auch wir Schweizer (ergänze : trotz unserer Selbständigkeit) in fast allen Bündnissen den
Kaiser vorbehalten" (S. 229). Wir können hinter dieser Übersetzung keinen Sinn erkennen;
sie ist widersprüchlich.

2 Vgl. Mommsen: Eidgenossen, S. 34; Fritz Dickmann: Das Problem der Gleichberechtigung
der Konfessionen im Reich im 16. und 17. Jahrhundert. Historische Zeitschrift, Bd. 201, München
1965. S. 270.

3 Vgl. Walter Schlesinger: Herrschaft und Gefolgschaft in der germanisch-deutschen
Verfassungsgeschichte. Historische Zeitschrift, Bd. 176, München 1953. S. 272.

4 Stephan Skalweit : Reich und Reformation, S. 8 : Unter „Reich" wird am Ausgang des 15. Jh.
nur noch die Gesamtheit der Reichstände verstanden, die dem Kaiser als selbständige Größe,
gleichsam als vertragsschließende Macht, gegenübertritt.

5 Z XI 605, 11 ff.

45



zeigt jedenfalls deutlich, wie dehnbar diese Vorbehaltsklausel sein konnte,
wobei man nicht übersehen darf, daß Kaiser und Papst sowieso nach
geistlichem und weltlichem Recht in allen Verträgen ausgenommen waren, sei

nun diese Formel im Vertragstext enthalten oder nicht1.
Walther Köhler glaubt aus der Tatsache, daß Papst, Kaiser und Fürsten

nicht mehr ins Gebet eingeschlossen worden seien, schließen zu können,
daß sich auch darin zeige, wie sich die Eidgenossenschaft vom Reich gelöst
habe. Er weist dabei auf die 15 26 unter Mitwirkung Oecolampads erschienene

neue Abendmahls-Liturgie2. In ihr bitten die Basler im allgemeinen
Gebet Gott nur noch für die Eidgenossenschaft. Bis anhin war es üblich,
auch Papst, Kaiser und Fürsten mit einzuschließen. Wir glauben nicht, daß

diese Änderung gegen das Reich gerichtet war, sondern nur gegen die

katholischen Mächte. Selbstverständlich läßt auch Zwingli nicht mehr für
Kaiser und Papst beten, doch fordert er auf, für alle christlichen Regenten
zu bitten3, was unserer Meinung nach deutlich zeigt, wie eben nicht
räumliche Grenzen, sondern geistige entscheidend waren.

Nachdem wir Zwinglis Beziehung zum Kaiser herausgearbeitet haben,
bleibt uns nun zu untersuchen, worin sich seiner Meinung nach die

Unabhängigkeit der Eidgenossenschaft gegenüber dem Kaiser zeigt. Wir würden

erwarten, daß in dieser Hinsicht für Zwingli eigentlich der Schwabenkrieg
von großer Bedeutung sei. Über diesen aber äußert er sich nur selten4, und
es ist bezeichnend, daß er am meisten in der Zeit um die Badener Disputation
Erwähnung findet, mußte Zwingli doch das Auftreten Ecks und Fabers
als Einmischung von außen in die inneren Angelegenheiten der Eidgenossenschaft

betrachten. So weist er bezüglich der Schmähungen Ecks darauf
hin, daß die Vorfahren ob solcher Schimpfworte Krieg geführt hätten5. Die
Tatsache, daß Zwingli den Schwabenkrieg nur so wenig und so emotionslos
erwähnt, würde eigentlich den Schluß nahelegen, daß dieser Krieg auf

Zwingli keine wesentlichen Eindrücke hinterlassen hat. Wir glauben jedoch,
daß es diplomatische Erwägungen waren, die ihn so vorsichtig von diesem

wichtigen Ereignis sprechen lassen. Schließlich hatte Zwingli ja in manchen
süddeutschen Städten Freunde, die er nicht vor den Kopf stoßen wollte. Wir

1 Mommsen: Eidgenossen, S. 183.
2 Walther Köhler: Huldrych Zwingli und das Reich. Die Welt als Geschichte, Bd. 6, Stuttgart

1940. S. 1.
3 Z IV 686, 2off. : Demnach lassend uns gott bitten für alle christenliche regenten,für ein ersame ober-

keyt gemeyner Eydgnoschafft, in sunders für die frommen burgermeyster, rädt unnd gantze gmeynd diser statt
und lands Zürich,...

4Z II 282, i6ff; Z III 85, 2fT.; Z V 78, 8ff.; 168, 23ff; 215, 5ff.; 231, 13; 235, ioff.; Z VI
I 200, 22ff.

5 ZV 168, 22ff.; 215, 5 ff. ; ähnlich Z II 282, 14fr.

46



glauben uns in unserer Vermutung bestätigt dadurch, daß Zwingli in einem
Brief an Bürgermeister und Rat von Ulm gar den Schwäbischen Bund lobt1,
obwohl er wissen müßte, daß die Eidgenossen in diesem ein Werkzeug der

Habsburger zu erkennen glaubten, mit dessen Hilfe sie hätten unterworfen
werden sollen. Der Schwabenkrieg wie der alte Zürichkrieg scheinen aus
denselben Gründen von Zwingli so gut als möglich übersehen worden zu
sein.

Wichtiger ist das Bezugnehmen auf den Basler Frieden von 1499. So

spricht Zwingli dem Kaiser auf Grund dieses Friedens das Recht ab,

Eidgenossen zu ächten, und ebenso hat er keinerlei Rechte, die es ihm gestatten
würden, auf Gotteshäuser in der Eidgenossenschaft einen Einfluß
auszuüben2. Dies sind letztlich Privilegien. Auf diese weist Zwingli hin und

nirgends auf eine allgemeine Unabhängigkeit.
Interessant ist der gleichzeitige Hinweis auf den Basler Frieden und die

Erbeinigung, die zu halten der Kaiser verpflichtet sei3. Hier können wir
nämlich sehen, wie sehr der Kaiser als Habsburger empfunden wurde. Dieser

Bezug findet sich auch in Zwinglis Gutachten betreffend Abt David von
Winkelsheim von Stein a. Rh. Dort legt er dar, daß es dem Kloster laut
Basler Frieden untersagt sei, beim Kaiser oder König Hilfe zu suchen.
Dasselbe vermöge auch die Erbeinigung. Daher gezieme es der Zürcher Obrigkeit,

Herrschaft auszuüben, wie sie vormals den Kaisern zugestanden habe4.

Auch hier geht es um Privilegien. Daß der Erbeinigung dieselbe, wenn
nicht gar die größere Bedeutung als dem Basler Frieden zukommt, scheint
darin seinen Grund zu haben, daß die Lande der österreichisch-habsburgi-
schen Brüder eine bedeutende Macht darstellten, die einzige, die den

Eidgenossen, vor allem den reformierten, gefährlich werden konnte. Das
Reich als ganzes hingegen war so zerspalten, daß von dieser Seite her ein

Angriff auf die Stellung der Eidgenossenschaft nicht ernsthaft zu befürchten
war.

Zwinglis Haltung zur Erbeinigung scheint aber nicht immer die gleiche

gewesen zu sein. Sieht er in ihr zur Zeit, als Zürich sich von allen Seiten von

1 Z IX 9 5, 19 ff. : Ir (Ulm) sind ein urhab des löblichen swäbischen punds, sind auch ein urhab des hyaime

lIschen

2 Z V 235, 11 ff. : Faber und Egg, werbindumb aach des keisers und bann des bapsts, über etliche gebot
und Satzung, die man solle uß lassen gon, glych als ob wir Eydgnossen uns ouch under dieselben ergen söllind.

Da werind all fromm Eydgnossen; dann imm friden des Schwabenkriegs ward mit ußgetriickten Worten

vergoumt, das man uns nit ähen sol. Z V 78, 9fr. : Nun gond sy (ergänze: die Gotteshäuser) doch den

keyser selbs nüts an ; er welle dann den friden, zu Baselgemachet, und erbeinig nit halten,... Ebenso IV 769,

9 ff
3 Vgl. Anm. 2(Z V 78, 9ff).
4 Z IV 769, 7fr. (betr. Erbeinigung auch S II III 65).

47



Feinden umgeben sah, ein taugliches Mittel zur Bekämpfung von
habsburgischen Einmischungsversuchen, so empfindet er sie, nachdem Bern und
andere der Reformation einen ganz anderen Rückhalt gegeben hatten, als

schädlich. So schreibt Zwingli am 30.November 1530 nach Bern, das mit
Savoven eben Frieden geschlossen hatte, daß die Erbeinigung mit Osterreich
Schaden bringe1. Er kommt darauf zu sprechen, weil im Frieden mit
Savoyen sich die Berner und ihre Bundesgenossen verpflichteten, mit
niemandem ein Bündnis einzugehen, der dem Herzog Untertan sei. Eine

gleiche Abmachung ist bezüglich den österreichischen Gebieten in der Erb -

einigung zu finden. Diese bewirkt Zwinglis Meinung nach, daß man jetzt
auch in Sachen des Glaubens jenen nicht zur Hilfe eile, die in der Tyrannei
lebten. Wir sehen hier, wie Zwingli dort, wo sich der freien Verkündigung
des Evangeliums - der elementarsten Forderung des Liebesgebots - Hindernisse

rechtlicher Natur entgegenstellen, nicht in der Lage ist, die rechtlichen

Gegebenheiten zu anerkennen2.
Trotzdem aber erkennen wir, daß in einer Beziehung wenigstens sich

Zwingli der Bedeutung des Basler Friedens und der Erbeinigung durchaus
bewußt war. Sie garantierten auch ihm alle die Rechte, die sich die

Eidgenossen im Laufe ihrer Geschichte erworben oder erkämpft hatten. Da er

um die Macht der Eidgenossenschaft wußte, hat er die Einzigartigkeit
all dieser Freiheiten sicher nicht unterschätzt. Hingegen völlig
unabhängig vom Reich hat er die Eidgenossenschaft nie gesehen, sonst
hätte er wohl kaum auf einzelne Rechte gepocht, die Basler Frieden und

Erbeinigung garantierten, sondern ganz allgemein auf die Unabhängigkeit
der Eidgenossenschaft hingewiesen.

Nie aber hat er Karl V. als eine Obrigkeit über die Eidgenossenschaft
betrachtet. Dies geht schon hervor aus den beiden Erklärungen zu Matthäus

22, Vers 21 : „So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist". Zwingli schreibt

dort, daß Christus unter Kaiser irgendeine Obrigkeit verstehe. So heiße

Kaiser beispielsweise auch Bürgermeister oder Schultheiß. Christus wolle
mit seinem Gebot nicht unter den Kaiser zwingen, wie manche faseln.
Damals sei man unter dem römischen Kaiser gewesen; würde ein babylonischer

geherrscht haben, hätte er gesagt: „Gebet dem babylonischen...".
„Hier", so erklärt Zwingli weiter, „sind also auch die Rechtsgelehrten im
Irrtum, die alle Menschen unter die Herrschaft des Kaisers zwingen wollen,

1 Z XI S 265, 3 fr. Diesen Brief zitieren wir in anderem Zusammenhang ausführlich S. 85.
Auch im Brief vom 12. März 1530 an Landgraf Philipp von Hessen zeigt sich die Bereitschaft,
die Erbeinigung aufzukünden, falls es die Entwicklung der Lage erfordert (Z X 514, 4fT.).

2 Vgl. S. 58 ff.

d



aber so machen es ja alle Schreiberlinge"1. Diese Auslegung Zwinglis ist

gegen Kreise gerichtet, die der Eidgenossenschaft gerne wieder einen Herrn
gegeben hätten2, auch gegen die Summisten, die lehrten, daß alle Menschen
dem Kaiser unterworfen seien3. Vom Kaiser sind die Eidgenossen frei,
insofern alle ihre Freiheiten, die ursprünglich vom Kaiser ausgingen, schon

gutes altes Recht geworden sind und nicht mehr ohne Gewalt rückgängig
gemacht werden konnten. Ob Zwingli damit auch die Idee des Kaisertums,
den Kaiser als weltlichen Repräsentanten der Christenheit, ablehnt, läßt sich
nicht feststellen. Wie stark diese Idee selbst in der Eidgenossenschaft
verbreitet war, zeigt das Ansinnen verschiedener Orte, daß, bevor die Disputation

zu Baden abgehalten werde, Papst, Kaiser und andere mächtige
Fürsten zu benachrichtigen seien, „als denen (zunächst) die Abstellung
solcher Sachen zustehe und obliege, die Einheit im Glauben herzustellen"4.

Unsere Untersuchungen über die Bedeutung von Kaiser und Reich für
Zwingli haben wir damit abgeschlossen. Wir müssen erkennen, daß sich
kein eindeutiger Standpunkt herausarbeiten läßt. Zwinglis Äußerungen sind

zu widersprüchlich. Trotzdem möchten wir kurz versuchen, dieses Fehlen
einer klaren Linie zu deuten.

Zwingli kann weder die Notwendigkeit, einen Kaiser über sich zu haben,
noch einem Weltreich anzugehören, aus der Bibel ableiten. Dazu kommt,
daß vor allem das Kaisertum seinem Begriff von der Freiheit5 und der
besten Staatsform6 widerspricht. So besehen sind Kaiser und Reich für
Zwingli überflüssig. Dieses Denken erfährt eine Steigerung dadurch, daß

ihm in Karl V. der größte Widersacher erwächst. Ihn allein mußte er für
mächtig genug halten, die Reformation unterdrücken zu können und im
gleichen Zuge auch die Eidgenossenschaft dank ihrer Zerspaltenheit in
ihren Freiheiten zu beschneiden. Der Grund, weshalb Zwingli trotz all
diesen Argumenten nirgends die ausdrückliche Unabhängigkeit der

Eidgenossenschaft von Kaiser und Reich hervorhebt, dürfte darin zu suchen

sein, daß er, und mit ihm die meisten Zeitgenossen, noch zu stark in der

politischen und rechtlichen Wirklichkeit, die wesentlich durch das Her-

1 S VI 365 fr.; (zum Teil übersetzt: Oskar Farner: Aus Zwinglis Predigten zu den Evangelien
Matthäus, Markus und Johannes, Zürich 1957. S. 243) ähnlich Z II 305, 8ff.

2 z.B. Jakob Wimpfeling: Soliloquium Wimphelingii pro pace Christianorum et pro
Helvetiis ut resipiscant. 1510 (Neudruck).

3 ZU 305,8fr.
4EAIV ia S. 838h. Dazu: Leonhard von Muralt: Die Badener Disputation 1526. Quellen

und Abhandlungen zur Schweizerischen Reformationsgeschichte, Bd. III, (Bd. VI der ganzen
Sammlung) Leipzig 1926. S. 51 ; vgl. auch S. 90.

5 Vgl. S. 68ff.
«Vgl. S. 5 iff.

49



kommen bestimmt war, wurzelte. Es waren doch gerade die Eidgenossen,
die ein Interesse daran haben mußten, ihre Rechte vom Kaiser herzuleiten,
da ihnen ihre deutschen Nachbarn wie eh Rechtlosigkeit und Usurpation
vorwarfen. Mit der Ablehnung des Kaisers, der immer noch Rechtsquell
war, hätten sie sich auf eine Rechtsgrundlage gestellt, um die man erst in
jener Zeit und vorerst noch in der Theorie, zu ringen begann. Auch Zwingli,
ebensowenig wie die eidgenössischen Orte selbst1, war offensichtlich nicht
in der Lage, gegenüber dem bestehenden Rechtsverständnis ein eigenes zu
formulieren. Er übernimmt die bestehende Rechtsordnung und interpretiert

sie um, soweit dies gerade notwendig ist2, wobei er nicht vermeiden
kann, daß sich Widersprüchlichkeiten ergeben, wie eben im Verständnis des

Verhältnisses der Eidgenossenschaft zu Kaiser und Reich. Auch spätere
Generationen haben dieses Problem noch nicht völlig gelöst ; wir denken hier

vor allem an Josias Simmler3. Das unerhört häufige Erwerben kaiserlicher
Adelstitel4 und Privilegien durch angesehene Eidgenossen, besonders noch

gegen Ende des 16. Jahrhunderts und die noch 1559 gewünschte Bestätigung

der eidgenössischen Rechte durch den Kaiser5, zeigen deutlich, daß

man keinesfalls von einem kurzfristigen Ablösungsprozeß der Eidgenossenschaft

vom Reich reden darf. Es ist dies ein Vorgang, der noch das ganze
16. Jahrhundert hindurch andauert.

Obwohl Zwingli die Frage nach dem Verhältnis von Eidgenossenschaft
und Reich nicht zu lösen vermag, hat doch auch diese Untersuchung
ergeben, daß er die Eidgenossenschaft als selbständig handlungsfähige Einheit

gesehen hat. Sie ist im Besitze aller notwendigen Privilegien, um
Eingriffe fremder Mächte mit gutem Recht verhindern zu können. Haben wir
mit unseren anfänglichen Begriffsklärungen zu zeigen versucht, daß die

Eidgenossenschaft innerlich eine Einheit bildet, so glauben wir, nun auch

gezeigt zu haben, daß sich diese auch in einer äußerlichen Unabhängigkeit
widerspiegelt.

1 Im Streit um die Rangordnung im Burgrecht mit Straßburg halten es die Zürcher für möglich,

daß sie wieder einmal an einem Reichstag teilnehmen könnten. (Z VI II 470). Vgl. auch die
Beziehungen des Standes Zug zum Reich: Steiner: Legitimität und Demokratie.

2 Vgl. betreffend die Rechtsprobleme jener Zeit: Dickmann: Problem der Gleichberechtigung,

S. 268ff.
3 Vgl. inskünftig Hans Schäppi: Josias Simlers Rechts- und Staatsgedankc. Ein Beitrag zum

reformierten Staatsdenken im 16. Jahrhundert, Zürcher Diss. 1969.
4 Noch der Basler Bürgermeister Rudolf Wettstein hat das vom Kaiser ihm geschenkte

Adelsdiplom ohne weiteres angenommen. Siehe Karl Mommsen: Bodins Souveränitätslehre
und die Exemption der Eidgenossenschaft, in: Discordia Concors, Festgabe für Edgar Bonjour,
Bd. II Basel und Stuttgart 1968, S. 446.

5 StAZ C I Zürich Stadt und Land, Nr. 366.

50



II. Teil: Die ideale politische Gemeinschaft

Im ersten Teil unserer Arbeit versuchten wir zu zeigen, wie Zwingli die

Eidgenossenschaft als Einheit erlebte. In einem zweiten Teil fragen wir nun,
welchen Wert Zwingli der Eidgenossenschaft zumißt. Eine Antwort darauf
läßt sich am ehesten finden, wenn wir untersuchen, welches für Zwingli die
beste politische Gemeinschaft, d. h. die beste Regierungsform gewesen ist.
Wir dürfen annehmen, daß wir damit gleichzeitig Zwinglis Vorbild für
eine gesunde Eidgenossenschaft erhalten werden. Weiter haben wir nach
der Bedeutung einer guten Regierungsform zu fragen, um erkennen zu
können, welchen politischen Wert Zwingli der Eidgenossenschaft zukommen

läßt. Dies werden wir darzustellen versuchen mit einer Abhandlung
über Zwinglis Begriff der Freiheit. Diese eher theoretischen Untersuchungen
sollen es uns ermöglichen, über die wirkliche politische Bedeutung der
eidgenössischen Bünde etwas auszusagen.

Die Regierungsformen

Wir gehen aus von der Abhandlung über die beste Regierungsform in
der Einleitung zu den Jesaja-Erklärungen. Zwingli legt dort über mehrere
Seiten dar, worin die Vorzüge der Monarchie und der Aristokratie liegen; -
eine Untersuchung über die Demokratie unterschlägt er, obwohl er sie

verspricht. Er kommt dabei zum Schluß, daß die Aristokratie über der
Monarchie stehe. Die Monarchie im eigentlichen Sinne sei die Regierungsform,
in welcher die Gesamtheit der Staatsgeschäfte bloß bei einem einzigen
Menschen liege1. Diese Machtfülle in den Händen eines einzelnen birgt Gefahren
in sich. Zwingli zeigt an Beispielen der Geschichte, „daß nicht erst nach
zwei oder drei Königen (wenn überhaupt ein Volk drei untadelige, und die
noch dazu in unmittelbarer Folge, besaß), sondern nach dem ersten und

zweiten, ja sogar schon unter ein und demselben sich Gottlosigkeit
eingeschlichen hat"2. „Wer über andere zu herrschen begehrt - wie kann der

1 S VI I 551 : Monarchia proprie est, ubi summa rerum penes unum dumtaxat hominem est...
2 Z XIV 7, 8ff. : Qiiumque protinus velerà contemplami^, adparet non iam post duos aut très reges

(si modo très ulta gens intégras eosque continuas habuit), sed post unum et alterimi, imo sub uno eodemque

irreligione!!! obrepsipsisse.

M



die Freiheit des Volkes dulden, geschweige denn, sich für sie einsetzen"1.

Zwingli glaubt jedenfalls nicht, daß es je eine Monarchie gegeben hat, „die
nicht bald schon unter den ersten Herrschern in eine Tyrannei verkehrt
worden wäre"2. Die Tyrannei hinwiederum ist - das zeigt sich in allen
Schriften Zwinglis, wo er auf diese zu sprechen kommt - das schlimmste,
was einem Volk widerfahren kann. Hierin sieht er sich einig mit den meisten
seiner Zeit3.

Die Aristokratie sieht Zwingli verwirklicht in den Gemeinschaften der
Städte des christlichen Burgrechts, denen er die Jesaja-Erklärungen auch

zugedacht hat. Er definiert sie folgendermaßen: „Die Aristokratie aber ist
nicht die ungeregelte und ohne Abstimmung des Volkes errichtete
Herrschaft weniger, die den Staat an sich gerissen haben und ist auch nicht ohne

Haupt - d. h. nicht mit einem Oberbeamten versehen - (eine solche nämlich
mit ihren Mängeln wird Oligarchie, d. h. Herrschaft weniger, genannt),
sondern ist vielmehr die Herrschaft der Besten, welche einerseits durch
Beschluß des Volkes geschaffen ist und andererseits geleitet durch ein Amt,
das durch allgemeine Abstimmung gewählt worden ist. So, ihr Bürger, wie
es eure Obrigkeit ist"4. Von dieser Herrschaftsform sagt er, sie sei fromm
und gottgefällig schon an sich, weil Herrschaft etwas Erhabenes und
Ehrwürdiges sei, besonders kraft derer, die sie führen oder ihr gehorchen5.
Diese Optimaten sind nur um das Wohl des Volkes besorgt. Sie kommen ja

aus dem Volk, das sie aus seiner Mitte als die Besten über sich selbst er-

1 Z XIV 7, 2 2ff. : Qui ergo aliis imperare cupit, quomodo libertatem populi ferre potest, nedum

defendere? Zwingli unterstreicht auch in Ciceros „De offieiis " S. 23 das Ennius-Zitat: „...keine
heilige Gemeinschaft noch Treue hat das Königtum". (Tullius de offieiis cum commentariis
Petri Marsi; eiusque recognitione et additionibus. Paris, Georg Wolff und Thielmann Kerver
1498.)

2 Z XIV 7, 28ff.: Equidem arbiträr nullam (ergänze: Monarchia»/) unquam fuisse, quae non sit
»lox cum primis principalis in tyrannidem versa. (Vgl. dazu Aristoteles : Aufzeichnungen zur
Staatstheorie, 86b 2off. und 13a iff. Übers. Walter Siegfried, Köln 1967. S. 165 und S. 285IT.)

3 Vgl. z.B. Erasmus: („Institutio principis christiani") „Ein nutzliche underwisung eines
Christenlichen fürsten wol zu regieren". Aus dem Lat. übers, von Leo Jud, Zürich, Froschauer,
1521. S. 7 v : Ein tyrann ist ein sölich thier, das under der Sttnnen kein schützlicher wunder oder schädlichers
nit ist, und das mee von allen verhast werd. (Anschließend Unterschied zwischen Tyrann und König).

4 Z XIV 9, 17 fr.: Arìstocratia vero, quae non est paueorum, qui rempublicam invaserunt, confusa

potestas, neque populi leeta vel autoritate vel suffragiis, neque àxècpalo^ hoc est: nullo munita officio (haec
enim oligarchia cum vitio vocatur, hoc est paueorum potentia), sed optimatum potestas est et populi iussit

constituta et officio, communibus suffragiis creato, direeta. Qualis vestra est, 0 cives, rerum summa.
5 Z XIV 10, 6 ff. : Haec (ergänze Aristocratia) religiosa est, cum se ipsa, quod augusta et honorata res

est imperium, tum his, qui aut geriint aut optemperant. Betreffend religiosa: „fromm" ist die heute wohl
etwas zu enge Übersetzung von religiosus. Der Gebrauch bei Zwingli deutet darauf hin, daß in
diesem Wort die aktive Bedeutung von „gottesfürchtig" und die - daraus wohl folgende - passive
von „gottgefällig" enthalten sind. Vgl. die Deutung des Begriffs „fromm" in: Stricker:
Selbstdarstellung S. 123 fr. und bes. Idiotikon Bd. I Sp. 1298: fromm.

52



hoben hat. Wie sich Zwingli das in der Wirklichkeit vorstellt, zeigt er am
Beispiel Zürichs1. Wir haben bei der Verwertung dieser Stelle zur Definition
des Begriffs „Volk" gesehen, daß Zwingli die aristokratisch geführte
civitas mit einem Leib vergleicht. Es ist die Einheit eines Gemeinwesens,
die Übereinstimmung von Volk und Obrigkeit, der Zwingli höchste
Bedeutung zumißt. Von hier aus können wir auch verstehen, daß es Zwingli
trotz grundsätzlicher Ablehnung doch auch für möglich halten kann, daß

es hin und wieder gute Monarchen gibt, dann nämlich, wenn Volk und
König in ihrem Willen übereinstimmen. Das ist der Fall, wenn der Monarch
nur das Volkswohl vor Augen hat, was er aber nur kann, wenn er allein
Gott als seinen Lenker anerkennt2.

Für jede Obrigkeit ergeben sich damit nur zwei Möglichkeiten,
legitimerweise das Regiment zu führen: entweder sie wird von Gott dazu
berufen oder wird vom Volk dazu ermächtigt. Dies macht eine Stelle aus dem
Commentarius deutlich, wo Zwingli die Täufer angreift, weil sie jegliche
Obrigkeit ablehnen. Er weist ciarauf hin, daß Christus dort, wo er gegen die

Obrigkeit zu reden scheine3, die Tyrannei meine und nicht aber die
Monarchie oder Aristokratie, die durch Volksbeschluß oder durch göttliche
Berufung einem, der nicht mit dem Predigtamt betraut sei, angeboten werde.
Unter Tyrannei verstehe er aber eine Gewalt, die sich ein einzelner
eigenmächtig angemaßt habe4.

Dieses Einverständnis des Volkes mit der Obrigkeit kann sich auf
zweierlei Weise kundtun. Zwingli weist darauf hin in der Fidei exposito
bei der Auslegung der Matthäusstelle: Gebet dem Kaiser das Seine und
Gott das Seine. Er schreibt dort, daß er unter „Kaiser" jede Obrigkeit
verstehe, „der die Herrschaft zukommt, entweder als Erbschaft gestattet oder
durch das Recht und die Gewohnheit der Wahl übertragen"5. Das bedeutet,
daß in beiden Fällen das Volk damit einverstanden sein muß. Wenn das

1 zum Teil zitiert S. 20.
2 Z XIV 11, 40 ff. : nihil interim detractum esse cupientes iis monarchis ac regìbus, quorum cor in

manu domini est quique in virtute domini gloriantur, non in suis opibus et exercituum copiis; quibus unum hoc

in votis est, ut pie ac religiose religioso ac innocenti populo praesint. Allerdings könnnen auch schlechte

Könige mit dem Willen des Volkes übereinstimmen, dann nämlich, wenn das Volk ebenfalls
schlecht ist. Ein Beispiel ist König Zedekia (Jer. 34, 8ff.): Zedechias rex legem libertatisper se non

dedit, sed de consensu prineipum et populi huiusmodifoedus inierat. (Ms Car I 185a, S. 275r.)
3 hier vor allem Matth. 20, 26 und Luk. 22, 26.
4 Z III 870, 23fr.: Secundo peccant (ergänze: catababtistae), dum non intelligunt Christum hic potius

de tyrannide loqui, quam de monarchia aut aristocratia, quae populi consensu aut vocatione dei illi offeratur,
qui verbi provincia non est mandata. Tyrannidem autem vaco, ubi sumitur propria autoritate imperlimi.
(übers, nach HSX 215 fr.).

5 S IV 59: Per Caesarem enim intelligimtit quemque magistratum, cui imperimi! est vel hereditario vel

electionis iure consuetudineque velpermissum vel traditum. Vgl. auch Z II 344, 2off.

53



nicht der Fall ist, so bilden Volk und Obrigkeit keinen Körper mehr, und
wir haben eine Tyrannei oder Oligarchie vor uns. Selbstverständlich kann
auch Gott selbst einen König, eine Obrigkeit einsetzen, wie das aus dem

Commentarius-Zitat ersichtlich ist ; Zwingli denkt hier wohl an Könige des

Volkes Israel, die als von Gott eingesetzt bezeugt sind. Zeitgenössische
Fürsten hat er dabei kaum Augen gehabt. Diese zählt er sicher alle -
sofern sie gut waren - zu denen, die ihr Amt mit dem Willen des Volkes
erhalten haben, wohl meist als „gestattete Erbschaft".

Es ist wohl eine gleichzeitige gegenseitige Verpflichtung von Volk und

Obrigkeit auf das Recht, an die Zwingli denkt, wenn er von einer „Wahl
des Volkes" redet1. Da er Volk und Obrigkeit als Körper versteht, muß ja

eine Übereinstimmung der Glieder vorhanden sein. Sicher aber kommt
dabei dem Kopf die überragende Bedeutung zu. Es ist auf jeden Fall verfehlt,
eine Volkssouveränität im modernen Sinne aufzeigen zu wollen. Eine
solche kann nicht gemeint sein, da ja ganz allgemein das Recht in jener Zeit
als ein über allem stehendes und immerwährendes gewußt wurde2. Wie aber

genau sich Zwingli eine Mitbestimmung des Volkes, vor allem in den
erblichen Monarchien, vorstellte, läßt sich nirgends erkennen. Ebenso schwierig
ist es herauszufinden, woher Zwingli solche Auffassungen bekannt geworden

sind. Es ist durchaus möglich, daß er dabei wieder von den Griechen
beeinflußt ist, möglich aber auch, daß ihm die Lehren über die politische
Gemeinschaft eines Lupoid von Bebenburg, Marsilius von Padua, Occam
oder Cusanus bekannt gewesen sind3. Mindestens scheinen solche Ideen der

damaligen Zeit nicht fremd zu sein. Auch Erasmus schreibt in seiner

„Institutio" : Erstlich sind künig umb keiner andren ursach willen, durch gemein ver-

willigung des volcks gesetzt tvorden, dann umb der übertrefflichen tugend willen, die

man nentt heldisch, die da ist die nachsty der göttlichen, und meer dann menschlich'"*.

Es darf jedoch nicht übersehen werden, daß Zwinglis Ansicht nicht unbedingt

nur von Schriftstellern geprägt sein muß, sondern ebensosehr von der

erlebten politischen Wirklichkeit.
Ohne des weitern auf dieses Problem einzugehen, glauben wir, daß wir

auf Grund des bis anhin Vorgebrachten genügend gezeigt haben, daß für
Zwingli letztlich alle Regierungsformen - die er übrigens allesamt als

magistratus bezeichnen kann5 - wofern sie nur entweder von Gott oder durch

1 Vgl. Kern: Recht und Verfassung, S. 76fr.
2 Vgl. Kern: Recht und Verfassung, S. 67.
3 Siehe Gierke: Genossenschaftsrecht, Bd. Ill, S. 578fr.
4 Erasmus: Institutio principis, S. 22V.
5 S IV 5 9 : Agnoscunt Graeci homines haec tria magistratus genera cum tribus degeneribus vitiis :

monarchiam...

54



Volksbeschluß eingesetzt sind, gut sind. Der Anstoß zur Bevorzugung der
Aristokratie dürfte hauptsächlich Zwinglis Erfahrung gegeben haben. Das

Evangelium findet die stärkste Unterstützung durch die Städte, d. h. in den
Aristokratien. Diese Gemeinwesen können weniger durch einzelne
irregeleitet werden als in einer Monarchie, die von einem einzelnen beinahe
eine übermenschliche Stärke erfordert. Es ist darum bezeichnend, daß

Zwingli von einer göttlichen Monarchie reden kann1; Gott allein hat die
Kraft dazu. Denn an sich wäre ja auch für Zwingli die Monarchie die beste

Regierungsform, wenn sie auf Erden nicht unmöglich wäre2.
Es sei in diesem Zusammenhang noch darauf aufmerksam gemacht,

daß Zwingli immer nur von Fürsten und Königen redet, nie jedoch das

Kaisertum erwähnt. Es fragt sich nun, ob dieses einfach stillschweigend
mitgemeint ist. Dem glauben wir nur bedingt zustimmen zu dürfen. Sicherlich
ist auch das Kaisertum eine Monarchie, was seinen Aufbau betrifft. Der
Beste wird von den Kurfürsten zu diesem Amte auserkoren. Es trifft also
in dieser Beziehung alles zu, was Zwingli über die Monarchie sagt.
Hingegen steckt hinter dem deutschen Kaisertum eine Idee3 und nicht eine Art
Regierungsprogramm. Diese ist auf irgendeine Weise allen Menschen jener
Zeit noch eigen, sei es, daß sie in mehr oder weniger abgeschwächten Formen

im Kaiser den Repräsentanten des Deutschtums erkannten oder den

weltlichen Repräsentanten der Christenheit. Auch Zwingli hat hier, obwohl
oder gerade weil uns konkrete Aussagen seiner selbst darüber fehlen, sicher
keine Ausnahme gemacht4.

Auf die Demokratie beziehen sich nur sehr wenige Äußerungen Zwinglis.
Wie schon erwähnt, bezieht er sie gar nicht näher in seiner Erörterung der
besten Regierungsformen ein. Gegenüber Franz I. definiert er sie folgendermaßen:

„Endlich kennen die Griechen die Demokratie - lateinisch übersetzt
man (das Wort) zwar mit „Republik", wobei aber (dieser) Ausdruck
umfassender als „Demokratie" ist -, wo sich offenbar die Staatsgeschäfte, das

heißt die Herrschaft, in den Händen der Bürger oder des ganzen Volkes
befindet, sofern alle obrigkeitlichen Behörden, Ehrenämter und
Amtsobliegenheiten in der Gewalt des ganzen Volkes sind"5. Diese Definition

1 S IV S. 128: ...ne Astrologi, et qui horum similes adversus nnminis monarchia»! belligérant instar
gìgantiim...

2 Z XIV 9, 3ff. Ebenso unmöglich ist für Zwingli Piatos „Republik" (Z XIV 7, iff.). Den
Herrschern billigt Plato überdies ja auch uneingeschränkte Macht zu. (Vgl. Flückiger: Naturrecht,

S. 152.)
3 Wir verstehen darunter nicht den modernen Inhalt dieses Begriffs, sondern rücken ihn näher

an den Begriff „Wissen".
4 Vgl. Zwinglis Beziehung zum Reich S. 49fr.
5 S IV 59 (z.T. nach der Übersetzung HS XI 335: Agnoscunt postremo democratiam, quam

55



sagt uns nichts besonderes, ist jedoch interessant bezüglich des Begriffs
respublica. Hier zeigt sich, daß dieser Begriff wohl jede gerecht aufgebaute,
d. h. auf das Gemeinwohl hinzielende Regierungsform umfaßt. Respublica
kann also ziemlich abstrakt gebraucht werden. In diesem Zusammenhang
ist zu erwähnen, daß Zwingli die Zeit der römischen Republik als Demokratie

bezeichnet1. Demokratie ist in diesem Falle Synonym zu Respublica,
wobei hier die Aristokratie mitgemeint ist, da Zwingli vom römischen
Senat der Frühzeit als von einer Aristokratie spricht2.

Hingegen ist es unwahrscheinlich, daß Zwingli auch eine Monarchie als

Respublica hätte bezeichnen können. Stellen, von denen wir glauben, daß sie

unsere Annahme bestätigen, finden sich in den Einleitungen zu Jesaja und

Jeremia. In der Jesaja-Einleitung schreibt Zwingli von Moses, daß dieser

nicht ein Königreich, sondern eine Republik eingerichtet habe3, und in der

Jeremia-Einleitung : „Wie der Mensch aus Fleisch und Geist besteht, o

christliche Mitbürger, so auch die Kirche, so ein Königreich, so eine Republik

aus Geist und Leib"4. Zwingli trennt hier eindeutig die Monarchie von
der Republik, so wie die römische Republik oder Demokratie von der

Zeit der Monarchie, die Gott ermöglichte, um das römische Weltreich dem

Untergang preiszugeben5. Daß Zwingli den Begriff „Demokratie" in einem

so weiten Sinne und so unbestimmt brauchen kann und eigentlich nur
wenig über ihn auszusagen vermag, scheint uns insofern verständlich, als er
die Demokratie nirgendwo in seiner Zeit verwirklicht findet und sie sich

daher auch kaum vorzustellen vermag. Wir glauben nämlich nicht, daß er
die Länder-Orte der Eidgenossenschaft mit ihren Landsgemeinden als

Demokratien verstanden hat6. Von der Demokratie weiß er, daß sie, wenn

Latini rem publicam vertunt quidem, sed latiore vocabulo quam sit democratia ; ubi scilicet res, hoc est imperium,
penes populum publicum sive universum est, ut quum omnes magistratus, honores ac functiones in totius populi
sunt potestate.

1 S VI 5 51 : Iulius primus fuit Monarcha. Augustus, de quo hic mentio fit, seeundus : nam antea
Democratia fuit octingentis annis. Vgl. dazu auch S IV 137.

2 Z XIV 6, 11 ff. : In illa (ergänze : aristoeratia) enim non unus aliquis, sed aliquot erunt huiusmodi, ut,
quiequid ineidat, quod unius tantummodo gerendum sit auspieiis, qualia sunt imperium, censura, praefectura
et similia, iam quisque tuto ei provinciae admoveatur, ut non modo regius senatus, hoc est : senatus, qui vice

principis sit, veruni senatorii reges iure dici debeant, quod Pyrrhum factitasse pop(uli) Romani senatumper-
hibent.

3 Z XIV 8, 3 ff. : An non Moses rempublicam, non regnimi constituebat, quum chìliarchos, hecatontarchos

reliquosque constituent rei gerendae socios
4 Z XIV 417, 7 fr. : Ut homo carne et animo constat, 0 Christiani cives, sic ecclesia, sic regnum, sic res

publica spiritu et corpore.
5 S IV 137: Potitur monarchia Caesar, Brutus solvit, ille ut Romana potestas quae iam sibi ipsi gravis

erat riteret; iste ut Tarquìniorum tyrannis evulsa aequitatifuturae democratiae locum daret. Auch Babylon
bezeichnet Zwingli als Monarchie. (Ms Car I 185a 311 r.)

«Dieser Meinung ist z.B. Fritz Blanke: Zwingli: Leben und Schriften. In: Die Religion in

56



verdorben, zu Aufruhr und Zusammenrottung führt1, die Aristokratie aber

zur Oligarchie2. Nun bezeichnet Zwingli die Führer der Länder, falls sie in
bezug auf das Evangelium nicht seiner Aleinung waren, meistens als

Oligarchien3. Die Länder sind somit Oligarchien. Daraus ergibt sich, daß sie

als Aristokratien gegolten hätten, wenn sie beim rechten Glauben geblieben
wären. Als Aufrührer bezeichnet er vorwiegend die Täufer, von denen er
annimmt, daß sie die Obrigkeit ablehnen. Sie scheinen die Entartung der
Demokratie darzustellen.

In der Praxis hat Zwingli allerdings wohl nie so konsequent gedacht. Ein
großer Theoretiker bezüglich der besten Regierungsformen war er nicht,
obwohl er sich auf die alten griechischen Philosophen als seine Gewährsleute

bezieht. Auch hier zeigt es sich, daß er diese nur soweit in sich aufnahm,
als er ihre Lehren mit seiner Gegenwart in Übereinstimmung bringen
konnte, sonst hätte er diese Fragen bedeutend differenzierter behandeln
müssen.

Der Erörterung über das Verständnis des Begriffs „Demokratie" muß
sich hier notwendigerweise eine Untersuchung über den Wert, den Zwingli
dem Volk als handelnde Größe beimißt, anschließen. So wichtig ihm das

Volk ist4 und so sehr ihm das Wohl des Volkes am Herzen liegt, scheint er
ihm gegenüber ein gewisses Mißtrauen nicht verbergen zu können. Am
Ende eines Gutachtens über den Zehnten setzt er die Verse :

Schöne pferd, ivyte feld und der gmein man

sind starcke ding, der sy recht brücken kan.

Laßt man sy inen selbs gar und gantz
liegend sy wüst on frucht und pflantz5 ¦

Zwingli glaubt also nicht, daß das Volk selbst seine Kräfte nutzbringend
anwenden kann. Es bedarf einer Führung6. Im Archeteles spricht Zwingli
sogar ganz deutlich der Masse jegliche Zuständigkeit ab7.

Geschichte und Gegenwart, Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft, 3. Auflage,

Tübingen 1962. Bd. VI, Sp. 1957, 4. Ebenso Wilhelm Oechsli: Zwingli als Staatsmann. In:
Ulrich Zwingli. Zum Gedächtnis der Zürcher Reformation 1519-1919, Zürich 1919. Sp. 82.

1 S IV 59; Z XIV 5,4.
2 z.B. S IV 59; Z XIV 5, 4.
3 z.B. Z VII 580, 13fr.; 681, 6ff.

1 Siehe S. 54.
5 Z IV 360, 2ff.
6 Z III 8 70, 29 ff. : Tyrannidem ergo omnibus prohibet Christus ; nam alioqui ne in avium quidem gregei»

fieri potest, ut non aliquis aries reliquos antecedat; sic et primaria»! in omni civitate esse oportet. Vgl. auch
Z III 880, i3ff. und Ms Car I 185, S. 66r.

7 Z I 312, i6ff. : Quis enim gentilium unquam philosophorum tam hebes fuit, ut multìtudinis indicium

anteferretpaueorum, modo cordatorum, iudicio aut quo venturum esset, si hodie multitudinis iudicio staretur?...
Ebenso ZI 375, 21: ...die vile macht nit die warheit. Vgl. auch Z IX 460, 13 ff.

57



Allerdings finden sich auch Äußerungen, an denen scheinbar das Gegenteil

bewiesen werden kann. Hiezu ist vor allem eine Stelle in Zwinglis Brief
an Ambrosius Blarer vom 4. Mai 1528 verwendet worden1. Dort schreibt er,
daß in Zürich alle Mißbräuche der Kirche nicht sowohl auf Befehl der
Inhaber der geistlichen und weltlichen Gewalt, als vielmehr auf Heischen
des Volkes abgeschafft worden seien2. Wie er das aber versteht, zeigt sich

im selben Brief etwas weiter unten. Er vergleicht dort den Christen mit dem

Bürger einer Stadt, der um das Wohl seiner civitas bemüht ist. Dabei hat er
sich gegenüber grundsätzlich drei Arten von zerstörerischen Kräften
vorzusehen, die es auf unterschiedliche Weise zu bekämpfen gilt. So wird in

gewissen Fällen der Christ gleich dem Bürger manches, was an und für sich
sehr schädlich ist, eine Weile dulden, aber nicht länger, als bis er es bei

erster Gelegenheit ausrotten kann. Dazu gehören Messe, Bilder und
dergleichen. Man erträgt sie „bis alle, d. h. der größere und gesündere Teil"3
erkennen, was von ihnen zu halten ist4. Auch hierin könnte man versucht

sein, nochmals einen Hinweis auf die Demokratie zu sehen. Entscheidend
ist aber die Wendung: „Man erträgt sie, bis", d. h. bis man durch die

Verkündigung des Evangeliums die große Menge zur Einsicht gebracht hat,
daß sie aus freien Stücken bereit ist, die Mißbräuche zu beseitigen. Das nun
hat mit eigentlicher Demokratie, auch wie sie Zwingli definiert, gar nichts

zu tun. Ein Vergleich mit Stellen aus dem 39. Artikel seiner Auslegung der
Schlußreden ist hiezu wertvoll. Zwingli spricht dort ganz deutlich aus, daß

gute Gesetze einer Obrigkeit nichts vermögen, wenn das Volk darauf nicht
vorbereitet ist, und sie als Zwang empfindet5. Daher ist es die erste Aufgabe

1 Wilhelm Oechsli : Zwingli als politischer Theoretiker, Turicensia, Beiträge zur zürcherischen
Geschichte, Zürich 1891. S. in.

2 Übers. Walther Köhler: Das Buch der Reformation Huldrych Zwinglis, von ihm selbst und

gleichzeitigen Quellen erzählt. München 1926. S. 166; Z IX 462, i8ff.: ...atque hfc omnia, non tam

imperantibus apostolis et senioribus, quam postulante populo
3 Zur Bedeutung der Rechtsbegriffe „pars maior" und „pars sanior" siehe : Ferdinand Elsener :

Zur Geschichte des Majoritätsprinzips (Pars maior und Pars sanior), insbesondere nach
schweizerischen Quellen. Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, 73. Band, Kanonistische
Abteilung XLII Weimar 1956, S. 73-116 und 560-570. Vgl. auch allg. Gierke: Genossenschaftsrecht,

Bd. II, S. 480fr.
4 Nach der Übersetzung in Walter Köhler: Buch der Reformation, S. 167; Z IX 466 (ioff.)

19 fr.: Ex primis sunt missa et imagines ac similia; tolerantur enim ea, donee omnium animi videant (omnes

intelligo evidenter maiorem et saniorem partem), quid de eis sentiendum.
5 Z II 330, 17 fr. : Demnach so ist nit genüg, das er (der Obere) gut gsatzt könne und wol wüsse ze

urteilen, sunder er muß ouch ein volck haben, das dem gsatz ghörig sye und im glouben gebe, und wüsse, welches

die rechte billichheit sye, by dero ir obrer hinhowe, oder aber, so sy von im gestrafft, wurdind sy wenen, sy ivärind
beschwärt. Also folgt ouch zum ersten, das die obren vor allen dingen die rechten, waren erkantnus gottes sollend

under ir volck bringen. Das beschicht allein mit dem hallen wort gottes, das die mentschen nüw macht, nit das

geatmet wort, sunder der geist gottes, der mit sinem wort würckt. Gleich, wenn auch unter andern
Vorzeichen, argumentiert schon Flavius Josephus, indem er vom Gesetzgeber verlangt, daß er das

58



der Obrigkeit, die Predigt des Evangeliums zu gewährleisten. Sie erreicht
damit, daß das Volk die Gesetze als Wohltat erkennt und sich darnach
richten will1. Der „größere und gesündere Teil" ist nur dort, wo er durch
das Evangelium geschaffen wird. So ist es eigentlich nicht verwunderlich,
daß Zürich in Gemeinden, vor allem der gemeinen Herrschaften, die dem

Evangelium nicht von vorneherein zustimmten, immer wieder abstimmen
ließ, denn die Predigt mußte früher oder später einen Umschwung bringen
und die Leute den wahren Glauben erkennen lassen. Von diesem
Mehrheitsprinzip meint Oskar Vasella2, daß Zwingli damit den Gemeinden ein
Recht gegeben habe, daß diese nie besessen hätten, also ein neues. Von den
innern Orten mag dies allerdings so empfunden worden sein. Zwingli
jedoch vermag nicht so zu denken. Auch für ihn steht das Recht seit ehe

unverrückbar über allem fest. Dieses ist ein göttliches und kann dem
Evangelium nicht entgegenstehen. Das von den VII Orten als das ältere empfundene

Recht aber hat dies nach Ansicht Zwinglis und Zürichs offensichtlich

getan und kann darum auch nicht als altes verstanden werden. Für Zwingli
ist daher das dem Evangelium günstige Mehrheitsprinzip das eigentlich alte
und unverschüttete Recht. Wir glauben nicht, daß er je der Meinung war,
damit etwas Neues geschaffen zu haben. Es gibt zudem genügend Belege,
an denen sich zeigen läßt, daß die Gemeindeautonomie schon wesentlich
früher in Erscheinung tritt3. Vasellas These ist daher in dieser Formulierung
unrichtig. Obwohl sie die Sicht der innern Orte richtig darstellt, wird sie

Zwinglis Denken in keiner Weise gerecht4.
Wir glauben, nun gezeigt zu haben, daß Zwingli keinesfalls als Demokrat

bezeichnet werden kann. Es ist hier nur noch zu untersuchen, wie weit

Volk unterrichte und von der Vortrefflichkeit seiner Gesetze überzeugen müsse. Flavius Josephus :

Contra Appionem CLXXVIIIr (Josephus de Antiquitatibus ac de bello Judaico. Latine
per Refinum. Venedig, Albertinus Vercellensis, 1499). Vgl. auch Z III 130, 14fr.

1 Z II 330, 26ff. : Denn was hilfft gute gsatzt haben und aber daby nit ein gmut haben, dem das gut
gsatzt gevalle? Also volgt, das guten gsatzten aller meist gevolgt undgelebt wirdt, da man aller hallest das wort
gottes lert.

2 Oskar Vasella: Vom Wesen der Eidgenossenschaft im 15. und 16. Jahrhundert. Historisches
Jahrbuch im Auftrage der Görres-Gesellschaft, 71.Jg. München und Freiburg 1952.

3 Karl Siegfried Bader: Dorfgenossenschaft und Dorfgemeinde, Bd. II, Weimar 1962,
S. 182fr.; S. 188; S. 192; S. 204; S. 2o6ff.; S. 276; S. 293. Konrad Furrer: Geschichte der Kirche
und Gemeinde St. Peter Zürich, Zürich 1906, S. 8. Jakob Winteler: Geschichte des Landes Glarus,
Bd. I, Glarus 1952, S. 259. Idiotikon, Bd. XIII Sp. iff. ZVIII 559; 2 VI III Nr. 171.

4 Aus demselben Grunde ist es fragwürdig, wenn z. B. Rother meint, Zwinglis Ziel habe darin
bestanden, eine „neue Eidgenossenschaft" auf evangelischer Grundlage zu errichten und
dabei auf Hans Salat weist, der schreibe, Zürich wolle eine neue Eidgenossenschaft schaffen.

Siegfried Rother: Die religiösen und geistigen Grundlagen der Politik Huldrych Zwinglis. Ein
Beitrag zum Problem des christlichen Staates. Erlanger Abhandlung zur mittleren und neueren
Geschichte. N.F. 7. Erlangen 1956.

59



Wilhelm Oechsli recht hat, wenn er glaubt, daß Zwinglis Staatsbegriff im
Grunde ein demokratischer sei1 und von Zwingli schreibt, er sei Republikaner

durch und durch und werde wohl neben Macchiavelli der erste
moderne literarische Verfechter des Republikanismus sein2.

Zweifellos können wir bei Zwingli sogenannte „demokratische"
Elemente entdecken, wenn wir seine Theorien über die beste Regierungsform

von unseren heutigen Staatslehren her beurteilen. Ebenso ist es

richtig, in Zwingli einen Republikaner zu sehen, insofern er jeder irgendwie
aristokratisch aufgebauten Gemeinschaft vor der Monarchie den Vorzug
gegeben hat. Wir glauben aber trotzdem nicht, daß diese Bezeichnungen
zulässig sind. Begriffe wie „Republikaner" und „Demokratie" gehören einer

neueren Zeit an, und ihr Inhalt ist bestimmt durch Staatslehren, die bereits
einen klaren Souveränitätsbegriff erarbeitet haben. Die Zeit Zwinglis kennt
keine Souveränität3 im modernen Sinne. Alles Recht steht über Volk und

Obrigkeit. Zwingli hat eine politische Gemeinschaft vor Augen, die nach

dem Evangelium ausgerichtet ist, dessen Inhalt und Forderungen von allen
echten Christen, gleich welchen Standes sie sind, in gleicher Weise erkannt
werden mußten. Die Frage aber, wer das Recht als solches am besten
erkennen könne, ob dies das Volk als Ganzes, nur eine verhältnismäßig
kleine Oberschicht oder gar ein König sei, stellt sich zu Zwinglis Zeit
einfach noch nicht zwingend. Darum scheint es uns, daß Oechslis Bezeichnungen

zu Mißverständnissen Anlaß geben könnten, weil sie einer Erscheinung
einen Namen geben, der aus einer andern Zeit einen ganz andern Sinn mit
sich bringt. Ganz sicher unrichtig aber ist es, wenn man Zwingli zu einem

ersten Verfechter des Republikanismus macht. Dies ist schon unmöglich,
weil Zwingli ja noch nicht im Besitze eines voll durchdachten Souveränitätsbegriff

gewesen ist. Wollte man dies aber daraus schließen, indem man
darauf hinweist, daß Zwingli die Vertragstheorie verfechte und der
Monarchie kritisch gegenüberstehe, so ist das ebenfalls unzutreffend, da sich

solche Ideen von der Antike her über das ganze Mittelalter hinweg erhalten
haben4. Aber ganz abgesehen von allem, ging es Zwingli nie darum, beste

1 Oechsli: Zwingli als Staatsmann, Sp. 85.
2 Oechsli: Zwingli als Staatsmann, Sp. 81. Ebenso Hermann Wendorf: Zwinglis Stellung zum

Staate. In: Staat und Persönlichkeit. Erich Brandenburg zum 60.Geburtstag, Leipzig 1928.
S. 103. Die gleichen Ansichten vertritt, wenn auch etwas vorsichtiger, Hermann Escher in seinem
Aufsatz „Zwingli als Staatsmann". Zwingliana, Bd. V, Zürich 1931. S. 300.

3 über das Fehlen des Souveränitätsbegriffs siehe: Leonhard von Muralt: Zum Problem der

Theokratie bei Zwingli. In: Discordia Concors, Festschrift für Edgar Bonjour zu seinem
siebzigsten Geburtstag, Basel und Stuttgart 1968. Bd. II, S. 388.

4 Vgl. S. 54; ebenso: Staatslexikon: Recht, Wirtschaft, Gesellschaft, Bd. VII. Souveränität:
Sp. 136fr.; ebenda, Bd.VIII, Volkssouveränität: Sp. 353fr.

60



Staatsformen zu entwickeln, sondern die Welt der Heilsbotschaft zugänglich
zu machen. Mögen wir in manchen seiner Versuche „demokratische",
„soziale" und andere Züge erkennen, so hat Zwingli diese sicher nicht als

solche empfunden, sondern als Forderungen aus dem Evangelium.
Als letztes haben wir nun noch Zwinglis Verständnis der Theokratie zu

prüfen. Es gibt nur wenige Stellen, die uns darüber Auskunft geben. Die
einzige Stelle, wo er ausführlich über sie spricht, findet sich in seiner wichtigen

Schrift In catabaptistarum strophas elenchus gegen die Täufer.
Dort bezeichnet er Israel als ein Königreich von Priestern. Dies will er im
gleichen Sinn verstehen wie es Kineas tat, als er dem Pyrrhus gegenüber
von den römischen Senatoren berichtete, sie wären ihrer Würde wegen
lauter Könige1. Ein System von Zeremonien, hervorragende Gesetze und
Propheten, doch ganz besonders der Bund und die Freundschaft, die ihm
Gott schenkt, zeichnen dieses priesterliche Königreich aus. Darum ist das

israelitische Volk vor andern Völkern ausgezeichnet und zwar bezüglich
seiner Stellung zu Gott und seiner vornehmen Abstammung wegen2.
Dieses Königreich, vor allem sein Bund mit Gott, wird aber durch die
Sühnetat Christi3 in die christliche Kirche aufgehen, und sein Priestertum
ist nun aus allen Völkern4.

Diese Stelle zeigt, daß Zwingli trotz seiner Lektüre des Flavius Josephus5
im Volke Israel nie eine eigentliche Theokratie gesehen zu haben scheint
oder wenn schon, nur für kurze Zeiten, beispielsweise in den Anfängen des

israelitischen Auszuges. Bald darauf hat ja Moses die Republik errichtet6,
die beibehalten wurde, bis Gott den Forderungen der Israeliten nach einem

König willfahren hatte. Aus einer Republik wurde eine Monarchie.
Man ist versucht zu glauben, Zwingli habe geradezu geflissentlich über

1 Vgl. den ausführlicheren Bezug darauf in der Jesaja-Einleitung Z XIV 6, 15 fr.
2 Z VI I 160, 2off. : „Et eritis mihi regnum sacerdotale" (siehe 2. Mos. 19. 6), vel ut nos interpretati

sumus: „eritis mihi regnum ex sacerdotibus"'. Hebrons enim habet regnum sacerdotum,sedad declinandum

ambiguitatem rede eruitur sensus ea forma, quam nos sequimur. Quemadmodum enim nescio an Pyrrhi an

alterius tyranni legati soenatum Romanum ex regibus esse dixerunt propter et gravitale»! et maiestaleiii

soenatorum, sic et universum regnum populi Israelitici ex sacerdotibus vel sacerdoti!»! regnum dicitur. Cum

propter ceremoniarum ordinem tum propter legis ac prophetarum prf¦stantia»! tum denique propter amìcitiam
acfoediis, quod dominus, cum hac sua gente habuit. Antecelluit igitur populus Israeliticus omnes terre populos
sive in bis, qtif addeum pertinent, sive que ad generis nobilitate»!. Ex uno enim ut omnes nati sunt, ita ex eis

natus est, qui unus ac solus rex et imperator gentium omnium est factus. Qua quf maior nobilitas, aut que par
gratia invenitur?

3 Z VI I 163, 8 ff. : Idem ergo foedus, quod olim cum populo Israelitico, in novissimis temporibus
nobiscum pepigit, ut unus essemus cum eis populus, una ecclesia, et unum foedus quoque haberemus,

4 Z VI I 16 8, 2 3 ff. : : esse itidem regale sacerdotia»!, quod nunc ex omnibus gentibus...
5z. B. Flavius Josephus: Contra Appionem, liber II fo. CLXXVIlIr; z. T. von Zwingli

unterstrichen (Z XII 384, uff.).
6 Vgl. S. 56, Anm. 3.

61



Bibelstellen, die auf eine Theokratie hinweisen könnten, hinweggesehen.
Recht eigenartig legt er beispielsweise eine Jeremia-Stelle aus. In Vers 8

im 2.Kapitel steht: Sacerdotes non dixerunt: Ubi est Dominus? et tenentes legem

nescierunt me, et pastores praevaricati sunt in me...*. Unter den sacerdotes, den

tenentes legem, versteht er die Priester und Pfarrer2. Diepastores hingegen sind

für ihn die reges, principes, praefecti ac magistratus3. Daß er sich dabei auf

Epheser 4,11 beruft, macht alles nur noch unklarer, denn daß dort unter
doctores Obere verstanden werden könnten, ist etwas weit hergeholt.

Aus der Bibel also lernt Zwingli nirgends eine Theokratie im Sinne einer

Priesterherrschaft kennen. Immer ist die weltliche Obrigkeit auch
vorhanden. Auf sie kann der Prophet unter Umständen einen großen Einfluß
ausüben, deren Amt nimmt er aber nie selbst ein. Es ist daher sinnlos, wenn
man glauben möchte, Zwingli habe in Zürich eine Theokratie in der eigentlichen

Bedeutung des Wortes errichten wollen. Für ihn gab es sie höchstens

in der Theorie oder bei den Heiden, nie aber bei Juden und Christen. Es ist

ja bekannt, wie heftig Zwingli die weltlichen Würden der Bischöfe als einem

Hirten nicht geziemende geißelt. Wollte man andererseits aus seiner

Forderung, daß sich die weltlichen Gesetze nach dem Evangelium auszurichten

haben, schließen, daß auf diese Weise ein theokratisches Gemeinwesen
entstanden wäre4, würde man damit den Begriff „Theokratie" überfordern und

entwerten, da man in diesem Falle jedes staatliche Gebilde bis hinein in die

Aufklärung als Theokratie bezeichnen müßte5.
Nachdem wir die verschiedenen Regierungsformen durchgearbeitet

haben, müssen wir nun untersuchen, was denn eine gute Regierungsform
ausmacht. Unseres Erachtens sind es zwei Wesenszüge, die eine gesunde
Gemeinschaft kennzeichnen : In ihr wird das Evangelium gepredigt und auf

seinem Grunde die Gerechtigkeit für alle und gegenüber allen gewährleistet.

Es wird dem einzelnen also die Freiheit gegeben, sich dem Wort

1 Biblia sacra vulgatae editionis. P. Michael Hetzenauer, Ratisbonae 1929. S. 727.
2 Z XIV 516, 34fr. Er weist dabei auf Titus 1,9.
3 Z XIV 517, 5 ff. : Pastores hic reges, principes, praefecti ac magistratus sunt. Quomodo et apud Pallium

Ephes. 4. pastores et doctores coniuncti sunt in unum membriim (Eph. 4, 11), quodprophetia et magistrali!
regitur populus dei. Pastores werden die Obern auch Z XIV 527, 19 fr. genannt.

4 z.B. Gottfried W. Locher: Huldrych Zwinglis Botschaft. In: Zwingliana, Bd. X, Zürich
1958. S. 598.

5 Überzeugend wehrt sich von Muralt gegen eine Verwendung des Begriffs „Theokratie"
in bezug auf Zwinglis Wirken in Zürich. (Von Muralt: Problem der Theokratie, S. 367-390).
In seiner Arbeit findet sich eine umfassende Zusammenstellung über die Verwendung dieses

Begriffs in der moderneren Zwingli-Forschung. Auch Robert C. Walton lehnt den Begriff,,Theokratie"

als Bezeichnung für das reformatorische Zürich ab. (Robert C.Walton: Zwingli's
Theocracy, Toronto 1967.)

62



Gottes gleichförmig zu machen1. Die Gewährleistung der freien Predigt des

Evangeliums ist die vornehmste Pflicht der Obrigkeit2, erst dann wird das

Volk nämlich wissen, was Gerechtigkeit heißt. Wie wichtig ihm das ist,
geht aus allen Äußerungen Zwinglis über die Obrigkeit hervor. Von der
Gerechtigkeit schreibt er in der Jesaja-Einleitung : „Danach sollen wir auch
die Gerechtigkeit gegen jedermann so betrachten, daß durch ihr Zeugnis
allen offenbar wird, daß wir in Wahrheit Gott ehren. Mit einem einzigen
Werk nämlich, der Beachtung der Gerechtigkeit, erwerben wir uns bei
Gott und den Menschen Aufmerksamkeit und stellen unseren Glauben
unter Beweis"3. Die Gerechtigkeit ist die Frucht der Frömmigkeit; beide
sind voneinander nicht zu trennen. Eine Umkehrung ist allerdings
ausgeschlossen: Gerechtigkeit zieht keine Frömmigkeit nach sich. Eine
gerechte Obrigkeit, die notgedrungen zuvor gottesfürchtig sein muß, schafft
noch keine frommen Untertanen, hingegen ermöglicht sie es den Frommen,
den wahren Christen, sich der göttlichen Gerechtigkeit über die menschliche
hinaus gleichförmig zu machen4. Diese Wechselwirkung von Frömmigkeit
einiger weniger zu einer frommen Obrigkeit und von hier dann zu einem
frommen Volk, zeigt sich in den Erklärungen zum Propheten Jeremia vom
ii.März 1531. Dort sagt Zwingli von Straßburg, welcher Stadt er diese

Schrift auch widmet: „Außerdem schien uns eure gesamte Stadt, ...so zu
Frömmigkeit, zu Gerechtigkeit im öffentlichen Leben, zur gleichen
Berücksichtigung aller und zum Frieden zu neigen, daß ich glaube, wenn irgendwo
Hoffnung bestehe auf Wiederherstellung wahrer Frömmigkeit, so werde

Straßburg zu den ersten Städten gehören, wo das geschehe"5. Die Wieder-

1 Auf die Probleme der Gerechtigkeit und der Beziehung zwischen Kirche und Staat gehen wir
hier nur soweit ein, als es für diese Arbeit von Notwendigkeit ist. Zur näheren Betrachtung
verweisen wir vor allem auf die Untersuchungen von Alfred Farner: Die Lehre von Kirche und
Staat bei Zwingli. Zürcher Diss. Tübingen 1930. Gottfried W. Locher: Die Theologie Huldrych
Zwinglis im Lichte seiner Christologie. I. Teil : Die Gotteslehre, Zürich 1952. Gottfried W. Locher :

Die evangelische Stellung der Reformatoren zum öffentlichen Leben. Kirchliche Zeitfragen,
Heft 26, Zürich 1950. S. 17-22. Helmut Krcßner: Schweizer Ursprünge des anglikanischen Staats-
kirchentums. Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, Nr. 170. 5 9. Jg. Gütersloh
1953- S. 14fr. Siegfried Rother: Die religiösen Grundlagen. Heinrich Schmid: Zwinglis Lehre
von der göttlichen und menschlichen Gerechtigkeit, Zürcher Diss. Zürich 1959.

2z.B. ZU 330, 21 ff. : Also volgt ouch zum ersten, das die obren vor allen dingen die rechten, n aren cr-
kantnus gottes sollend under ir volck bringen.

3 Z XIV 13, 30 fr.: Postea vero et aequitate»! erga quos/ibet ita serveiiius, ul eins testimonio cunclis

adpareat nos vere deum colere Una enim opera, nempe aequitatis observantia, et numen et homines, et deme-

remur et fidei nostrae periculum fadmits. Die Wichtigkeit der Gerechtigkeit auch bei Augustin: De
civitate dei. Buch II, Kap. 21.

"Vgl. z.B. Z III 868, 17 ff.

5ZXIV424, 12 ff. : Adde, quod universa urbs vestra, videre licuit, sic ad religione»!, ad publica»!
msticiam, ad aequabilitatem ac pacem propendere visa nobis est, ut si iispiarn spes sit restituendac in locum

versae pietatis, Argentoraci cum primis idfuturum creda»!.

6?



herstellung der Frömmigkeit ist ein steter Prozeß, von dem man nie weiß,
ob er zu einem Ende führt. In Straßburg waren die Besten, die Obern,
Christen; das ganze Volk war es offenbar noch nicht in diesem Maße. Wenn
auch in seiner Bekehrung weitere Fortschritte erzielt werden, könnte auch

die Obrigkeit feinere Gesetze machen, das heißt zpm aller nächsten by dem

gsatz gottes hin*. Die möglichste Erfüllung der von Gott geforderten
Gerechtigkeit war Zwinglis einziges Ziel. Diese Gerechtigkeit allein konnte

zeigen, wie es tatsächlich um die Frömmigkeit des Gemeinwesens stand2.

Bezüglich der Staatsformen heißt das, daß die die beste ist, die die Gerechtigkeit

am meisten gewährleistet. Grundsätzlich ist dies in jeder möglich,
doch die Aristokratie ist die vorzüglichste3. Dies kommt in der Einleitung
zu Jesaja sehr gut zum Ausdruck. Zwingli schreibt: „Weisheit und
Einsicht schließlich, die höchsten Güter auf Erden, sind in der Aristokratie weit
allgemeiner als in der Monarchie, da ja alle zugelassen sind zu den
geheimnisreichen Künsten des Regierens und da es allen zukommt, zu ermitteln, zu
beurteilen und nach reiflicher Überlegung zu entscheiden. Daraus folgt, daß

die Aristokratie gerechter ist. Wie es nämlich die vornehmste Aufgabe des

Herrschers ist, die Rechtsinteressen des Volkes gehörig wahrzunehmen, so

ist es auch die vornehmste Pflicht der Räte, unter Mitwirkung auch von
Rechtskundigen, vorurteilslos die Rechtsinteressen des Volkes zu
untersuchen. Je größer also die Zahl derer ist, welche die Interessen aller genau
untersuchen, desto mehr muß ein gerechtes Urteil herauskommen, müssen

erträgliche Lebensverhältnisse entstehen und die Eigenschaften wahren
Menschseins verbreitet werden"4.

Wenn die Aristokratie die beste Regierungsform ist und eine Obrigkeit
unbedingt notwendig, so dürfte in ihr auch die Freiheit zu finden sein, die

Zwingli meint, wenn er sagt, daß wer frei werden könne, diese Möglichkeit
ergreifen soll. Sie scheint mit der Gerechtigkeit eng verknüpft zu sein.

Eine Untersuchung des Begriffs „Freiheit" wird wieder enger mit Zwinglis

1 Z II 332, 4fr. : Es wirt ouch volck und herr verstendig die armen mentschliche grechtigheit z^tredienen,

so vil die erlyden mag, zum aller nächsten by dem gsatz gottes hin.
2 Vgl. 1. Satz von Anm. 3, S. 63.
3 So denkt auch Erasmus, nur zieht er die Monarchie jeder anderen Staatsform vor, da sie ein

Spiegelbild des Gottesreiches ist. Siehe Pierre Mesnard: L'essor de la philosophie politique au
XVIe siècle, Paris 1938.

4 Z XIV 11, uff.: Sapientia denique ac prudentia, summa inter mortales bona, longe magis sunt in

aristocratia tum vulgares tum familiäres quam in monarchia; dum omnes admittuntur ad regnandi et im-

perandi arcanas artes, dum invenire, indicare ac deliberare omnibus incimibat. Ex quibus fit, ut et equior sit
aristocratia. Ut enim est primum principis munus, ut populi causas recte teneat, ita primae senatorum partes
sunt, iiireconsultis quoque adstipulantibus, populi causas probe cognoscere. Quanto igitur plures sunt, qui
omnium causas ex amussi cognosctmt, tanto aequius prodire indicium, tanto tolerabiliorem conversationem

nasci tantoque vulgariores humanitatis artes fieri necesse est.

64



Verständnis der Eidgenossenschaft zusammenhängen, da seiner Meinung
nach ja die frommen Vordem im Besitze der Freiheit waren, die sogar
in der Eidgenossenschaft seiner Zeit noch zum großen Teil verwirklicht
war. Der Aufbau der Eidgenossenschaft tritt für uns nun in den Vordergrund.

Die Bedeutung der Freiheit für Zwingli

Um die verschiedenen Bedeutungen des Begriffs „Freiheit" klar
herausarbeiten zu können, ist es vorteilhaft, von einer möglichst theoretisch und
allgemein gehaltenen Darstellung auszugehen. Eine solche findet sich in
einer Predigt Zwinglis über das 34. Kapitel des Propheten Jeremia1, die er
wohl in seinem letzten Lebensjahr gehalten hat2. Darin erklärt Zwingli der
Gemeinde, wie es auf Erden zur Knechtschaft gekommen sei: „Nach dem

göttlichen Recht und dem Naturrecht ist kein einziger Mensch der Knechtschaft

preisgegeben. Das geht hervor aus dem allgemeinen und natürlichen
Gesetz aller, die geboren werden und sterben. Des Königs Mutter gebiert
den König genau so mit Schmerzen; so muß er genau so mit Schmerzen
sterben wie der ärmste Bettler. Folglich ist jedermann gleich und kein
Mensch edler als der andere. Die Sklaverei ist also durch das Recht der
Heiden eingeführt worden. Dies ist erstens mit Kriegsgewalt geschehen,
wenn etwa ein Volk nicht recht tun wollte, sondern so schlimm lebte und
frevelte, daß es ein anderes Volk nicht ertragen konnte und es die Missetat
und den Frevel überwältigen und strafen mußte mit dem Schwert". Zwingli
fährt dann weiter, daß die gefangenen Freien, falls sie vom Tode errettet
worden seien, Sklaven wurden. Mit diesen ging Gott so völlig ins Gericht,
daß man mit ihnen, die man eigentlich töten konnte, machen durfte, was
man wollte3. Eine andere Möglichkeit, die Freiheit zu verlieren, der Zwingli
großen Raum zumißt, ist das Schuldenmachen. Der Mensch wird dazu

getrieben, wenn er seinen Gelüsten stattgibt. Aus alledem, so schließt

Zwingli diese Betrachtung, ist zu ersehen, daß die Leibeigenschaft aus

eigener menschlicher Bosheit entstanden ist4.

Wir dürfen nicht vergessen, daß wir es hier mit einer Predigt zu tun
haben. Zwingli redet mit seiner Gemeinde, und dies muß er so tun, daß ihn

'Farner: Predigten I, S. 266-277. So weit wir mit Oskar Farners sprachlicher Bearbeitung
einiggehen, zitieren wir nach ihm, sonst nach dem Original, Ms Car I 185 a, der Zürcher
Zentralbibliothek).

2 Farner: Predigten I, S. 17fr.
3 Ebenso Augustinus: „De civitate dei" Buch XIX, Kap. 15.
4 Farner: Predigten I, S. 270fr.

d



jedermann versteht: Wir dürfen daher diese Auslegung nicht überbewerten
oder ihren Mangel an Wissenschaftlichkeit zu stark herausstreichen. Allerdings

können wir aus dieser Stelle doch sehr gut auf Zwinglis Grundhaltung
schließen. Fest steht, daß für ihn ursprünglich alle Menschen frei waren,
auch nach dem Sündenfall, denn sonst hätten keine freien Völker Frevelnde
strafen können. Wir haben es daher hier mit der körperlichen Freiheit zu
tun. Sie bedeutet, daß man keinem Menschen Untertan ist.

Auf eine weitere Freiheit, die Zwingli sonst immer und immer wieder
hervorhebt, kommt er in der erwähnten Predigt nur kurz zu sprechen. Ihr
Verlust führt zur niederträchtigsten Knechtschaft, zur Knechtschaft seiner

eigenen Lüste. Er zeigt sie am Beispiel Israels1. Aus seiner Verweichlichung
heraus verachtete das jüdische Volk seine Freiheit und verlangte einen

König. Hier bedeutet Knechtschaft jedoch nicht mehr Abhängigkeit von
Mitmenschen, obwohl sie auch dazu führt, sondern Abhängigkeit von seinen

eigenen Schwächen, und die Freiheit, die man dabei verloren hat, ist die des

Geistes oder der Seele : die geistige Freiheit. Der Verlust jeglicher Freiheit
aber macht furchtsam, kriecherisch und eigennützig.

Wir haben es also grundsätzlich mit zwei Freiheiten zu tun, einer körperlichen

und einer geistigen. Beide sind von Gott gewollt. Die geistige Freiheit,

das heißt die Freiheit des Gewissens, ist nur in Christus zu finden2,
und zwar durch das Evangelium. Sie steht über der leiblichen oder
zeitlichen3. Mit Zwinglis Verständnis der geistigen Freiheit werden wir uns

allerdings nicht weiter beschäftigen, denn für unsere Arbeit ist vor allem
sein Begriff der zeitlichen Freiheit wichtig und der der geistigen nur insoweit,

als er zum Verständnis des ersteren von Bedeutung ist. Wir werden
sehen, daß das insofern der Fall ist, als im Schutze der weltlichen Freiheit die
echte Freiheit in Gott am besten gedeiht und daß in dieser Bedeutung die

weltliche Freiheit4 ihre Legitimation findet.
Auch die körperliche oder zeitliche Freiheit, die wir nun im folgenden der

Einfachheit halber als „die Freiheit" schlechthin bezeichnen wollen, ist von
Gott und ist ein höchstes Gut, dessen Erhaltung man von Gott immer wie-

1 Farner: Predigten 1 S. 272 ft".

2 z.B. S VI I 726: Non est lìbertas, non est tranquillitas conscientiae sine Christo, Rom. /. Veritas
docetur verbo dei, non hominum dodrinis. Loquitur ante»! Christus de Spiritus libertate, quum per fidem
in Christum a Servitute peccati liberatimi-... Z VI I 498, 16 ff. : Nun aber sehend ir, was fryheit und trosts ir
habend in erkanntnus und vertruwen, das ir uff den einigen gott habend durch ]esimi Christum, synen eingeborn

sun.
3 Z V 252, 4fr.: Zwingli will nicht, daß die Eidgenossen wieder unter die Gewalt des Papsttums

kommt, welchs unseren nachkomen nachteiliger sin wurd, weder so man Uns die zytlichen fryheit nemen

unterstund.
4Über das Problem der Leibeigenschaft siehe S. 75.

66



der erbitten muß1. Sie ist ein Geschenk Gottes2. Wie wir schon festgestellt
haben, handelt es sich hier um ein Freisein von jeglicher Herrschaft. Solange
Zwingli aber nur allgemein von der Freiheit redet, ist es sehr schwer
herauszufinden, was er unter diesem „Freisein von" verstanden hat, denn keineswegs

hat er darunter eine Freiheit des Individuums gesehen, wie sie uns
heute bekannt ist. Einem solchen Denken stand ja schon das Auffassen der
Gemeinschaft als Körper entgegen3. Nicht einmal bezüglich der geistigen
Freiheit war letztlich der einzelne frei gewesen ; dies hätte eine Toleranzidee

vorausgesetzt. Frei war nur, wer im Evangelium Trost fand. Alles andere4

war Begierde, also Knechtschaft. Zwingli weiß, wie wir gesehen haben,
daß es nach göttlichem und natürlichem Recht keine Knechtschaft gibt. Die
anfängliche Freiheit aber geht für viele Völker ihres Hochmuts wegen
verloren und bleibt für den einzelnen unerreichbar, bis er rechtmäßig frei
werden kann, sei es durch Loskauf oder Gnade Gottes5. Zwingli kennt also
keine Freiheit, auf die ein Mensch oder ein Volk auf Grund des Naturrechts,
so wie wir es heute verstehen, ein Anrecht hätte. Seine Freiheit bleibt
abhängig von der geschichtlichen Wirklichkeit6. Im übrigen kann ein Volk
frei sein, einzelne Volksgenossen hingegen können in der Leibeigenschaft
stecken. Ein freies Volk bedingt nicht, daß alle seine Mitglieder frei sind.
Das Volk als ganzes hat diese Gnade von Gott erhalten; einzelne jedoch
verfielen ihren Lastern und gerieten in Knechtschaft, in der auch ihre
Kinder verblieben, falls sie nicht die Schuld ihrer Väter tilgen konnten. Auf
dieses Problem geht Zwingli nirgends näher ein, doch seine ganze Haltung
gegenüber der Ordnung deutet auf eine solche Interpretation.

Weiter faßbar wird uns Zwinglis ganze Haltung zur Freiheit, wenn wir
nun diesen Begriff immer wieder in bezug auf die Eidgenossenschaft
betrachten. Zahlreich sind die Beispiele, in denen Zwingli von der Freiheit der

Eidgenossen spricht, zumeist jedoch denkt er dabei an die Freiheit der Alten
Eidgenossen. Wir werden uns aber dabei erinnern müssen, daß Zwingli
sogar die Generation, die den Schwabenkrieg siegreich durchfocht, als Vor-

1 Z XIII 406, 20 ff. : Hoc autem docel nos circiimspectos esse, ciuibus dura videtur servitus, quum siimis
libertatis assueti, ut curemiis sitmniisqtte votis a deo petamus, ne, qui huciisqtie semper liberi fuismtis (quando-
guide»! summum bonum est libertas), nostro vìcio ac oscitantia in durissima»! ac gravissima»! Servitute»!

rediicamur.
2 Ms Cari 185 a, S. 288 r: Libertas est domini dei, ut cetera dona, pula cibiis, potus, metus dei et vite

innocentia.
3 Vgl. z.B. auch Z XIII 406, 29; oder die Einleitung zu Jesaja.

"z.B. Ms Carl 185 a, S. 269t; S IV 142.
5 Farner: Predigten I S. 270.
6 Vgl. Adolf Waas : Die alte deutsche Freiheit. Ihr Wesen und ihre Geschichte. Unveränderter

teprographischcr Nachdruck der Ausgabe München und Berlin 1939, Darmstadt 1967, S. 4.

67



fahren bezeichnet1. An seine Zeitgenossen in den fünf Orten schreibt er,
daß Gott die Ehre und Freiheit, die er ihren Vätern gegönnt habe, ihnen
auch heute noch gönnen wolle, doch nur - schränkt Zwingli ein - wenn wir
ZP beeden syten auf sein Wort sehen. Wer Gott nicht gehorsam ist, schreibt er
im Satz vorher, den wird er usrüten, als da man einen wald nshowt etc.2. Diese

Gewißheit, daß Gott diejenigen, auch ganze Völker, die ihm abtrünnig
geworden sind, vernichtet oder in Knechtschaft führt, findet sich in
verschiedensten Schriften immer wieder. Freiheit ist eine Gabe Gottes3 und
wird dem wieder entzogen, der ihrer nicht würdig ist. Es ist daher nicht
verwunderlich, daß Zwingli von den Alten Eidgenossen immer wieder

bezeugt, daß sie mit göttlicher Kraft ihre Feinde überwunden und dies auch

mit großer Dankbarkeit und Liebe gegenüber Gott anerkannt hatten4.

Nun fragt sich aber, gegen wen diese Freiheit gerichtet ist. Die Antwort
ist eindeutig: gegen den mutwilligen Adel5. In seiner Vermahnung an die

Schwyzer schreibt er : Darzü hand ouch unser vordren nit umb Ion Christenliit zu
tod geschlagen, sunder umb fryheit allein gestritten, damit ir lyb, leben, wyber,

kinder, eim üppigen adel nit so jamerlieh zu allem mütwillen underworffen were.

Und zur Begründung, daß sie dies mit Gottes Willen getan haben, schreibt

er weiter : Welicher fryheit got selber günstig ist, als er bezügt hat in dem, das er

alle kinder Israels uß Egypten gefart hat, darumb, das sy die egyptischen küng und

volck nngnädiklich und schmächlich hieltend; lys exodum. Ouch, das er sy darnach,

do sy umb ein küng sehntwend, bericht der mißbrüchen und gwaltes der künigen6.

Diese Erklärungen decken sich ganz mit seiner mehr theoretischen
Abhandlung über die Freiheit, die wir an den Anfang dieses Kapitels gestellt
haben. Die Adeligen sind die Frevler, die Gott zu strafen beschloß. Sein

Werkzeug hierfür wurden die Eidgenossen, nicht im Sinne des auserwählten

Volkes, sondern als ein Volk unter andern, das durch den Willen Gottes zu
einem solchen Dienst ausersehen war. Hier stellt sich nun allerdings die

Frage, ob denn die Eidgenossen ursprünglich frei gewesen waren und dann

von den Adeligen bedroht wurden, oder ob Zwingli in ihnen ein Volk
gesehen hat, das sich ihrer rechtmäßigen Herren in dem Augenblick zu entle-

1 Vgl. S. 12.
2 S II III 79.
3 z. B. Ms Car I 185 a, 269 r: Dann fryheit sol nieman zu schalkheit und ungrechtikeit dienen. Es ist

ein gaab gottes ; die sol nit mißbrucht werden.
4 Z I 170, 26ff. : ..unser vordren hand uß dheiner andren dann göttlicher krafft ire fyend überwunden

und sich infryheit gesetzt, hand ouch sölichs allweg an inn trülich erkent mit großer danckbarkeit und lieby. ¦ ¦

Auch z.B. Z III 104, iff; ZV 88, 14.
5 Vgl. Waas: Freiheit S. 33 fr.: Der Freiheitsbegriff richtet sich stets gegen die Stelle, „von der

aus in dem gegebenen Augenblick die Bedrohung des Lebensspielraums am größten zu sein

scheint".
«ZI 171,4fr.

68



digen begann, als diese sich nicht mehr um das Wohl des Ganzen kümmerten.
In Zwinglis Zeit finden sich beide Anschauungen1. Zwingli selbst tritt

auf dieses Problem nirgends näher ein. Die zitierte Stelle, wonach sich die

Eidgenossen in Freiheit gesetzt hätten, läßt eher auf die zweite Ansicht
schließen2. Die eindeutigste Stelle, die hieraufweisen würde, ist aber wohl
die, mit der Zwingli Wilhelm Teil als ersten Urheber der eidgenössischen
Freiheit bezeichnet3, denn daraus folgt, daß eben vor Teil die Eidgenossen
in Knechtschaft gelebt hatten. Stellen, die die Eidgenossen als frei seit

jeher bezeichnen, gibt es keine eindeutigen4. Allerdings müßten nach

Zwinglis eigener Theorie die Eidgenossen einmal ein freies Volk gewesen
sein, da ja ursprünglich alle frei waren.

Wenn wir also annehmen, daß die Eidgenossen gemäß Zwinghs
Meinung erst nach und nach zu ihrer Freiheit kamen, d. h. sich der Knechtschaft

entledigen konnten, so fragt sich, wie Zwingli denn diesen Ab-
lösungsprozess hat billigen können, da dieser gekennzeichnet ist durch
Gewalt5, die Zwingli als Weg zur Freiheit ablehnt. Auch darüber äußert
sich Zwingli nicht, und wir müssen uns damit begnügen, daß er immer
wieder betont, daß die Eidgenossen durch Gottes Gnade frei wurden und
blieben6. Gott schenkt seine Gnade, wie er will, und kann einem Volk
einen Retter schicken. Dieser Retter könnte im Falle der Eidgenossenschaft
der gotskrefftig held Tell gewesen sein. Er hat wohl Gewalt gebraucht, aber
nach Zwingli mit göttlichem Willen. Die lange Dauer der eidgenössischen
Freiheit ist Zeichen genug, daß Gott der Eidgenossenschaft günstig gesinnt
ist. In anderer Sache erklärt Zwingli ja ausdrücklich, daß Gott nur etwas

gelingen läßt, wenn er es zu Gutem brauchen will7. Gott hatte zudem nicht
nur die Absicht, die Eidgenossen in ihrer Freiheit zu schützen: Die Freiheit
der Eidgenossen kommt auch Fremden zugute, und ihre Gerechtigkeit ist
Vorbild für andere8.

1 Tschudi beispielsweise hat die erste, Vadian die zweite Ansicht vertreten. (Siehe Einleitung
zur Ausgabe von Tschudis Chronicon Helveticum, S. 87*).

2 Vgl. S. 68, Anm. 4; ebenso S II III 98: Oligarchen, die ouch unser frommes Vaterland wider
von siner fryheit zu knechtlicher gefangenschaft richten machtind... Z III 104, iff,; ZV 88, 14fr.;
Z XI 157, i8ff.; HS II 7.

3 Z IV 48, 15 ff. : Wilhelm Teil, der gotskrefftig held und erster anheber eidgnossischer fryheyt...
4 Am ehesten Z VI I 498, 21; Z XIII 406, 22ff., vgl. Collins Bericht an die Tagsatzung:

EA IV 1 b S. 487 2.
5 z.B. Z III 106, 3: Die Alten Eidgenossen haben mit herten streychen und gvärd vor der

herschafft erredt.
6 Vgl. S. 68.
7 Z VI I 200, 8 ff. : Wo nun gott diese einung (Burgrecht) und Handel vergünstet (gestattet, bewilligt,

Idiotikon Bd. II, Sp. 377) ufgericht werden, ist es offembar, das er inn zù gutem brücken wil.
8 Z III 104, 4fr. : Die Alten Eidgenossen haben ouch so redlich gricht und recht gehalten, das alle, so

%



Eigentlich fast selbstverständlich sieht Zwingli einen Zusammenhang
zwischen Freiheit und Frömmigkeit auch für die Alten Eidgenossen. So soll

Zwingli gepredigt haben, da nun die Vorderen fromm und unschuldig
gelebt hätten, sei es gewiß, daß ihre Handlung von Gott gewesen sei1. Damit
hängt auch das Wachsen von Ruhm und Reichtum zusammen. Das Volk,
das recht lebt, erfährt Gottes Gnade. Allerdings muß ihm zuvor die Gnade
des Herrn widerfahren sein, und als Frucht erste zeigt sich das fromme
Leben2. Daraus wiederum ist leicht zu ersehen, daß nur eine politische
Gemeinschaft, die nach dem Willen Gottes lebt und sich um die Gerechtigkeit
bemüht, wirkliche Freiheit geschenkt erhält,3 andererseits wird sie

verlieren, wer Frevler und Gottlose zu Vorgesetzten nimmt4. Ebenso wird es

den Eidgenossen gehen, wenn sie ihrer Vorderen Harkommen verlassen5.

Zwingli versteht unter dem Begriff „Freiheit", so wie wir ihn bis jetzt
kennen gelernt haben, ein Freisein von einem Herrscher, sei es nun von
einem kleinen Adeligen oder einem Fürsten oder König6. Diese Freiheit
aber, so haben wir weiter gesehen, ist bedingt durch die Frömmigkeit,
durch ein gottgefälliges Leben. Aus der Untersuchung über die beste

Staatsform wissen wir, daß Frömmigkeit dort am besten gedeiht, wo eine

gerechte Obrigkeit für Gerechtigkeit sorgt. Daraus ergibt sich, daß die

Gerechtigkeit für Zwingli letztlich eine Grundbedingung zur Freiheit ist.
Es zeigt sich immer mehr, daß Zwinglis Beziehung zum Recht von
allererster Bedeutung ist. Darüber liegen verschiedene Untersuchungen vor, die
diese Frage besonders von seiner Theologie her bearbeitet haben7. Wir
möchten uns hier nicht mehr als unbedingt notwendig mit diesem Problem

in veeren landenn wider billichs getrengt, zu inen ein Zuflucht hattend, wurdend ouch erredt und offt zu dem iren

widrumb gebracht, darab die mutwilligem fürsten ein grossen schrecken all weg gehebt; und ob sy glych etwan

von inen selbs nitt hettind wellen recht thün noch halten, hand sy Uweren tratzlichen bystand des rechten müssen

entsitzen. Daran man wol vermercken kan, das üwere fryheit von gott nit allein Uch, sunder ouch den frömbden
ZU gutem angesehen ist, das sy under üwerem schirm glych als in einer fryheit Zuflucht undfrist hettind. (Vgl.
HSII7ff.).

1 HS II 8 : So nun unser Vorderen die Fromkeit und Unschuld an inen gehept haben, so sye es gewüß,

daß ir Handlung von Got sye...
2 Z III 103, 27fr. : Der allmechtig gott hat unseren vordren so vilgunsts undgnaden geben, das sy sich von

dem mutwilligen adel entscbütt hand, und demnach so bruderlich mit einandren gelebt, daß inen treffenlich an

eer und gut uffgangen ist;
3 Ms Car 1185 a, S. 269 V: Ein regiment da man die lasier straafft und zu fromkeit zuehtiget in

ghorsamy, ist ein recht göttlich fryheit. Dies trifft auf die Burgrechtsstädte zu. (Vgl. Z XIV 11, 38 fr.).
4 S IV 135: Israel zur Zeit des Jerobeam zeigt, wie ein Regiment untergeht, ...quamque

certum sit signum et irati dei et amittendae libertatis, quum violenti ac irreligiosi homines praeficiuntur.
5 z.B. HS II 8.
6 Es kann aber auch Freiheit vor eidgenössischer Herrschaft gemeint sein. So schlägt Zwingli

als Disputationsort Städte vor, die der wirde, fryheit und macht sygind (wider Baden: Z V 32, 14 fr.).
7 Vgl. S. 63 Anm. 1; dazu Otto Dreske: Zwingli und das Naturrecht. Halle a.d.S. 1911.

Leider fehlt eine eigentliche rechtshistorische Untersuchung.

70



beschäftigen und setzen diese Arbeiten als bekannt voraus. Hingegen gehört
es zu unserer Aufgabe, eine noch fehlende prinzipielle Untersuchung über
Zwinglis Begriff zum Recht in eidgenössischen Belangen in den Rahmen
dieser Arbeit einzubauen. Zu diesem Zwecke verbleiben wir noch beim
Begriff „Freiheit", indem wir nun untersuchen, ob Zwingli den Begriff
nicht auch noch in anderer Bedeutung als „Freisein von" verwendet hat.

Im Plan zu einem Feldzug rät Zwingli der Zürcher Obrigkeit, ihre Untertanen

mit Freiheiten zu belohnen, wenn diese ihre Unternehmungen
unterstützen. Dies sagt er mit folgenden Worten: ...wellind ir zu end der sach nach

irer trüw /tngezwyfelt widergelten an fryheiten und allen vermöglichen gebürlichen

dingen*. Hier deutet schon die Pluralform fryheiten darauf hin, daß hier nicht
an eine allumfassende Freiheit, sondern an einzelne Privilegien gedacht ist.
Zum Vergleich ziehen wir eine Bestätigung der Privilegien der Stadt Zürich
durch Karl V. heran2. Darin beglaubigt der Kaiser den Zürchern auf
Ir ansüchn unnd diemtitig bete, Ire Regimennt, das ist der brieve, den man zwaymaln
im far bey Inen sweret, und bestätigt auch alle anndre Ire Recht, gnaden,

Privilegien, freyhaitn, gesatz, gericht, Ire phanndbrieve, hanndvessten, gut gewonnhaitn,
unnd alt herkomen. Hier steht der Begriff „Freiheit" inmitten von Begriffen,
die eindeutig verschiedene einzelne Rechte bezeichnen. Freiheit ist da keineswegs

Oberbegriff", sondern eben eine Bezeichnung für bestimmte Rechte.
Welche im besonderen damit gemeint sind, läßt sich nicht näher bestimmen.
In diesem Fall wäre es naheliegend, an das Bannherrschaftsrecht zu denken3.
In einer gleichzeitig ausgestellten kaiserlichen Bestätigung anderer zürcherischer

Rechte werden als Freiheiten das Münzrecht und das Recht, Reichslehen

zu verteilen, bezeichnet4. Hier bedeutet Freiheit nicht mehr „Freisein
von", sondern ist im Sinne von „Freiheit über", d. h. Macht über irgend
etwas, verstanden. Wenn nun also Zwingli vorschlägt, daß den Untertanen
gewisse Freiheiten gewährt werden sollen, so sind damit einzelne Rechte

gemeint, die man ihnen überlassen will. An solche einzelne Rechte ist auch

zu denken, wenn Untertanen ein eigenes Regiment wünschen, d. h. eine

eigene Verwaltung5.
Zwingli, der weiß, daß der Begriff „Freiheit" ein bestimmtes Recht

bedeuten kann, redet nie von den Freiheiten der Eidgenossenschaft, sondern

1 Z III576, i5ff.
2 StAZ C I Zürich Stadt und Land Nr. 317.
3 Vgl. Waas: Freiheit S. 29; Deutsches Rechtswörterbuch (Wörterbuch der älteren deutschen

Rechtsprache), hg. Preußische Akademie der Wissenschaften, bearb. : Eberhard Freiherr von
Künßberg, Bd. III, Weimar 1935-38. Sp. 765 3.

4 StAZ C I Zürich Stadt und Land Nr. 316.
5 Z VIII 613.

71



nur im Singular von ihrer Freiheit. Das zeigt sich deutlich in seiner Antwort
an die in Baden versammelten Boten der Eidgenossen vom 14. Juni 1526.

Dort schreibt er in einer Sache gegen Murner: Es sind ouch alle landschätz*
in irem (der Eidgenossen)^«// nüt weniger denn die, so under eim küng oder keiser

sind; denn gott sye danck, miner herren, der Eydgnossen von den nun orten,fryheit und

purer gwalt verglycht sich, ouch in eimyeden ort, dem puren, lutren gwalt der höchsten

fürsten und herren...2. Offensichtlich haben also die Eidgenossen Rechte, die

mit denen von Königen oder Kaisern vergleichbar sind, und ihre Freiheit ist

dieselbe, wie sie auch Herren und Fürsten eigen ist. Sie sind also in jeder
Hinsicht unabhängig. Freiheit heißt hier „frei von Herrschaft"3.

Ein weiterer Beleg dafür, daß der Begriff „Freiheit" im Singular für
Zwingli „frei von Herrschaft" bedeutet, findet sich in seinem Feldzugsplan.
Er rät dort den Zürchern, die Etschtaler, falls diese ihnen in einem
kommenden Krieg helfen würden, mit der Freiheit und eigenem Regiment zu
belohnen. Einzig eine angemessene Abgabe sollen die Zürcher weiterhin
verlangen, damit man auch den Etschtalern helfen könne, wenn diese
bedroht wären4.

In bezug auf den Begriff „Freiheit" ist für uns nun eine Stelle aus dem

schon benutzten Brief Zwinglis an Konrad Sam besonders interessant
geworden. Zwingli warnt die Städte, daß der Kaiser nach ihrer Freiheit
trachte. Er schreibt: „Diesen Kaiser habt ihr erwartet, nehmt ihn nun auch,

der ohne Zweifel die Kirche nicht so sehr pflegen würde, wenn er nicht

unter diesem Vorwand nach der Freiheit der Städte trachten würde. Haltet
daher die Augen offen : Nicht so sehr sucht er das mit dem römischen Papst

zu bewerkstelligen, als vielmehr mit privaten Personen, wenn mich mein

Sinn nicht zu sehr täuscht. Schon lange befürchte ich, daß verborgen unter

1 Landschätz: der in einem Lande liegende Vermögenswert. Idiotikon, Bd. VIII, Sp. 1655;
Z V 249, Anm. 9.

2Z V249, 7 ff.
3 Zwingli müßte jedoch wissen, daß über allen Fürsten und Herren eigentlich noch der

Kaiser steht, diese also doch in ganz bestimmter Hinsicht abhängig bleiben, nicht zuletzt nämlich
darin, daß sie Reichslehen besitzen. Auch die Eidgenossen besitzen solche. Wie wir gesehen haben,
läßt sich Zürich noch 15 21 die freie Verfügungsgewalt darüber bestätigen. Es zeigt sich also auch

hier, daß Zwingli die Figur des Kaisers nirgends recht einordnen kann (vgl. S. 49 fr).
4 Z III 563, 18 ff. : Und allem Etschland von stund an fryheit und ein eigen regiment verheißen one alle

der Pünden (die drei rhätischen Bünde) und Unser beschwerd, usgenomen ein zimmlich järlich tall, damit

man inen hilff tun mög, die inen ghein beschwerd sye.

Auch Uttinger schreibt in seinem Vorwort zu Glareans „Helvetiae Descriptio", die

Eidgenossen würden ihre libertas mit Rechtsgründen und Waffen verteidigen. (Übers. Werner Näf:
Helvetiae Descriptio S. 15.) Auch Glarean selbst weiß, wie die Vorfahren die Freiheit (libertas)

erkämpften (ebenda Z 373) und im Nachwort kündet Vadian ebenfalls von der Freiheit (libertas)
der Eidgenossen (ebenda Z 1). In allen diesen Fällen - libertas steht im Singular - ist Freiheit von
Herrschaft gemeint.

72



(dem Deckmantel) der Verteidigung der Kirche die Unterdrückung der
Städte und die Entziehung der Freiheit gesucht wird"1. Zweimal braucht
er libertas im Singular. Falls unsere Untersuchung stimmt, sehen wir hier,
wie Zwingli die Städte den Fürsten gleichstellt, indem die Einzahl ja „Freisein

von" bedeuten soll. Im Falle der Reichsstädte hätte Zwingli unbedingt
wissen müssen, wie abhängig diese vom Kaiser waren. Daraus aber schließen

zu wollen, Zwingli hätte sich eben deutsche Verhältnisse nicht vorstellen
können, wäre falsch. An anderm Ort weiß er nämlich um die Abhängigkeit
der deutschen Städte2. Der Grund dieses Widerspruchs liegt eben wiederum
darin, daß er den Kaiser nirgends recht einordnen kann.

Ein interessantes Beispiel bezüglich einer möglichen Freiheit in einer
Monarchie zeigt sich in einer Predigt Zwinglis, die von Heinrich Buchmann
aufgezeichnet wurde3. Dort redet er über den Wert eines Königs als dem

Haupt des Volkes. Er hat dabei die Gefangenschaft Franz I. vor Augen
und führt dazu aus, daß das Wohl eines ganzen Volkes gefährdet sei, wenn
es seinen König in die Gefangenschaft verloren habe, was allerdings solche
nicht ermessen könnten, die in freien Gemeinwesen wohnten4. Freie
Gemeinwesen sind offenbar dort zu finden, wo kein Herrscher seine Macht
ausübt ; mit andern Worten : in einer Monarchie herrscht keine Freiheit.
Denselben Aussagewert hat auch die mehrmals von Zwingli verwertete
Überlieferung der Griechen, die dem persischen Vasallen Hydarnes gegenüber
ihre Freiheit preisen und ihn ob seiner Knechtschaft bedauern5. Das erste
Mal findet sich dieses Hydarnesbeispiel schon in seinem Fabelgedicht vom
Ochsen. Daraus schließen wir, daß Zwinglis Freiheitsbegriff im Sinne von
„Freisein von" im wesentlichen durch sein ganzes Wirken hindurch der

gleiche geblieben ist.
Nur ein einziges Mal braucht Zwingli bezüglich der eidgenössischen Orte

die Pluralform fryheiten. In seinem Gutachten über den Ittingerhandel
beschuldigt er Luzern, es lege jemanden gefangen und suche erst nachher
Beweise für dessen Schuld. Wenn Luzerns Verhalten Schule machen würde,

1 Z XI 15 6, 2 ff. : Hunc cfsarem expedastis, hunc recipite, qui haud dubie non tantopere coleret ecclesiam}

nisi sub huius prftextu libertati urbium inharet. Adperite igitur oculos: non tantum qufritur pontifici
Romano quantum privatis hominibus, nisi me fallìt animus meus. Diidum veritus fui, sub defensione ecclesi,

qufri urbium opressionem ac libertatis ademptionem.
2 z.B. Z XI 69, 21 ff.
3 Oskar Farner ist der Meinung, daß die in Latein wiedergegebenen Stellen eher Zusammenfassungen

seien, wohingegen die in Deutsch gehaltenen eher unmittelbare Wiedergaben des

Gehörten sind. Weitere Hinweise über die Art der Aufzeichnungen von Zwingli Predigten, siehe

Farner: Predigten I, S. 17.
4 Ms Car I 18 5 a, S. 169 v : Capto rege salus totius populi périclitât, quod hi expendere non possunt,

qui in liberis civitatibus vivunt.

5Zl2i, l7iff.;ZXIV8, 24ff.

73



wäre es mit allen fryheiten aller stetten und landen hin*. Hier aber sind ganz
eindeutig die einzelnen Rechte der Orte gemeint, deren Respektierung man
in den Bünden beschworen hatte.

Nachdem wir nun verschiedene Aspekte des Begriffs „Freiheit" untersucht

haben, stellen wir fest, daß für Zwingli „Freiheit" in der Bedeutung
von „Freisein von Herrschaft" äußerst bedeutsam ist. Es zeigt sich auch,
daß er die Eidgenossen als ein freies Volk betrachtet, denn diese

Unabhängigkeit meint er, wenn er darauf hinweist, daß die Ahnen allweg in

beschirmen der lyplichen fryheyt hantlich und unentwegt gstanden sind2. Sie ist für
ihn das höchste Gut, das die Eidgenossenschaft zu verteidigen hat. Es fragt
sich nun nur noch, warum denn dieses „Freisein von" für Zwingli so wichtig
ist. Sie ist ja nicht von allen Reformatoren in derselben Intensität empfunden

worden.
Wir glauben, einen unmittelbaren Zusammenhang zwischen der Freiheit

und der besten Regierungsform, der Aristokratie, sehen zu können. Zwingli
weiß, daß Freiheit dort am besten gedeiht, wo das Evangelium verkündet
wird. Das ist, wie wir gesehen haben, sicher in der Aristokratie der Fall,

jedoch nicht in der Tyrannei, die auf Mutwilligen gründet3 und Untertanengeist

nach sich zieht, der mit echtem Gehorsam nichts zu tun hat4. Freiheit
ist nur dort, wo Gerechtigkeit ist5. Diese muß durch eine Obrigkeit gewährleistet

sein, der man Gehorsam schuldig ist. Insofern erfährt die Freiheit
eine Einschränkung. Zwingli definiert sie in dieser Beziehung folgendermaßen

: fryheit ist mit tilgenden fry sin und mit aller erberkeit, nit da einer thût

was er will. Fryheit ist da, da man die tilgenden pflantzet in iungen und in alten lüten,

und die laster ußrütet,ja ußwurtzlet und die selben strafft**. Das Strafen ist
Aufgabe der Obrigkeit. Sie schirmt aus göttlichen Rechten das göttliche Recht

und kann den Übeltäter zur Ordnung zwingen, damit er in der Knechtschaft

lerne ein rechtes Leben zu führen, was er in der Freiheit verweigert

hatte7. Freiheit besteht also nur dort, wo ein regiment und oberkeit

1 Z III 527, 17fr. : Sölt es also z"goni das man einyeden fienge und demnach erst die kundschafft iiberyn

neme, oder mit voltren sölte us imm gichten, so warind alle fryheiten aller stetten und landen hin.
2 Z VI 1498,21fr.
3 Ms Carl 185 a, S. 288 r.
4 Ms Car I 185 a, S. 269r, dazu Z XII 199, 29ff. :Quales in republicaprincipes essent, taiesreliquo(s)

solere esse cives. Dieser Satz aus Ciceros „Epistulae ad familiäres", ist von Zwingli unterstrichen
worden.

5 Ms Carl 185 a, S. 271 r.
6 Ms Car 1185 a, S. 271 v.
7 Ms Carl 185 a, S. 269 r; ebenso S. 271 r; S. 273 V: Denn alle so dermaß mütwillichlich giebt hand

sindnahin mitgwalt von irfryheit zwangen und knecht worden. Darum dergwalt ein Züchtigung ist deß willens,

nit ein entsetzung oder beroubung der fryheit. Hier scheint sich Zwingli zu widersprechen. Wir
glauben jedoch, daß er mit dem letzten Satz sagen will, daß die Obrigkeit, wenn sie das Laster-

74



ist h Als Beweis dieser Behauptung fügt Zwingli das Beispiel des Volkes Israel
an. Kein Volk sei freier gewesen als das Volk Israel, obwohl es Moses als

imperator, Führer, Älteste und Verkündiger gehabt hätte2. Daraus glaubt er

gar schließen zu können, daß es auch unter den Christen seiner eigenen Zeit
keine eigentliche Knechtschaft oder Leibeigenschaft gebe3. Dies mutet
etwas seltsam an, denn die Leibeigenschaft war zu seiner Zeit noch durchaus

verbreitet. Allerdings trat er für deren Aufhebung ein, und Zürich ging
mit ihm darin einig4. Mit Gewalt freilich durften sich die Bauern nicht
freimachen, denn letztlich war auch die Leibeigenschaft von Gott gestattet
worden5, ursprünglich wohl als Strafe6. Zwingli kann daher nur verhindern,

daß Leibeigene durch unmäßige Forderungen ausgebeutet werden.
Er ist nicht gegen die Leibeigenschaft, wenn er auch deren Abschaffung
wünscht, um den Forderungen der göttlichen Gerechtigkeit gleichförmiger
zu werden. Es ist eine Frucht des Evangeliums, wenn die Obrigkeit sich
für die Aufhebung der Leibeigenschaft verwendet.

Es zeigt sich hier die Beschränkung der Freiheit im Gehorsam. Er ist die
wahre Knechtschaft; ohne den kann unter den Christen kein Volk bestehen7.
Dieser Gehorsam ist die Ordnung, die eine Gemeinschaft, also auch eine

civitas, ausmacht. Dieser Dienst am Gemeinwesen wird nun aber von dem,
der die Freiheit recht erkannt hat, nicht als Knechtschaft empfunden, denn

er erkennt darin den Willen Gottes, dem nachzuleben er sich dankbar

befleißigt8. Deshalb gibt es unter den wahren Christen auch keine
Leibeigenen, insofern, als diese in der Ordnung auch frei sind, das heißt, nicht
ausgebeutet werden dürfen9. Eine Gleichheit oder, was ihr entspricht, die

leben strafe, damit nicht jemanden der Freiheit beraube, denn das sei gar keine Freiheit, wie das die
Betroffenen wahrhaben wollen. Vgl. dazu Ms Car I 185 a, S. 269r.

1 Ms Car I 185 a, S. 269r. Vgl. auch 269 V.
2 Ms Car 1185 a, S. 269r: Fryheit bstaat, da ein regiment und oberkeit ist. Quis liberior fuit populo

Israelitico? et tamen habuerunt Mosen i»iperatorem, duces, seniores, precones etc. Exo: iS.
3 Ms Car I 18 5 a, S. 269 v : Et ergo servitus vera, lybeigenschafft non est inter nos, sed alia servitus vera,

obedient ia scilicet. Sic est inter Christianos ut sine illa nullus populus consistere possit. Vgl. Z III 880, 13 ff.
4 Vgl. bes. Z IV 346, 15fr. und: Actensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation

in den Jahren 1519—1533, hg. Emil Egli, Zürich 1879. S. 333 ia.
5 Z IV 3 5 5, 2 3 ff Dann wir wol wüssend, das wir die obergheit mit gott habend, ouch die lybeigenschafft

mit gott wol haben machtind, ; denn Abraham, Isaac, facob habend ouch eigenlüt gehebt, und imm nüwen

testament...

«Vgl. S. 65ff.
7 Siehe Anm. 3.
8 Ms Carl 185 a S. z88r; vgl. dazu z.B. S VI I 324; Z XIV 424, 19fr., ZV 383, 32fr.
9 Wir glauben, daß so auch jene Stelle in der Schrift Was Zürich und Bern not ze betrachten

sye zu verstehen ist, wo Zwingli auf das Regiment zu sprechen kommt, da jeder man glych fry ist.

EAIVibS. 1042II 1.

75



Gerechtigkeit, gibt es nur in der Ordnung1. Eine demokratische Gleichheit
kennt die Zeit noch nicht2.

Diese Bedeutung von Freiheit ist nun eine andere als das „Freisein von"
oder das „Machthaben über". Hier haben wir es mit der „Freiheit in der

Ordnung" zu tun. Zwingli nennt das Anliegen der Allgemeinheit geradezu
libertas publica, indem er diese dem Eigennutz entgegenstellt3. Sie ist das

Wohl der Gemeinschaft, welches das des einzelnen umfaßt4, oder der

bestmögliche Handlungsraum eines Individuums innerhalb einer auf das

Evangelium ausgerichteten Gemeinschaft. Und zwar ist dabei zu beachten, daß

sowohl der einzelne als auch das Volk, d. h. die Gemeinschaft, unter
demselben Gesetz stehen, das allerdings nur von den Nichtchristen als solches

empfunden wird5. Wir haben hier nicht den einzelnen und das Volk mit
ihren eigenen Rechten, die es möglichst uneingeschränkt gegeneinander zu

behaupten gilt, vor uns, sondern eine Ordnung, die von Gott ausgeht,
letztlich auf den einzelnen, den Auserwählten zielt, aber den Menschen in
der ihm wesenhaften Gemeinschaft läßt, worin er, seiner Bestimmung
gemäß, sich zu verwirklichen, d. h. am Gebot „Liebe deinen Nächsten"

gute Früchte zu bringen hat. Beide, der einzelne und die Gemeinschaft,
sind auf dasselbe Ziel hin ausgerichtet. Sie können sich daher nicht
widerstreiten, sondern nur dasselbe wollen.

Wir versuchen nun, die verschiedenen, von uns herausgearbeiteten
Bedeutungen des Begriffs „Freiheit" miteinander in Beziehung zu setzen6.

In diesem Zusammenhang müssen wir uns nochmals der geistigen Freiheit,
der Freiheit in Christus erinnern. Obwohl wir nicht näher auf sie eingehen,
dürfen wir doch nie übersehen, daß sie die wahre Freiheit ist, die echte

Frömmigkeit7, zu deren Schutz und Gedeihen die anderen Freiheiten da

sind. Sie wächst dort am besten, wo das Evangelium frei gepredigt wird, wo

1 Vgl. Allgem. über Gerechtigkeit und Gleichheit: Dickmann: Gleichberechtigung, S.271.
2 Vgl. die Forderung nach Gleichheit der Bauernführer zur Zeit der frühen Reformation.

Heinz Angermeier: Die Vorstellung des gemeinen Mannes von Staat und Reich im deutschen

Bauernkrieg. Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bd. 53, Wiesbaden 1966.

S. 338.
3 Ms Car I 185 a, S. i7or: Et private rei studio prodimiispiiblicam libertatem, nec agimus gratias deo

pro libertate data ab ipso. Ebenso Z VI S. 247.
4 Vgl. S II III 78 : dann welcher by den menschen den gemeinen nutz schirmt, der hat den eignen

nutz beschirmt; dann wer ist by dem sinen sicher, wenn nit das gemein regiment mit wolstand des gemeinen

nutzes die besundren guter schirmt? Zwingli stellt das Gemeinwohl über das Wohl des einzelnen.
Siehe Rother : Die religiösen Grundlagen, S. 68.

5 z.B. Z VIII 192,2fr.
6 Vgl. den Begriff „Freiheit" im Drama des 16. Jh. in: Stricker: Selbstdarstellung, S.13C-

Wolf: Sozialtheologie, S. 169fr.
7 Vgl. z.B. ZU 80, izff.jVIII 192, 4ff., Ms Carl 185, S. 127 v; Ms Car I 185 a, S. 269V.

76



man vor Tyrannei geschützt ist. Dies bedingt eine Ordnung der Gerechtigkeit.
Sie ist von Gott gegeben in der von einer Obrigkeit geleiteten

politischen Gemeinschaft. Diese Ordnung, die das Wohl aller durch alle gewährleistet,

in der Gerechtigkeit geübt wird und in der jeder geschützt ist, wird
von jedem, der um ihren Sinn weiß, zumal dem Christen, als Freiheit
empfunden. Sie ist die Freiheit in der Ordnung. Diese Freiheit in der Ordnung
wiederum ist am sichersten gewährleistet dort, wo die Besten die Geschicke
des Gemeinwesens leiten, und dies ist, wie wir bereits dargestellt haben, die
Aristokratie. Ein Volk aber kann diese Regierungsform nur erhalten, wenn
es unabhängig, d. h. frei von Tyrannei ist1. In einer andern Reihenfolge der

Bedeutung zeigen sich diese einander bedingenden Freiheiten in einem Satz
der Einleitung zu Jesaja. Zwingli schreibt: „Frömmigkeit und Gerechtigkeit

wollen wir daher zu Rat und Hilfe ziehen, wenn wir uns bemühen, über
die Freiheit zu wachen, die uns durch der Väter Hände überliefert ist."2.

Wir erkennen also drei grundsätzliche, einander bedingende Stufen der
Freiheit. Innerhalb jeder mag der Begriff wieder differenzierte Aussagekraft
haben, ohne aber noch einen wesentlich andern Sinn anzunehmen. Mit den
drei Grundbedeutungen sind die Forderungen, die Zwingli an eine
politische Gemeinschaft stellt, genügend gekennzeichnet, auch bezüglich der

Eidgenossenschaft3.
Es sei hier nun noch kurz auf eine Stelle aufmerksam gemacht, die zeigt,

daß sich letztlich kein fugenloses Gebäude aus Zwinglis Äußerungen über
politische Dinge errichten läßt. Er denkt hierin nicht immer konsequent.
So gelten unsere oben gezogenen Schlüsse nur im Idealfall. Zwingli weiß

ganz genau, daß andernorts einzelne Menschen, aber auch ganze Völker
unterdrückt werden. Er verbietet ihnen, sich mit Gewalt frei zu machen.
Sie müssen warten, bis sie sich rechtmäßig loslösen können4. Sicher aber
hat Zwingli ihnen nie die Möglichkeit abgesprochen, trotzdem gute Christen
zu sein. Sie haben es von ihm aus gesehen nur schwerer, ein christliches
Leben zu führen. Im übrigen kennt Zwingli Fürsten, die nicht unterdrücken,
sondern nach dem Gotteswort leben. Sie dürfen nicht vor den Kopf
gestoßen werden. So predigt er einmal, daß man auch unter einem freien,
friedsamen und frommen König frei sein könne5. Vor Augen hat er hier

1 Vgl. Ms Carl 185 a, S. 288 r.
2 Z XIV 13, iff.: Religionem ergo et aequitatem in consilium et auxilium vocemus, si per maiorum

manus traditam libertatem custodire satagimus!
3 Die Freiheit in der Bedeutung von „Macht haben über" rechnen wir in diesem Zusammenhang

zur Bedeutung von „Freiheit von".
4 z.B. Ms Carl 185 a, S. 271 r.
5 Ms Car 1185 a; S. 170V: Es ist ein groß glücklich ding under einem fryen. fridsamen, frommen

küng sitzen. ...So man nun sich söllichs glucks, fryheit und fridens nit maßencklich, sunder z'"' mütwillen

11



wohl die guten jüdischen Könige, aber gemeint sein wird auch ein Philipp
von Hessen. Dies steht im Widerspruch zu seiner Definition, wonach sich

Herrschaft dort befinde, wo freien Menschen befohlen werde1. Ob sich nun
Zwingli mit dem publiais consensus darüber weggeholfen hat, ist zu wissen

nicht so wichtig. Für ihn gibt es wohl eine beste Form der Gemeinschaft,
doch anerkennt er durchaus, daß Gott seine Gnade schenken kann, wem er

will. Der beste Beweis dafür mußte sicher wieder im Gedeihen eines Königreiches

liegen. Jede Freiheit kann aber auch zugrunde gerichtet werden, und

Zwingli weiß, daß ein jede grechtigkeit, fryheit oder macht in göttlichen und
weltlichen rechten gestürzt, abgetan und abgeschlagen wirt, so man die mißbrucht, und er

zeigt dies an geschichthchen Beispielen2.
Er ist überzeugt, daß die Eidgenossenschaft dieser Gefahr ausgesetzt ist.

Den Eidgenossen wirft er vor, daß sie die Freiheit nicht zu gebrauchen
verstünden und damit durch viele Übel die wahre Frömmigkeit umbringen.
Damit droht der Eidgenossenschaft, daß Gott ihr als Strafe die Freiheit
wieder wegnehmen und ihr Tyrannen geben kann3. Er predigt: Dann

fryheit sol nieman zu schalkheit und ttngrechtikeit dienen. Es ist ein gaab gottes,
die sol nit mißbrucht werden. Wir eidtgnossen meinend ietz ^as D'e fryheit, hären,

eebrechen, kriegen, bschyßen, betriegen, und so man uns das wert, so sprechend wir,

man wil uns die fryheit, servi simiUia cogitant, perfidiam, adulatìonem, nemmen*.

Zwei Ursachen stürzen die Eidgenossenschaft ins Verderben: einerseits

wird durch die Behinderung der freien Predigt die Freiheit der Ordnung,
d. h. die Gerechtigkeit mißbraucht, und andererseits ist man im Begriff,
durch das Geldnehmen die „Freiheit von" - die Unabhängigkeit - an fremde

Herren zu verschachern5. Wenn diese beiden Freiheiten ganz verloren sind,

wird für die wahren Christen eine Zeit der Verfolgung und Unterdrückung
anheben, eine Zeit, in der vor allem die geistige Freiheit gefährdet sein wird.
Diese drohenden Entwicklungen zu bekämpfen, wenn nötig auch mit

brucht, Gott nit erkent, so wirt es alles Z" g'Jf!i V* iomer und no. In sölicher fryheit, saß das Indiseli

volck...
1 Ms Car 1 185a, S. 271 v: Imperium est, ubi imperatiir liberis hominibus. (Im Gegensatz zur

libertas.)
2 EAIV ibS. 1041 18.
3 Ms Car 1185a, S. i7or: Et private rei studio prodimus publica»! liberiate»!... (Deus) Repelli

ergo et nobis tyrannos dat, idque merito. Wir hand alles das, das ein rieh und warefromkeit umbringt, nntria.
falsch, verrätery, ungrechtikeit, hochfart. Item. Nescimus uti libertate. Et abusus omnium rerum perdit-

Also verdirpt ouch fryheit, wo sy mißbrucht wirt.
4 Ms Car 1185 a, S. 2691; vgl. auch die Forderung Zwinglis im Namen der Prädikanten etc.

an die V Orte vom 15. IX. 1530. S II III 79: Die dritte ursach... ; eindrücklich auch Ms Carl i8;a,
S. 117L

5 Vgl. z.B. ZI 21, 169 ff.

d



Waffen1, ist das Elauptanliegen Zwinglis. Er mag sich dabei der Erkenntnis
des Flavius Josephus erinnert haben, wonach man entweder gleich bei der

ersten Bedrohung um die Freiheit kämpft oder es bleiben läßt, nachdem man
schon lange sich hat unterdrücken lassen2. Die Alten Eidgenossen sind ihm
Vorbild und Legitimation. Er will politisch dasselbe erreichen wie sie.

Er hält sich somit an das alte Recht.

1 z.B. Z X 147, 9fr.; 3fF-: Et bellum, cul nos instamus, pax est, non bellum Servare liberiate»!

satagimus.
2 Von Zwingli unterstrichen in: Flavius Josephus: De Bello Iudaico Z X II 388, 38fr.

Zwingli scheint aus dem jüdischen Krieg des Josephus sowieso viele Ähnlichkeiten mit den

Eidgenossen herausgelesen zu haben. Vgl. auch Josephus Flavius „De bello Iudaico", fo.

CCXXVlIIr, die Rede des Ananus; teilweise von Zwingli unterstrichen.

79



III. Teil: Der rechtliche Aufbau der Eidgenossenschaft

So, wie unsere Arbeit bis jetzt nie auf die tatsächliche Politik eingegangen
ist, wird auch diese Untersuchung eher theoretisch ausfallen. Unsere

Ergebnisse aber, falls sie richtig sind, müssen durch Arbeiten bestätigt werden,
die sich vor allem mit der geschichtlichen eidgenössischen und zürcherischen

Politik, sowie mit Zwinglis wirklichem Einfluß auf diese, beschäftigt haben1.

Nur am Verlauf ganz bestimmter politischer Untersuchungen ist die eigentliche

Problematik des damaligen Rechtsdenkens darstellbar. Dort zeigt sich,

wie verschieden ein und dasselbe Recht verstanden werden konnte, ebenso,

wie selten eine Ansicht, ohne Abstriche an ihren Forderungen machen zu

müssen, ihr Ziel erreichte.
Indem Zwingli den Kampf gegen den Untergang der Eidgenossenschaft

aufnimmt, stellt sich ihm das Problem, wie er auf die Eidgenossenschaft
Einfluß nehmen könne. Jedes ihrer selbständigen Glieder mußte einzeln

vom wahren Glauben überzeugt werden. Zwingli hatte wohl die Zürcher

Obrigkeit für sich gewonnen, diese aber besaß nur in ihren Gebieten
unumschränkten Einfluß. Es stellt sich also die Frage nach den Mitteln, mit
denen die ganze Eidgenossenschaft für das Evangelium gewonnen werden

konnte.
Grundsätzlich sind es drei: Überzeugung, Recht - legitime Gewalt -

oder nackte Gewalt. Die erste Möglichkeit kann uns hier nicht weiter
interessieren. Ihre Vorteile sind offensichtlich, sie wäre Zwingli die

angenehmste gewesen. Die zweite Möglichkeit ist letztlich gegenüber den

katholischen Orten die einzig mögliche gewesen und wird von uns nun zu

untersuchen sein. Die dritte Möglichkeit ist keine echte, denn der Krieg
war durchaus ein anerkanntes Rechtsmittel2 und muß von uns daher unter
Recht behandelt werden. Es ist allerdings zuzugeben, daß die innern Orte
Zürichs Vorgehen durchaus als rechtlosen Gewaltakt verstehen mußten.

Bevor wir allerdings nach den rechtlichen Mitteln fragen können, haben

'Veröffentlichte Untersuchungen: Martin Haas: Zwingli und der Erste Kappclerkrieg;
René Hauswirth: Landgraf Philipp; Leonhard von Muralt: Badener Disputation; Kurt
Spillmann: Zwingli und die zürcherische Politik gegenüber der Abtei St.Gallen. Mitteilungen zut
Vaterländischen Geschichte, hg. : Historischer Verein des Kantons St. Gallen Bd. 44, St. Gallen

1965 ; und inskünftig: Helmut Meyer: Die Vorgeschichte des zweiten Kappelerkrieges; Zürcher
Diss. 1968. Franz Straub: Zürich und die Bewährung. Peter Huber: Annahme und Durchführung
der Reformation auf der Zürcher Landschaft in den Jahren 1519 bis 1530; Zürcher Diss. 1969.

2 Vgl. z. B. Brunner: Land und Herrschaft: das Kapitel: Friede und Fehde, S. 1 - S. 110.

Der Krieg setzt Recht. (Z XI 553, 27).

80



wir zu untersuchen, woher sie abgeleitet werden konnten, welches denn für
Zwingli die rechtlichen Grundlagen der Eidgenossenschaft gewesen sind.
Unser erstes Kapitel gilt daher den Bünden.

Die Bünde1

Unser Augenmerk richten wir vor allem auf die eidgenössischen Bünde
oder Swytz-pündt2, wie sie Zwingli auch nennt3. Auf Grund seiner wiederholten

schriftlichen Auseinandersetzungen mit den katholischen Orten und
seiner Gutachten, die er für den Zürcher Rat auszuarbeiten hatte4, können
wir annehmen, daß er sie gut kannte. Ihre Handhabung durch Zwingli soll
uns hier aus bekannten Gründen nicht weiter beschäftigen, doch interessiert
es uns, welche Bedeutung er ihnen beigemessen hat.

Vor allem sind es Aufgaben, die die Bünde5 zu erfüllen haben: Einerseits
verpflichten sie die Vertragsschließenden zu gemeinsamem Schutz gegen
äußere Feinde, und andererseits gewähren sie die innere Ordnung der
einzelnen Bundesglieder. Notgedrungen ergibt sich daraus ein drittes, indem
nämlich in den Bünden Instrumente geschaffen werden müssen, die es

ermöglichen, Streitigkeiten zwischen den Bundesgliedern oder deren

Angehörigen beizulegen oder gar zu verhindern. Auf diese Instrumente gehen
wir erst am Schlüsse dieser Arbeit ein.

Die Bünde verpflichten also die Glieder zu gemeinsamem Schutz gegen
Eingriffe von fremden Mächten. Wenn Zwingli dies auch nirgends
ausdrücklich sagt, so geht das doch hervor aus seinen vielen Mahnungen an die

Eidgenossen, daß ihre Zwietracht es dem Kaiser oder einem andern Feind

1 Den Begriff „Bund"/„Bünde" verwenden wir zur Bezeichnung von Bündnissen der
Eidgenossen unter sich; „Bündnis"/ „Bündnisse" nennen wir Verträge aller Fidgenossen oder
einzelner Glieder mit fremden Mächten.

2 2 IV 949, 4-
3 Grundsätzlich stehen auch Bündnisse wie das Christliche Burgrecht oder der I lessische

Verstand auf denselben Grundlagen, wie wir sie nun für die eidgenössischen Bünde herausarbeiten
werden. Wir treten daher nur dort näher auf sie ein, wo ihrer Bedeutung nach nun eben doch ein
Unterschied festzustellen ist.

4 Hier ist beispielsweise an die Schriften um die Badener Disputation, den Kappclerkrieg
sowie den Geroldseckerhandel und die Schrift Was Zürich und Bern not ze betrachten sye

zu denken.
5 Zwingli redet auch vom pundt der Eidgenossen (z.B. Z III 535, 12ff.; Z VIII 102, 26) -

ledoch weitaus häufiger und richtiger von den Bünden (z.B. Z V 250, 20, Z VI II 433, 2ff.),
da die einzelnen Glieder der Eidgenossenschaft durch unterschiedliche Verträge miteinander
verbunden waren. Einmal erwähnt er auch den alten Bund, den die vier Länder miteinander hätten
und meint dabei wohl den Bund der drei Waldstätte mit Luzern. Z VI II 462, 13 fr.

8l



ermögliche, sie zu unterdrücken, was bislang unmöglich gewesen sei1.

Dahinter steckt die Erkenntnis, daß jedes Glied einzeln zu schwach wäre,
sich gegen fremde Eingriffe zu wehren. Sind societas und confoederatio an sich

schon Attribute menschlichen Lebens2, so gelten sie auch für die kleineren
Gemeinschaften unter sich. Sie dienen der Selbsterhaltung. Im Falle der

Eidgenossenschaft ermöglichte der Bund die Freiheit von fremder Herrschaft.
Da wir gesehen haben, wie wichtig diese Freiheit für Zwingli ist, kommt
dem Bund nur schon in dieser Richtung größte Bedeutung zu. Wieder wäre

es zwar durchaus denkbar, daß Gott auch den Kleinsten hilft, wie er es auch

in den Anfängen der Eidgenossenschaft getan hat3, doch Zwingli hat, wie
wir im Verlaufe dieser Arbeit schon gesehen haben, bereits ein zu
ausgeprägtes Bewußtsein eidgenössischer Zusammengehörigkeit, als daß er die

Eidgenossenschaft so leicht hätte aufs Spiel setzen können ; und zudem zeigt
sich ihm Gottvertrauen nicht darin, nur abzuwarten, sondern Gottvertrauen
verlangt Handeln4. Der Mensch ist Gottes Gefäß, sein Instrument5.

Mit dieser ersten Bedeutung eng verbunden ist die zweite. Die innere

Ordnung der einzelnen Bundesglieder ist gewährleistet. Die Bünde lassend

ein ietlich ort by sinen harkomen, brächen undgrechtigheiten blyben6, das bedeutet,
bei der Freiheit in der Ordnung. Ein jeder Ort hat die Möglichkeit, sich

eine beste Ordnung zu geben, d. h. sich unter eine Aristokratie zu stellen,
die die Ausbreitung und den Schutz des Evangeliums am ehesten gewährleistet.

Auch hier müssen wir zugeben, daß Zwingli nirgends die Bedeutung

der Bünde in dieser Hinsicht hervorstreicht. Wir glauben diese

Auffassung jedoch vertreten zu dürfen auf Grund der vorangegangenen
Untersuchungen über den Begriff „Freiheit" oder die beste Regierungsform. Wir
müssen sie nun aber im folgenden auch noch mit den andern Zeugnissen
Zwinglis über die Bünde belegen können, wobei wir allerdings nur sehr

wenig Quellenmaterial zur Verfügung haben.
Der Nutzen der eidgenössischen Bünde ist offensichtlich, hingegen ist

es nicht allein dieses Element, das Zwinglis Wertschätzung bewirkt. Wesentliches

Gewicht erhalten die Bünde durch zwei weitere Aspekte: die eid-

1 Z III 488, 2 ff. ; im übrigen vgl. S. 11.
2 Ms Car I 185 a, S. 68r: was ist menschlich laben anders, weder, quedam societas et confoederatio
3 z.B. ZI 170, 26 fr.; S VI 468; Z VII 45 5, 2off.;MsCarI 185 a, S. 162; HS II 7.
4 z.B. S VI I 563 : Pro veritate ergo, pro pietate, religione, iustitia, patria, qui vitam suam bello

exponunt, pii sunt, et laudem suam habent in scripturis. Vgl. Kreßner: Schweizer Ursprünge, S. 22ft
Erik Wolf: Die Sozialtheologie Zwangiis. Festschrift Guido Kisch: Rechtshistorische Forschungen,

Stuttgart 1955. (S. 167 bis S. 188) S. 170 2.
5 Z I 67, 23 : Din baf bin ich. Ebenso Z VI I 200, 6ff. : .noch so gibt gott dem menschen offt hilff

und schirm durch den menschen als durch ein instrument und gschirr. Vgl. auch Z VI I 453, 28 ff.

°Z III 526, i7ff.; ebenso ZV 251, 8ff.;Z VII 523, iff; Z VI II 433, 2ff.;ZIX552, 15 ff¦

82



genössische Tradition und die Bedeutung des Eides. Der Einfluß der
Tradition ist quellenmäßig kaum zu fassen. Wir wissen aber, daß die Alte
Eidgenossenschaft Zwinglis Vorbild ist. Ihre Einheit hat sie weitgehend den

gegenseitigen Bündnissen zu verdanken. Sie sind es, welche sie bald als ein
einziges Volk erscheinen lassen. Wie stark Zwingli selbst die Eidgenossen
als ein Volksganzes betrachtet hat, haben wir bereits aufgezeigt. Ein weiterer
Beweis in diese Richtung ist der wiederholte Vergleich der Lage der

Eidgenossen mit der des Volkes Israel1. Wenn es also naheliegt anzunehmen,
daß Zwingli einfach schon aus der langen fruchtbaren Wirkung der Bünde
einen Bruch derselben als Verbrechen betrachten mußte - ganz abgesehen
davon, daß der Begriff „Eidgenossenschaft" ja schon Bünde bedingt -,
zeigt nun gerade die Bedeutung des Bundbruchs den zweiten Einfluß auf,
den des Eides:

Zur Veranschaulichung der Bedeutung des Abendmahles vergleicht er
es mit dem Bund der Eidgenossen. Er schreibt: Ein glychnus: Gemein

Eydgnossen habend ein pttndt mit einandren. Den sind sy einandren schuldig zf
halten, und ivenn sy den haltend, so sind sy Eydgnossen. Wenn sy den nit haltend, so

sind sy nit Eydgnossen, ob sy glych den namen tragend. Noch so mas man ye ze fünf
jaren den pund und eyd ernüwren, damit alle ort eigenlich ir pflicht und schuld gegen
einandren vernemind und sich widrumb einandren offnind. Also in disem sacrament

(Abendmahl) verbindt sich der Mensch mit allen gläubigen offenlich. Und lebt er
aber nit christenlich gegen den Christen, so ißt er imm selbs ein verdamntts daran

i.Cor. n. (i.Cor. ii.zc))2. Gleich dem Abendmahl ist das regelmäßig
wiederholte Beschwören der eidgenössischen Bünde ein öffentliches
Bekennen der gegenseitigen Treue und Hilfsbereitschaft. Nur fragt sich, ob ein
Bundbruch das schuldige Glied ebenfalls in die Verdammnis führt. Die Antwort

darauf glauben wir zu finden, indem wir untersuchen, welche Bedeutung

Zwingli dem Eid zumißt, denn dieser erst gibt ja dem Bund die
zwingende Kraft3.

Ein Eid4 darf auf keinen Fall gebrochen werden, das würde die Strafe
Gottes nach sich ziehen. Obwohl Zwingli um das Verbot des Schwörens im
Neuen Testament weiß, läßt er es trotzdem in Fällen, wo es von großer Not-

1 z.B. Z I 170, 26ff.; Ms Car I 185 a, S.46r; S. 2ior. Vgl. zwischen den beiden Völkern finden
sich auch schon beim Chronisten Brennwald. (Siehe Dreyfuß: Nationalbewußtsein, S. 147.)

2 Z III 535, I2ff.
3 Z XIII 140, 2 ff. : lata de iuramento, sine quo nec foedera nec societates nec respublicae constant, visum

est pauca inserere...
4 Z XIII 140-142. Wir halten uns im folgenden an Zwinglis Abhandlung über das Schwören

in den Erläuterungen zur Genesis, weil er sie hier vorwiegend auf Bündnisse bezieht. Zwinglis
ausführlichste Darlegung über das Wesen und die Notwendigkeit des Eides findet sich in seiner
Schrift In catabaptistariu»! strophas elenchus. (Z VI I 144 fr.)

83



wendigkeit ist, gelten1. Er will es dann aber so verstanden wissen, daß man
Gott, als dem einzigen, das allen Menschen heilig ist, zum Zeugen für ein

wichtiges gegebenes Versprechen anruft2. Ein Bruch des Versprechens
zieht daher die Strafe Gottes nach sich, denn damit hat man nicht nur den

Nächsten verraten, sondern ganz besonders seinen Glauben in Gott
gebrochen. Zwingli veranschaulicht seine theoretischen Erörterungen am

Beispiel zweier Vertragsschließender. Der eine umschreibt die Kraft des

Schwures folgendermaßen: „Sieh Bruder, beide sind wir sterblich und beide

lügnerisch und ränkevoll. Du sagst, daß Du Gott fürchtest und ehrst, und
ich fürchte und ehre diesen selben Gott. Wir verpflichten uns daher durch
diesen hochheiligen Schwur jenem höchsten, ewigen, wahren und unwandelbaren

Gott, der weder täuscht noch getäuscht werden kann, daß, wer
täuscht, den Glauben in Gott brechen wird und sich der schwersten Strafe

zu unterwerfen hat." Zwingli redet darauf den Leser an: „Sieh, welche
Sache ein Schwur ist! Sieh noch einmal, wie verdient die Strafe dem gebührt,
der falsch schwört, der nicht nur gegenüber dem Nächsten, sondern auch

gegenüber Gott treulos ist"3. Die Verwerflichkeit dieses Verbrechens und
die Notwendigkeit der Strafe baut Zwingli noch weiter aus und schließt
dann mit der Mahnung, daß die Bünde und Abkommen allen bekannt sein

müßten, und daß sie nicht ohne Wissen des Volkes abgeschlossen werden

dürfen, da dieses ein höchstes Interesse daran habe, sie zu kennen. Im übrigen
müsse man sie immer vorlesen und nochmals vorlesen4.

Grundsätzlich läßt sich feststellen, daß für Zwingli ein Bund wie
derjenige der Eidgenossen, der vor Gott geschlossen ist5, gehalten und daß

ein Bundbruch, wie ihn seiner Meinung nach die katholischen Orte
begangen haben, geahndet werden muß, will man nicht selbst von Gott
gestraft werden wie einst die Israeliten6. Das Beschwören der Bünde ist das

äußere Zeichen einer innern Verbundenheit und gleicht auch darin dem

Abendmahl. So, wie am Abendmahl allen die Sühnetat Christi in Erinne-

1 Z XIII140,29 fr.
2 Ähnlich denkt Calvin. Vgl. Josef Bohatec: Calvins Lehre von Staat und Kirche, mit besonderer

Berücksichtigung des Organismusgedankens. In: Untersuchungen zur Deutschen Staatsund

Rechtsgeschichte, 147. Heft, Breslau 1937. S. 72fr.
3 Z XIII 141, 22 ff. : vide frater, ambo mortales sumus, mendaces ambo etfallaces. Tu dicis te metuere

et colere deum, et ego hunc eundem deum metuo et colo, Adstringemus ergo nos sacrosaneto iuramento illi summo,

aeterno, vero et incommutabili deo, qui necfallit nec falli potest, ut, quifallai, fidem in deum fregerit gravissi-

maeque sepoenae subiecerit. Vide, quanta res sit iuramentiim vide rursus, quanta estpoena dignus, quipeierat,
qui non solum in proximum, sed in deum quoque perfidus est

4 Z XIII 142, 15 fr.: Debent ergo foedera et pacta publica esse et omnibus nota; neque enim ignorante

populo pangenda sunt, ìitpote quorum maxime interest haec scire. Debent saepe legi, relegi ac inenleari ¦ ¦ •

5 Z IV 657, 6ff.
«z.B. S II III 100; Z III in, 5ff.jEAIV1bS.1042 I9.



rung gerufen wird und jedermann den Glauben bekennt, sind auch die
Bünde immer wieder vor allen zu lesen und von allen zu bekräftigen.

Nachdem wir gesehen haben, welche verbindende und verpflichtende
Kraft dem Bundschwur innewohnt, stellen wir nun dar, welchen
Forderungen ein Schwur gerecht werden muß, um dem Evangelium nicht zu
widersprechen. Ein Bund darf nie dem Bund entgegenstehen, den
Christus mit seiner Gemeinde geschlossen hat, darf also nie etwas dem

Evangelium Nachteiliges enthalten. Sehr klar zeigt sich Zwinglis
Auffassung in seinem Brief vom 30.November 1530 an Bekannte in Bern. Er
warnt die Berner vor einem falschen Verständnis ihres Friedens mit
Savoyen. Es stört ihn der darin enthaltene Artikel, der es den Bernern und
ihren Bundesgenossen verbietet, mit Untertanen des Herzogs ein Bündnis
einzugehen. Damit ist die Ausbreitung des Evangeliums in Genf, das durch
die Berner unbedingt zu unterstützten sei, gefährdet. Zwingli betont, daß

wenn der Herzog sich auf den Vertrag berufe und infolgedessen Gerechtigkeit

und weltliches Gesetz einander gegenüberstünden, so sei festzuhalten,
daß letzteres nicht eingehalten zu werden brauche, weil der Fürst trügerisch

gehandelt habe, wenn er das Bündnis wider göttliches Gebot und
Billigkeit eingegangen sei. „Denn" - fährt Zwingli weiter - „welche Bündnisse

lassen sich jemals mit dem in Christo zusammenhalten, daß sie vom
richtigen und gerechten abhalten könnten?" Ein solches Bündnis darf nicht
geschlossen werden, und Zwingli betont, daß ein Bündnis, das die Gerechtigkeit

ausschließe, gar nicht diesen Namen verdiene, und weist dann auf
die Erbeinigung, die ebenfalls Schaden bringe, da man nämlich in Sachen
des Glaubens jenen, die in der Tyrannei lebten, auch nicht zu Hilfe eile,
obwohl doch in Sachen des Glaubens keine Rücksicht auf die weltliche
Gerechtigkeit zulässig sei1.

1 (Zum Teil wörtlich nach der Übersetzung von Hermann Escher in : Die Glaubensparteien
in der Eidgenossenschaft und ihre Beziehungen zum Ausland, vornehmlich zum Hause Habsburg
und zu den deutschen Protestanten 1527-1531. Frauenfeld 1882. S. 212, Anm. 1.) Z XI 264
(Z 4ff.) 9fr. : Si Allobrox hac lege (Artikel betreffend die Untertanen) voluit cavere, ut non liceat vobis

quoscunque tyrannide opprimi videntibus succurrendo redimere, ita ut, si siiadeat çquitas opem ferenda»!
esse, lex vetet, iam constabit legem non esse servanda!», quia astu videtur egisse prineeps, si contra fas et equum
foedera pepigit. Qup enim unquam foedera cum Christiana incidi possiint, quf a recto et equo arceant Unde

et Bernenses verisimile non est cimi quoquam unquam foedus inituros, quo ita constringantur, ut, si cui videant

vim inferri, non defendant. Si vero ista cum regulo isto foedera fquo et bono temperar! atque exponì debent,

iam licebit urso cum quocunque, quem iniuria videt obrui, foedus pangere, immo licet cuìque mortalium quemqtie
vim patiente»! perìculo liberare. Neque ulla unquam foedera dici foedera merentur, qiif sic fiunt, ut equitatem
excludant a Consilio et interpretatione. Quodsi qiif huiosmodi per tyrannos fiunt, certe a Christianis non debent

fieri; amorem enim proximi cui opem ferre ex lege divina oportet, eliminarent.

Videtis hic orbiter, charissimi fratres, quidfoedus istud cum domo Austriaca noceat. Nos enim, eciam in
fidei negocio, illis non succurrismus, qui sub ea tyrannide sunt, cum tamen de fide nulla sit cautio aut lex posita,
sola ista ignoratione falsi, quasiper foedus oporteat nos istosferre, etiamsi suos exeoriarent aut elixarent.

85



Diese Mahnung läßt an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig. Ein Bund,
der dem Evangelium widerspricht, braucht nicht gehalten zu werden:
dann nämlich, wenn eine Behinderung der freien Verkündigung, die

Voraussetzung zur Gerechtigkeit ist, vorliegt. Zwingli weiß, daß alle Verträge
letztlich nur im Flinblick auf die menschliche Gerechtigkeit, die ja auch von
Gott ist, abgeschlossen werden können, doch darf diese nie die Möglichkeit
einschränken, sich der göttlichen gleichförmig zu machen, was der Fall

wäre, wenn die Verkündigung des Evangeliums verhindert würde. So ist
letztlich das Bündnis das beste, das durch den Glauben gestützt wird und
nicht eines, das mit dem Pergament vermodert und durch äußere Alittel

erzwungen wird1.
Auch bezüglich der eidgenössischen Bünde will es Zwingli gleich

verstanden wissen2. Ursprünglich war die Eidgenossenschaft durch Bünde

zusammengefügt, die in Treue und Liebe zueinander geschlossen worden
waren3. Nun aber hat der Eigennutz alles verdorben, so daß jetzt auch alles

wieder in den alten, ursprünglichen Stand gesetzt werden muß4. Zwingli
vergleicht die Eidgenossenschaft dabei mit einem Brett, das verleimt ist.

Wenn darauf Wasser gegossen wird, so löst sich der Leim und das Brett
entfügt sich. Es nützt kein Schlagen und nichts, es fügt sich nicht wieder

zusammen. Zwingli kennt nur ein Mittel: ...man muß es von ein anderen

thün, man muß den alten lym dannen schaben, demnach den laden widerum hoblen

und zufügen, und anderen lym nemen und widerum zemen fügen ia ouch wider zemn
lymen, denn so hebt es widerum. Er zählt dann all die Laster, die sich in der

Eidgenossenschaft finden, auf und fordert, daß man gegen sie zur Tat schreite,
denn es nütze nichts, wenn man nur immer wieder sage, es werde schon

besser5.

Dieser neue Leim ist die erneuerte gegenseitige Treue und Liebe auf dem

Boden des Evangeliums6. Er überwindet den Eigennutz, und die Eid-

Daß wider die göttliche Gerechtigkeit kein Bündnis gemacht werden kann, betont Zwingli
auch in seiner Schrift Was Zürich und Bern not ze betrachten sye. EA IV i b S. 1042 II 2.

1 Z VIII 381, 13 ff. : Malo enim foedus, quod fides servat, quam quod cum membranis putrescit, beatio-

resque sunt amicicif, qug fide durant, quam ad quas instrumentis cogimur. Ähnlich S VI I 603.
2 Im folgenden Zusammenfassung von Ms Car I 185a, S. n6vff.
3 Vgl. dazu Zwinglis Äußerungen über das fromme Leben der Vordem, S. i6ff.
4 Ms Carl I 185a, S. ii7r: Es müssend alle ding durch die Verbesserung enthalten (errettet, Idiotikon,

Bd. II, Sp. 1228 3.) werden, ia gantz widerbracht werden. Nämlich durch das wie sy erstlich gemacht und

uffgangen sind.
5 Ms Car I 185a, S. ii7r: Die Laster, die er aufzählt: untrüw, eigner nutz (^u bößer butz) ver-

rätery, falsch und untrüw, gelt nemmen, und miet und gaaben, von fürsten und herren, land und lut verraaten,

lüt umm gelts willen helfen ztod schlachen, und sy uff den fleischbank gen. Vgl. z.B. auch Ms Car I 185a,
S. 2ior.

8 Vgl. die Politik Zürichs nach dem Ersten Landfrieden in: Kurt Spillmann: Zwingli und

86



genossenschaft v/ätefür und für mee ein bräderschafft weder bündtnus z<t nennen*.

Zwingli hat übrigens nirgends an den eidgenössischen Bünden etwas
auszusetzen, gegen sie will er auch nicht verstoßen2. Sie sind sicher in Ordnung,
stammen sie doch aus einer unverdorbenen Zeit. Die Bünde sind daher zu
halten, hingegen muß man sich dagegen wehren, daß sie nicht von
Übelgesinnten mißbraucht werden, denn sie sind nicht manipulierbar3. Schutz

gewährt hier nur das Evangelium, das die Menschen zum Guten bekehrt4.
Nun aber wird die freie Predigt in den katholischen Orten verhindert, und
zwar mit Berufung auf die Bünde. In diesem Augenblick stehen wir vor
derselben Situation wie Bern mit Savoyen : weltliche Gesetze stehen gegen
die Forderungen des Evangeliums und werden daher hinfällig5. Die Bünde
sind nicht mehr zu halten. Nirgends äußert sich Zwingli in dieser Weise.

Hingegen waren die diplomatischen und kriegerischen Unternehmungen
der Zürcher letztlich nichts anderes als Versuche, die Bünde zu retten,
allerdings in dem Sinne, wie sie sie verstanden haben wollten. Auch die

Haltung der katholischen Orte war keine andere. Aus ihrem Verständnis der
Wahrheit haben sie dasselbe versucht. Für beide Parteien waren die Bünde
nur möglich im Hinblick auf die von allen gleich verstandene Wahrheit, die
unabänderlich über allen stand. Da beide sich im Besitze der absoluten
Wahrheit wußten, konnten sie sich ein Gemeinwesen, das nicht einig im
Glauben war, gar nicht vorstellen. Die Notwendigkeit der Glaubenseinheit
zeigt sich bei Zwingli schon darin, daß ein Schwur den Glauben an
denselben Gott voraussetzt6. Die inneren Orte denken genauso. Dies geht
deutlich aus dem Vorwort der von ihnen herausgegebenen Badener

Disputationsakten hervor7. Solches Denken ist der ganzen Reformationszeit
eigen8. Es schließt die Gleichberechtigung der Religionen9 aus und bringt
Verwirrung ins Rechtsdenken, da beide Parteien nicht erkannt hatten, daß
sie auf verschiedenem Boden standen und sich trotzdem derselben

Terminologie bedienten10. Daraus ist auch die unterschiedliche Interpretation
der Bünde zu verstehen. Der Unterschied zwischen den beiden eidgenössi-

Zürich nach dem Ersten Landfrieden, Zwingliana Bd. XII, Zürich 1965 S. 254-280; 1966 S. 309
bis 329.

»ZIII112, izff.
2Z V26, 23fr.; 105, 6ff.;Z VIII 102, 32fr.
3 Z VI I 524, 5 fr.: Foedera nunqtiam sie sunt facta, ttt quisque includerei, quos ipse vellet.
4 Vgl. Stricker: Selbstdarstellung, S. 121.
6 Vgl. Oecolampads Meinung (Z X 101, 2fT.).
6 Vgl. S. 84.
7 von Muralt: Badener Disputation, S. 133fr. (EA IV ia S.922ff.).
8 Dickmann: Gleichberechtigung, S. 289.
'Dickmann: Gleichberechtigung, S. 275.
10 Dickmann: Gleichberechtigung, S. 269.

87



sehen Parteien bestand allein darin, daß in den katholischen Orten letztlich
realistischer denkende Politiker die Zügel in Händen hielten als in Zürich.
So forderten sie nach dem Ersten Kappelerkrieg keine Rekatholisierung der

protestantischen Orte mehr und blieben auch nach ihrem Sieg im zweiten

Krieg dabei1. Wie wir glauben, bestand diese Realpolitik nur darin, daß

die inneren Orte sich als zu schwach glaubten, eine Rekatholisierung vorderhand

durchzusetzen. Sie hätten diese bei günstigerer Gelegenheit sicher

versuchen müssen2. Mit der Katastrophe von Kappel zog diese Vorsicht
auch wieder in die Politik Zürich ein, das sich vorher im Gegensatz zu den

VII Orten stark genug fühlte, die notwendige Einheit durchzusetzen.

Zwinglis häufigen Ermahnungen an die Eidgenossen zur Einigkeit
widerspricht, daß er es doch erwägt, von den bundbrüchigen Orten die

Bünde herauszuverlangen und die gemeinen Herrschaften aufzuteilen3.

Er sieht aber klar, daß dabei die Macht der katholischen Orte nur noch
vergrößert würde und diese so eine ständige Gefahr für die reformierten Orte

darstellen könnten. Er lehnt diese Möglichkeit daher ab, mindestens will er

in einem solchen Fall den innern Orten nichts von den gemeinen
Herrschaften lassen. Die Teilung der Eidgenossenschaft allerdings wäre ihrer

Zerstörung gleichgekommen, die er nie gewollt hat. Doch ist es sicher so,

daß die Eidgenossenschaft für ihn wertlos geworden wäre, wenn es ihm
unmöglich geschienen hätte, sie zu der über allen stehenden Gerechtigkeit
zurückzuführen.

Wir fragen nun, inwieweit Zwinglis Bündnispläne als Unternehmungen

gewertet werden müssen, die die Eidgenossenschaft gefährdeten. Um dies

beantworten zu können, müssen wir zuerst untersuchen, welche Bedeutung

Zwingli Verträgen mit fremden Mächten zumißt. Er selbst zeigt dies am

Bündnis, das Abraham mit Abimelech schloß, indem er schreibt: „Hier ist

die Hauptsache des Schwures und des Bundes, zu welchem sich beide

verpflichteten, ausgedrückt. An dieser Begebenheit lernen auch wir, zu
welchem Zweck wir Bündnisse und Verträge abschließen dürfen : dann nämlich,

wenn um Freundschaft nachgesucht wird und Verbindungen geknüpft
werden zu Frieden, zu öffentlicher Ruhe und zur Verteidigung des
Vaterlandes vor Gewalt. Da wir nach dem nicht schauen, sondern nach dem Geld

und Gold der Philippe und Pyrrhi, erwachsen darum jetzt gewöhnlich aus

den Bünden abscheuliche Handlungen"4. Bündnisse dürfen Zwinglis Mei-

1 Vgl. Meyer: Vorgeschichte, S. iooff.
2 Vgl. dieses Problem bezüglich Augsburger Frieden : Dickmann : Gleichberechtigung, S. 29°-

3EAIVibS. 1043 III 3.
4 Z XIII 139, 4fr.: Zu Gen. 21, 23 erklärt er: Summa iuramenti et foederis, ad quod se mutuo

(Abraham und Abimelech) adstringunt, hic expressa est. Qua in re nos quoque diseimus quatenus foeien

88



nung nach nur abgeschlossen werden, wenn sie schützen, und keinesfalls
um materieller Vorteile willen1. Alle reinen Soldbündnisse sind somit
verwerflich. Daher müssen Zwinglis Bemühungen um ein Bündnis mit Hessen,
Frankreich, Mailand und verschiedenen Städten als Versuche verstanden
werden, die Eidgenossenschaft und damit notwendigerweise den
evangelischen Glauben vor dem Kaiser und päpstlichen Machenschaften zu
bewahren2.

Man schützt nie den Glauben allein, gleichzeitig wird damit die Gemeinschaft

bewahrt, die ihn als den wahren erkannt hat, denn wie wir gesehen
haben, ist innerhalb einer politischen Gemeinschaft nur ein Glaube möglich3,

und der ist mit ihr geschützt. Dieses doppelte Schutzverständnis zeigt
sich auch im Briefe Zwinglis und der Prädikanten an Diethelm Röist und
Werner Bygel vom zo. November 1530. Zwingli hält es darin für möglich,
daß man mit den Lutheranern ein Bündnis abschließen könne, dann die eini-

gting wurde gemacht zû schirm lüt, landen gemeiner grechtigheit und der summa des

gloubens etc. In dero wir einig sind*. Wohl bestand innerhalb der Eidgenossenschaft

noch keine gemeine Gerechtigkeit, d. h. eine Gerechtigkeit, die sich

gemäß Zwinglis Verständnis nach dem Evangelium ausrichtete, doch hat es

der Reformator nie aufgegeben zu versuchen, auch die übrigen Gebiete
darin gleichförmig zu machen5. So verstanden können diese Bündnisse
dem alten eidgenössischen Bund nicht widersprechen, denn damit soll ja
letztlich der selbst gerettet werden. Zwingli ist daher von den Reformierten
schon zu seinen Lebzeiten6 und auch nach seinem Tode7 als Retter des

Vaterlandes verstanden worden.

et pacta pangere liceat: si scilicet ad pacem, ad tranquilitatem publica»!, ad patriae contra vim defelisione»!

amicitiae petantur et societates iungantur. Quo cum non spedamus, sed ad Philipporum Pyrrhorumque aes et

aurum, ideo nunc vulgo ex foederibus foeda facta prodeunt.
1 Z XI 558, 14fr.: Attamen auxilittm semper debet decerni et pro iustitia et pro amicitia, ut ne quid

temere neque etiam perfidiose fiat etc.
2 Wenn Zwingli nichts dagegen hat, daß das Bündnis mit Frankreich eben doch wieder ein

Soldbündnis werden sollte, so deshalb, weil er darin ein Mittel sieht, den Frieden zu erhalten,
indem dadurch der Kaiser und andere von kriegerischen Unternehmungen abgehalten werden.
Dieses Bündnis dient also keinesfalls dazu, sich und seinen Dienstherrn in Raubkriegen unrechtmäßig

zu bereichern. (Z XI 318, 4fr.)
3 Vgl. S. 87.
4 Z XI 252, i7ff.
5 z.B. Z X 513, 9fr. (nach der besseren Edition bei Hauswirth, Landgraf Philipp, S. 261):

Der [konig franckrych] frankrich sol sehen, das er sich mit den [zurich, bern, base/J und andren iren
mithaften vereinbare, doch das das euangelion in allem [ konig franckrych] frankrich, ouch in allen eydgenossen

gepredget werde.
6 z. B. Z IX 293, 20ff. ; Z X 2, 2ff. ; Z XI 62, 8ff.
'2. B.Stricker: Selbstdarstellung, S. 139 ff.; Johannes Keßler: Sabbata. Flg.: Historischer

Verein des Kantons St. Gallen unter Mitwirkung von Emil Egli und Rudolf Schoch, St. Gallen
1902, S. 379 ff.

89



Aber nicht nur ihrer Absicht nach widersprachen Zwinglis Bündnispläne

den eidgenössischen Bünden nicht, sondern auch rechtlich, denn alle

Bündnisse sind oder wären unter Vorbehalt des alten Bundes abgeschlossen
worden. Man behält den älteren Bund dem jüngeren vor1. Zudem war das

Bündnisrecht ein Recht, das den meisten Orten in ihren Bünden ausdrücklich

gestattet worden ist. So haben auch die katholischen Orte ihre
Ferdinandische Vereinigung nie als Bundbruch betrachtet. Auch sie haben den

alten Bund ausgenommen2.
Von unserem Verständnis der heutigen Eidgenossenschaft aus gesehen

mögen solche Bündnisse eindeutig einem Untergang der Eidgenossenschaft
gleichkommen. Jene Zeit aber hat das noch nicht so empfinden müssen.
Wohl war man geteilter Meinung über die Auswirkungen des Burgrechts,
des Hessischen Verstandes oder der Ferdinandischen Vereinigung, wäre das

aber sehr wahrscheinlich in einer Zeit der Einigkeit nicht gewesen. Eine
Verwirklichung von Zwinglis Plänen hätte vielleicht unsere heutige Eidgenossenschaft

nicht entstehen lassen, dafür aber eine andere, die von ihrer Zeit
durchaus auch als echte betrachtet worden wäre.

Alle Merkmale, die ein Bündnis mit fremden Mächten als nützlich und

zulässig auszeichnen, eignen auch den eidgenössischen Bünden. Es scheint,
als ob Zwingli diese ihrem Inhalt nach von den andern nicht unterscheidet.
So schreibt er auch vom möglichen Burgrecht mit Konstanz, Lindau und

Straßburg, daß damit von oben hinab hie diset Ryns bis gen Straßburg ein volck

undpündtnus wurde3. Volk ist hier Synonym zu Bündnis. Auch hier aber
versteht Zwingli Volk als eine Gemeinschaft mit gleichem Recht, wobei diesmal
das von allen gleich verstandene Evangelium Grundlage ist. Eine Parallele

dazu scheint uns Zwinglis französischer Bündnisplan zu sein. Dort schlägt
er vor, Frankreich und die erwähnten Städte und Orte sollen sich gegenseitig

Freundschaft und Treue zusichern, „wie wenn sie ein Volk, ein
Gemeinwesen und eine politische Gemeinschaft wären"4. Die beiden Mächte
bilden zwar kein eigentliches Volk, doch sollen sich beide so gegeneinander
verhalten, als ob sie eines wären. Aber gerade in diesem Bündnisplan zeigt
sich ein wesentlicher Unterschied zwischen einem Vertrag mit einem fremden

Herrscher und den eidgenössischen Bünden. Beide müssen wohl auf

Gerechtigkeit beruhen, doch die eidgenössischen dauern ewig, während

i z. B. Z VI I 200, 18ff.j VI II 596, 17ff.
2EAIVlb S. 147411b.
3 Z VII zol, i6ff.
4 Z XI 5 5 7, 3 4 ff. : ...sie sese mutua amicitia et fide calant, quasi sint units populus, una civitas, et una

respublica... Übers. Walther Köhler: Quellenbuch, S. 315.

90



Zwingli das Bündnis mit Frankreich auf 15 bis 20 Jahre beschränkt1. Auch
der Hessische Verstand ist auf 6 Jahre begrenzt2, und das Christliche
Burgrecht kann aufgelöst werden, falls alle Glieder dies wünschen3.

Leider ist uns keine Stelle bekannt, wo Zwingli auf die Ewigkeitsdauer
der eidgenössischen Bünde eingetreten wäre. Nur in einem andern
Zusammenhang mahnt er die Weesener, sie sollten zu Zürich halten, und dies,
wie versprochen, nit uff einjar oder zaljaren, sunder ewiklich*. Hier mindestens
zeigt sich, daß dieser Ewigkeitsformel Bedeutung zukam, die sie
wahrscheinlich auch in den eidgenössischen Bünden beibehalten hat5.

Es gelingt uns aber nicht, restlos aufzuklären, worin für Zwingli der
Unterschied zwischen eidgenössischen Bünden und solchen mit fremden
Mächten gelegen hat. Doch die Ergebnisse unserer ganzen Arbeit zeigen
deutlich, daß er ein Bündnis mit dem Mailänder Herzog den eidgenössischen

Bünden nie gleichgestellt hat, auch ein Christliches Burgrecht
nicht.

Die Rechtsmittel

Wir sind ursprünglich von der Frage ausgegangen, welche Rechtsmittel
für Zwingli der Bund der Eidgenossen letztlich zuließ oder zulassen mußte.
Jetzt, nachdem wir die Bedeutung der Bünde für Zwingli kennen, kommen
wir auf diese Frage zurück. Wir haben uns dabei nochmals zu vergegenwärtigen,

daß es das Hauptanliegen der Bünde war, das Recht der einzelnen
Gemeinschaften und ihrer Glieder zu schützen. Es ist darum verständlich,
daß wir nur Rechtsmittel finden, die möglichst nicht in die Rechte der
einzelnen Orte eingriffen, d. h. nur die allernotwendigsten, die ein friedliches
Miteinander ermöglichten.

Von größter Bedeutung ist das Schiedsgericht. Vor ihm werden
allfällige Streitigkeiten zwischen den Orten entschieden. Es kann seine Urteile

'Z XI,57, 31 ff
2EAIVibS. 1515 V.
3 EA IV 1 a S. 1524 11.
4 Z XI 5 5 3, 25 ff. ; 14fr. : So vermag nun der artikel (Zürichs mit den Weesencrn) also das wir

einander in die ewikeit schuldig sind, lyb und gut zesamen setzen in dem handel des gütlichen worts
5 Vgl. den Hinweis auf die Ewigkeitsdauer der eidgenössischen Bünde in zwei Zürcher

Instruktionen, die beide wohl Zwingli bekannt gewesen sein dürften (Z IV 655, 18ff.; Z VI II
596, 16ff). Siehe auch Hans Nabholz: Der Zusammenhang der eidgenössischen Bünde mit der

gleichzeitigen deutschen Bündnispolitik. Festgabe für Gerold Meyer von Knonau, Zürich 1913.
S. 269.

91



nötigenfalls mit Gewalt durchsetzen1. Nur konnte Streit entstehen in der

Frage, ob etwas einem eidgenössischen Schiedsgericht zu unterstellen sei

oder nicht. Zwingli beispielsweise, der nirgends näher auf das Schiedsgericht

eingeht, woraus wir schließen, daß er es als etwas Selbstverständliches

empfunden hat, lehnt ab, daß Probleme, die sich aus der Reformation in den

gemeinen Herrschaften ergeben, vor ein Schiedsgericht gezogen werden
können, da sie seiner Meinung nach im Ersten Landfrieden gelöst worden
seien2. Mehr können wir über die Stellung Zwinglis zum Schiedsgericht
nicht sagen.

Neben dem Schiedsgericht tritt seit der Mitte des 15. Jahrhunderts immer
mehr die Tagsatzung als Mittlerin auf und zwar vor allem in Konflikten, die

zufolge ihrer Schärfe und Tragweite oder, weil sämtliche Orte der
Eidgenossenschaft aktiv daran beteiligt waren, eine besondere Behandlungs-
weise erforderten und zu „gemeineidgenössischen" Angelegenheiten
gestempelt wurden. Es sind dies besonders die Religionsstreitigkeiten3. So

ist auch die Reformation bald eine Sache geworden, die von der Tagsatzung
behandelt wurde.

Es ist nun allerdings fast unmöglich, etwas über die Bedeutung der

Tagsatzung für Zwingli auszusagen, denn nirgends äußert er sich über sie.

Wir müssen auch hier annehmen, daß sich seine Meinung von der der

Allgemeinheit nicht sonderlich unterschieden hat. Nirgends ficht er die

Tagsatzung an. In allen Schriften an sie redet er ehrerbietig von den versammelten

Boten4. Über die Tagsatzungsboten, die oft die führenden Politiker
der einzelnen Orte waren, konnte Zwingli an die einzelnen Orte gelangen.
Sie suchte er daher in seinen Schriften und den Instruktionen, die er für die

Zürcher Gesandten ausarbeiten half, zu überzeugen. Die Tagsatzung war
der Ort, wo man miteinander reden konnte, oft reden mußte, der Ort der

Information. Ihre tatsächliche Macht aber scheint Zwingli nicht sehr hoch

1 Emil Usteri : „Das öffentlich-rechtliche Schiedsgericht in der schweizerischen Eidgenossenschaft

des 13.-15. Jahrhunderts." Ein Beitrag zur Institutionengeschichte und zum Völkerrecht.
Zürich 1925. 7.Kapitel: Das „eidgenössische Recht" S. 282-316; spez. S. 294/95.

2 Straub: Zürich und die Bewährung, S. 167fr.
3 Usteri : Schiedsgericht. S. 293 ff.
4 Jacob Wackernagel : Die staatenbündische Struktur der Schweizerischen Eidgenossenschaft

vor 1848. Beiträge zur bernischen und schweizerischen Rechts- und Verfassungsgeschichte,
hg. Archiv des historischen Vereins des Kantons Bern, XLIV. Band, (Festschrift Hermann
Rennefahrt) Bern 1958. S. 652: „Die aus Vertretern der Orte bestehende eidgenössische
Tagsatzung war nicht etwa ein Bundesorgan und Träger eines eigenen Bundeswillens, sondern war,
wie immer wieder betont wird, ein Gesandtenkongreß, dem es oblag, für jedes eidgenössische
Geschäft eine Willenseinigung zwischen den Orten herbeizuführen". Über die Tagsatzung im

allgemeinen: Robert Joos: Die Entstehung und rechtliche Ausgestaltung der Eidgenössischen
Tagsatzung bis zur Reformation, Zürcher Diss. Schaffhausen 1925.



zu veranschlagen, schreibt er doch an die Glarner über einen Tagsatzungsabschied

* : Des abscheids halb habe ghein abscheid me krafft denn das man inn möge

von einem tag an den andren abtun, ja, unser Eydgnossen brechind offt die abscheid,
die man ab tagen bringe, so sy heimkömind2.

Der Einflußbereich der Tagsatzung war allerdings durch die Bünde
begrenzt. Diese konnten ihr gegenüber geltend gemacht werden, falls man
glaubte, daß etwas von ihr behandelt werde, was nicht in ihre Kompetenz
gehöre, für Zürich zum Beispiel die Glaubenssachen3. Obwohl Zwingli die

Eidgenossenschaft in hohem Maße als Ganzes empfunden hat, besitzt die

Tagsatzung für ihn nicht die Bedeutung einer übergeordneten Regierungsstelle.

So beschaffen, hätten sie einerseits die Bünde, die Zwingli anerkannte
und die die Rechte der einzelnen Orte gewährleisteten, nicht zugelassen, und
andererseits ist eine zentrale Führung für Zwinglis Pläne gar nicht
notwendig, denn wenn überall dem Evangelium nachgelebt worden wäre,
hätte man sich ohnehin verstanden4. Eine Art Zentralisation allerdings
scheint Zwingli in seiner Schrift Was Zürich und Bern not ze betrachten

sye vorzuschlagen. Hier aber haben wir es mit einer Strafe gegenüber den
katholischen Orten zu tun, die zwangsläufig auf eine Zentralisation hinausläuft,

doch werden die Rechte der Zürich und Bern treu bleibenden Orte
nirgends beschnitten. Dem könnte man wohl den dritten Artikel des vierten
Paragraphen entgegenhalten5, wo Zwingli vorschlägt, vor allen Orten nur
Basel und Konstanz ein gewisses Mitspracherecht einzuräumen6. Dieser
Artikel bezieht sich jedoch nur auf die zukünftige Außenpolitik, und hierin
hatten sich die beiden Städte in ihren eidgenössischen Bünden Bündnisfreiheit

ausbedungen, die allerdings nicht zum Schaden der Eidgenossenschaft

mißbraucht werden durfte. Zwingli glaubt nun aber, gerade mit diesen

Bündnissen der Eidgenossenschaft zu nützen. Im übrigen war ja der Hes-

1 Vgl. dazu Z IX 550, Anm. 2.

2ZIX 552,9fr.
3 von Muralt: Badener Disputation, S. 61.
4 Vgl. EAIVibS. io43IV2ff.
5 z.B. Sigmund Widmer: Zwinglis Schrift: „Was Zürich und Bern not zc betrachten sye im

fünförtigen handel", Zwingliana, Bd. VIII, Zürich 1948, S. 549fr.
6 EA IV 1 b S. 1044 IV 3. : Sy sollend ouch sehen (Zürich und Bern), daß sy sich fast gegen (mit :

Idiotikon Bd. II Sp. 141 3-ß) den tißeren wol gelegnen stetten verbindind und fründint, one alle Ort,
usgenomen Basel und Costenz; die Zw0 sollend sy für ander nebend inen haryn lassen gon, doch daß sy des hofes

sygind, aber nit der herr... (Die Wendung/ar ander läßt sich nicht eindeutig erklären. Es w-äre sowohl
die Bedeutung von „vor" (Id. II Sp. 954 3.) möglich, was dann bedeuten würde, daß Basel und
Konstanz ganz allgemein zu bevorzugen seien, als auch die von „anstatt", im Sinne von
Stellvertretung (Id. II Sp. 955 4.), was sich dann - an und für sich dem Text entsprechender - auf die
abzuschließenden Bündnisse beziehen würde und demzufolge heißt, daß diese beiden Orte
stellvertretend für alle andern, in die Bünde einzubeziehen seien).

93



sische Verstand auch nur von zwei eidgenössischen Orten abgeschlossen
worden. Zugegeben werden muß natürlich, daß die andern Orte in ihrer
Außenpolitik ziemlich stark gebunden gewesen wären, falls Zwinglis Pläne

Erfolg gehabt hätten. Trotzdem nimmt ihnen Zwingli nichts, worauf sie

hätten Anspruch erheben können. Ihre inneneidgenössischen Rechte werden
ihnen überdies garantiert1.

Wenn auch manches in dieser Schrift, im richtigen Licht besehen,

Zwinglis Vorstellung von der geeinten Eidgenossenschaft keineswegs
Abbruch tut, so wäre es allerdings ebenso falsch, wollte man ihr jeglichen Zug
zur Zentralisation absprechen. Er ist allerdings nicht nur dieser Zwingli-
Schrift eigen, sondern tauchte schon viel früher immer wieder in der

eidgenössischen Geschichte auf2. Auch hier haben wir es letztlich nicht mit
einem original Zwinglischen Vorschlag zu tun. Es will uns scheinen, daß

in der Reformation überhaupt nochmals zu einem Teil der Kampf um die

gerechte Verteilung der Machtbefugnisse in der Eidgenossenschaft geführt
wurde, nachdem im Stanserverkommnis ein erster Vorstoß der Städte, der

auf eine Veränderung der Verhältnisse zu ihren Gunsten abzielte, von den

Ländern abgewehrt werden konnte3.
Ganz kurz sei zum Abschluss noch auf den Krieg als einem Mittel, die

Ordnung aufrecht zu erhalten, eingetreten. Ausführlich spricht Zwingli
darüber in einer Predigt über das 3.Kapitel des Lukas-Evangeliums. Er
redet darin von der Obrigkeit, der es obliege, die Feinde der Frommen zu

bekämpfen. Diese Feinde sind nirgends näher bezeichnet, doch ist unschwer

zu erkennen, daß er vor allem an Gegner im Innern einer Gemeinschaft
denkt. Ihrer muß man sich erwehren. Zwingli begründet das folgendermaßen:

„Nehmen wir an, daß schon die Freveltaten von vielen Leuten in

großer Fülle hervorwachsen, daß die Gefahr besteht, daß die Wahrheit und

die ganze Gerechtigkeit ausgelöscht, daß die Religion verfolgt, daß der

Aberglaube von jenen eingeführt wird, wenn wir nicht widerstehen; fordert
da nicht schon der Ruhm Gottes und die Nächstenliebe, daß wir auch unter

Lebensgefahr jenen widerstehen und die Wahrheit und den Ruhm Gottes

unversehrt erhalten sollen. Doch dies ist ohne Waffen nicht möglich, was

wohl niemand bezweifelt. Kein Frommer, glaube ich, wird verneinen, daß

dies folglich ein gerechter Krieg ist, wenn auch der Krieg anders ausfallen

'EAIVibS. 1043III. 4.
2 Siehe Oechsli: Benennungen II S. 107fr. und S. 142; Kopp: Mehrheitsprinzip, S. 26ff.
3 Hiefür wäre eine spezielle Untersuchung über die Beziehungen zwischen Städten und

Ländern nach dem Stanserverkommnis notwendig.

94



mag, als wir annehmen..."1 Alles zielt also darauf ab, die Ordnung im
Innern aufrecht zu erhalten2. Diese innere Ordnung und der Glauben3 ist
nach mittelalterlichem Recht durchaus zu erhalten, wenn nötig auch mit
dem Schwert. Auch die Kirchenväter, so Augustin, an den sich Zwingli in
dieser Predigt vorzüglich zu halten scheint4, haben das anerkannt, besonders

auch Thomas von Aquin5. Wenn nun Zwingli die zu erhaltende innere

Ordnung so betont, könnten wir auch gerade daraus erkennen, wie Zwingli
just deshalb, weil er Krieg führt, in der Eidgenossenschaft eine Einheit mit
einer im wesentlichen für alle gleich geltenden Gerechtigkeit anerkennt.

Gegen alle anderen Feinde hat ja Zwingli keinesfalls einen Angriffskrieg
führen wollen, es sei denn, Zürich und das Evangelium wären dadurch
bedroht gewesen6. Allerdings müßte, um diese Frage eindeutig zu klären,
eine L'ntersuchung des Kriegsrechts unternommen werden, insbesondere
dessen Bedeutung zur Erhaltung der inneren Ordnung, wobei der Einfluß
des Kirchenrechts besonders zu berücksichtigen wäre.

1 S VI I 564: Ponamus iam conscelerationem niultoriim sie abundare, ul periculiiiu sit feritale»! et

omne»! iitstitiani extingili, religione»! exagìtarì, siiperstitionem ingerì ab illis si nemo résistât, an non iam
gloria dei diaritatisqiie ratio exigit, ut etiam cum vitae periculo Ulis resistanius, et veritatem ac gloriam dei

asseramtis Sed haec sine armis fieri non posse quis est qui ignore t Hoc ergo bellum esse instimi, quo illud
agilur, nemo pitto pius negabit, utcìinque aliter cadat belli eventits quam nos putaver'miiis...

2 Aus diesem 3. Lukas-Kapitel z.B. S VI I 562: Sine ordine magìstratiiuiii justifia publica
conservar! neqitaqtiam potest, nec lilla respublica tranquilla consistere.

3 z.B. S VII 565; 274.
4 Vgl. Heinrich Karpp: Die Stellung der Alten Kirche zu Kriegsdienst und Krieg. Evangelische

Theologie, 17. Jg., (N.F. 12. Jg.) München 1957. S. 511fr. Übrigens hat auch Augustin die Dona-
tisten, die als Haeretiker Feinde der innerstaatlichen Ordnung waren, mit Gewalt bekämpft.
Vgl. Joan D. Tooke: The just war in Aquinas and Grotius, London 1965. S. 12.

5 Vgl. Harry Gmür: Thomas von Aquino und der Krieg. Beiträge zur Kulturgeschichte des

Mittelalters und der Renaissance, Bd. 51, Leipzig und Berlin 1933. S. 13, S. 75.
6 Der Glaubenskrieg ist von Thomas von Aquin als gerecht betrachtet worden, Gmür:

Thomas, S. 25.

95



Schlußbetrachtung

Unsere Einzeluntersuchungen haben alle deutlich erkennen lassen, daß

Zwingli die Eidgenossenschaft als eine organisch gewachsene Ordnung
verstanden hat, deren Fundamente er in der langen gemeinsamen Tradition
und vor allem im einst von den Alten Eidgenossen gelebten rechten Glauben
zu erkennen glaubte. Als Quellen von Zwinglis Verständnis der Eidgenossenschaft

lassen sich denn auch das Evangelium und die eidgenössische
Geschichte, diese allerdings präfiguriert in der Geschichte des Volkes Israel
im Alten Testament, leicht aufzeigen; dazu tritt als dritte freilich noch der

Humanismus.

Zwingli erkannte, daß man in der Eidgenossenschaft im Laufe der Zeit
vom rechten Glauben abgewichen war und der Eigennutz ihre Institutionen
verdorben hatte. Er erwartete ihren Untergang, es sei denn, es gelinge, den

Weg zurück zum reinen Glauben zu finden. Diesen Glauben mußte nach

Zwinglis Überzeugung ein Gemeinwesen jedem seiner Angehörigen durch
die Gewährleistung einer freien und unverfälschten Verkündigung des

Evangeliums ermöglichen. Nur ein Gemeinwesen, in dem der reine Glauben
verkündet wird und dessen Recht sich nach der göttlichen Gerechtigkeit
richtet, steht unter dem Schutz Gottes und gedeiht, und nur dessen

Institutionen sind gesund. Nun aber ließ sich Zwingli bei seinen Gedanken
über den guten Staat nicht allein von der Bibel leiten. Der Reformator

Zwingli hat den Humanismus seiner Anfänge nicht verleugnet: Er hielt
sich auch an die antiken Staatstheoretiker. Das glaubte er tun zu dürfen, weil

er wußte, daß Gott in seiner umfassenden Güte auch die Heiden hat ewige
Werte erkennen lassen. Wie hätte er sonst auf Griechen und Römer hören
können, die weder am alten noch am neuen Bunde teilhatten? Daß die

antike Staatslehre gemäßigten Lösungen den Vorzug gibt, mag Zwingli mit
davor bewahrt haben, als Revolutionär aufzutreten. Von relativ geringer
Bedeutung für Zwinglis Auffassung der Eidgenossenschaft ist die
Schweizergeschichte im Sinne einer historisch-antiquarischen Kenntnis der

Vergangenheit gewesen. Dennoch - oder vielleicht sogar eben deshalb - war
er von einem starken und unablässigen Gefühl für die besondere Existenz
und Einheit der Eidgenossenschaft durchdrungen. Wie die biblische
Geschichte, so wurde für Zwingli auch die Schweizergeschichte zum
Erziehungsmittel, insofern an ihr gezeigt werden kann, was Gehorsam oder
Ungehorsam vor Gott zur Folge hat.

96



Von dieser dreifachen Grundlage des Evangeliums, des Humanismus
und der Tradition aus setzte sich Zwingli mit der politischen Realität der

Eidgenossenschaft auseinander und schuf damit ein klares Bild von einem
reformierten humanistischen Gemeinwesen. Er steht damit am Beginn
einer spezifisch zürcherischen Denktradition, zu dessen Exponenten -
neben Zwingli - Heinrich Bullinger und Josias Simler zu zählen sind1.

Die immer wieder gestellte Frage, ob Zwinglis Bild von der Eidgenossenschaft

der Realität entsprochen habe - die Frage nach dem Realismus seiner
Politik lassen wir außer acht -, wird bejahen oder als möglich verstehen

können, wer Zwinglis Verständnis des Evangeliums als richtig anerkennt
oder in der Lage ist, es mindestens als eine Möglichkeit gelten zu lassen.

Kein Zweifel hingegen sollte nach dieser Untersuchung mehr darüber
bestehen, daß Zwingli stets als überzeugter Eidgenosse zu handeln glaubte
und das Beste für die Eidgenossenschaft zum Ziele hatte.

1 Über Heinrich Bullingers Rechts- und Staatsdenken fehlt bisher eine Untersuchung. Über
Josias Simler siehe inskünftig die gründliche Untersuchung von Hans Schäppi : Josias Simlers
Rechts- und Staatsgedanke.

97



Quellen- und Literaturverzeichnis

Ungedruckte Quellen

Staatsarchiv Zürich (zitiert StAZ)

B VI 249 Zürcher Ratsbuch.
C I Nr. 316, Nr. 317 Zürich Stadt und Land.
E 1 30, 78 Meilen Pfrundakten.
EI j.i, Zwingli Schriften: Autographen 1510-15 31.

Zentralbibliothek Züricli

Ms Carl 185 Sermones populäres ac vulgares H.(ulrichi) Z.(winglii) ex propheta
Esaia, quos Leo Jude ex ore eius non parva diligentia excepit atque
collegit. (Handschrift von Heinrich Buchmann).

Ms Car 1185 a Sermones vulgares ac populäres H. Z. ex propheta Hicremia quos quidam
Studiosus et pius ex ore eius excerpsit conscripsitque. (Handschrift von
Heinrich Buchmann).

Ms Car II 181 Schriften Ulrich Zwinglis.
Annota(ta) in Matheum
Evangelium Marci
Annotationes in Joannem

Glossen und Kommentare Zwinglis ~//:

Augustinus Divi Aurelii Augustini Hipponensis episcopi de Civitate dei. Basel,

(III L no) Adam Petri, 1515.
Cicero Marcus Tullius Tullius de offieiis cum commentariis Petri Marsi eiusque recognitione et

(Ink. K 185 a) additionibus. Paris, Georg Wolff und Thielmann Kerver, 1498.

Josephus Flavius Josephus de Antiquitatibus ac de bello Judaico. Latine per Rufinum.
(Ink. K 156) Venedig, Albertinus Vercellensis, 1499.

Die Glossen und Kommentare Zwinglis zu diesen Werken sind zum Teil ediert in dem noch
nicht vollständig erschienenen Bd. XII der Zwingliausgabe des Zwinglivercins.

Gedruckte Quellen

Abschiede, die Eidgenössischen, aus dem Zeitraum von 1521 bis 1532, bearbeitet von Johannes
Strickler. Der Amtlichen Abschiedsammlung Bd. IV, Abt. ia und ib, Brugg 1873 und
Zürich 1876 (zitiert EA).

Acta concila Constantiensis, Bd. II, hg. in Verbindung mit Johannes Hollensteiner von Heinrich
Finke, Münster i.W. 1923.

Aristoteles, Aufzeichnungen zur Staatstheorie: Übers. Walter Siegfried, Köln 1967.

d



Bullinger Heinrich, Reformationsgcschichtc, 3 Bde., hg. von J. J. Hottinger und II. H. Vögeli,
Frauenfeld 1838-1840. Registerband von Willy Wuhrmann, Zürich 1913.

Cicero Marcus Tullius, De offieiis liberi III, hg. Karl Büchner, Zürich und Stuttgart 1964.
2. Auflage.

Etterlin Petermann, Kronica von der loblichen Eydtgnoschafft, ir harkommen und sust seltzam
strittenn und geschichten, bearb. Eugen Gruber in: Qucllenwerk zur Entstehung der
Schweizerischen Eidgenossenschaft, Abteilung III, Chroniken und Dichtungen, Bd. 3, hg.
Allgemeine Geschichtsforschende Gesellschaft der Schweiz, Aarau 1965.

Von Flüe Nikolaus: Durrer Robert, Bruder Klaus, Die ältesten Quellen über den seligen Nikolaus

von Flüe, sein Leben und sein Einfluß, 2 Bde., Sarnen 1917-21.
Glarean Henricus, Helvetia Descriptio Panegyricum, hg. u. übers. Werner Näf, St. Gallen 1948.
Glarean Henricus, Carmen de pugna Confoederatorum Helvetiae commissa in Naefels; hg.

K. Müller und H. Keller; Jahrbuch des Flistorischen Vereins des Kantons Glarus, Nr. 53,
Glarus 1949.

Kessler Johannes, Sabbata, hg. unter Mitwirkung von Emil Egli und Rudolf Schoch vom Histo¬
rischen Verein des Kantons St.Gallen, St.Gallen 1902.

Platter Thomas, Historia vitae Thomac Piateti quam ipse describerc coepit \n. 1572. 28. Januarii,
et 16. diebus absolvit. In: Miscellanea Tigurina, III.Theil. II.Ausgabe, Zürich 1724.

Schilling Diebold, Chronik des Luzerner Diebold Schilling, bearb.: Robert Durrer und Paul

Hilber, Genf 1932.
Stumpf Johann, Gemeiner loblicher Eydgnoschafft Stetten, Landen und Völckeren Chronick

wirdiger thaaten beschreybung, Zürich 1547.
Vadian Joachim von Watt, Chronik der Äbte des Klosters St.Gallen, in: Deutsche Historische

Schriften, hg.: Ernst Götzinger, Bd. I, St.Gallen 1875.
Volkslieder: Liliencron Rochus von, Die historischen Volkslieder der Deutschen vom 13. bis

16. Jahrhundert. 4 Bde., Leipzig 1865.

Zwingli Huldreich, Werke, hg. von Melchior Schuler und Johannes Schulthess, 10 Bde., Zürich
1828-1842, 1867 (zitiert S, Band- und Seitenzahl).

Zwingli Huldreich, Sämtliche Werke, unter Mitwirkung des Zwinglivcreins hg. von Emil
Egli, Georg Finsler, Walther Köhler, Oskar Farner, Fritz Blanke, Leonhard von Muralt,
Edw-in Künzli, Rudolf Pfister, Joachim Staedtke, Fritz Büßer, Bde. iff., Berlin 1905, Leipzig
1908-1935, Zürich 1959fr. (zitiert Z, Band-, Seitenzahl und Zeile).

Zwingli Huldrych, Hauptschriften, bearb. u. hg. von Fritz Blanke, Oskar Farncr, Oskar Frei,
Rudolf Pfister, Bde. iff., Zürich 1940fr. (zitiert HS, Band- und Seitenzahl).

Zwingli Huldrych, Briefe 1512-1526. Übers. Oskar Farncr, 2 Bde., Zürich 1918/20.

Zwingli Huldrych, Predigten zu den Evangelien Matthäus, Markus und Johannes, hg. u. ausgew. :

Oskar Farner, Zürich 1957.
Zwingli Huldrych, Predigten, Aus Zwinglis Predigten zu Jesaja und Jeremia. Unbekannte

Nachschriften, Ausgew. u. bearb.: Oskar Farner, Zürich 1957.
Zwinglis „Jesaja-Erklärungen" vom 15.Juli 1929 und „Jcremia-Erklärungen" vom n.März
1531, in Z XIV, S. 5-14 und S. 417-425 wurden im Wintersemester 1966/67 für ein Seminar
Professor Leonhard von Muralts von Berta Hiestand übersetzt. Wir haben uns in dieser
Arbeit auf diese glänzenden Übersetzungen gestützt.

Darstellungen

Angermeier Heinz, Die Vorstellung des gemeinen Mannes von Staat und Reich im deutschen

Bauernkrieg. Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, Bd. 53, Wiesbaden
1966. S. 329-343.

Bader Karl Siegfried, Der deutsche Südwesten in seiner territorialstaatlichen Entwicklung,
Stuttgart 1950.

Bader Karl Siegfried: Dorfgenossenschaft und Dorfgemeinde, Bd. II, Weimar 1962.

99



Bcurle Elsa, Der politische Kampf um die religiöse Einheit der Eidgenossen 15 20-15 27, Ein

Beitrag zu Zwinglis Staatspolitik, Diss. Zürich, Linz a.D. 1920.
Brunner Otto, Adeliges Landleben und europäischer Geist (Leben und Werk Wolf Helmhards

von Hohberg 1612-1688), Salzburg 1949.
Brunner Otto, Land und Herrschaft, Grundtragen der territorialen Verfassungsgeschichte

Österreichs im Mittelalter, 5. Auflage, Wien 1965.
Büßer Fritz : Das katholische Zwinglibild. Von der Reformation bis zur Gegenwart. Zürich und

Stuttgart 1968.
Büßer Fritz: Das Zwinglibild von Emil Egli bis Fritz Blanke, Neue Zürcher Zeitung, 3. Januar

1969. Abendausgabe Nr. 4.
Burckhardt Jacob: Die Kultur der Renaissance in Italien. Wien 1934.
Carr Edward Hallett: Was ist Geschichte? Urban Bücher Bd. 67, Suttgart, Berlin, Köln, Mainz

1963.
Dickmann Fritz, Das Problem der Gleichberechtigung der Konfessionen im Reich im 16. und

17. Jahrhundert. Historische Zeitschrift, Bd. 201, München 1965. S. 265-305.
Dierauer Johannes, Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft, 3. Bd., Gotha 1907.
Dreske Otto, Zwingli und das Naturrecht, Flalle a.d.S. 1911.
Dreyfuß Heinrich, Die Entwicklung eines politischen Gemeinsinns in der Schweizerischen Eid¬

genossenschaft und der Politiker Ulrich Zwingli. Zeitschrift für Schweizer Geschichte 1926,

Zürich 1926. S. 61-126 und S. 145-193.
Edelmann Heinrich, Geschichte der Landschaft Toggenburg, Lichtensteig 1956.

E^gli Emil, Zur Erinnerung an Zwinglis Nachfolger Heinrich Bullinger geboren 1504 (Akade¬

mischer Rathausvortrag am 7. Januar 1904). Zwingliana, Bd. I, Zürich 1904, S. 419-437.
Elsener Ferdinand, zur Geschichte des Majoritätsprinzips (Pars maior und Pars sanior), insbe¬

sondere nach schw-eizerischen Quellen. Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte,

73. Bd., Kanonistische Abteilung XLII, Weimar 1956, S. 73-116 und 560-570.
Ernst Fritz, Wilhelm Teil, Blätter aus seiner Ruhmesgeschichte, Zürich 1936.
Escher Hermann, Die Glaubensparteien in der Eidgenossenschaft und ihre Beziehungen zum

Auslande, vornehmlich zum Hause Habsburg und zu den deutschen Protestanten, 1527 bis

1531, Frauenfeld 1882.
Escher Hermann, Ein verschwundener und wieder zum Vorschein gekommener Brief Zwinglis.

Zwingliana, Bd. IV, Zürich 1924. S. 225-231.
Escher Hermann, Zwingli als Staatsmann, Zwingliana, Bd. V, Zürich 1931. S. 297-317.
Farner Alfred, Die Lehre von Kirche und Staat bei Zwingli, Tübingen 1930.
Feller Richard, Von der Alten Eidgenossenschaft, Rektoratsrede 1937, Bern 1938.

Flückiger Felix, Geschichte des Naturrechtes, Bd. I: Altertum und Frühmittelalter, Zollikon-
Zürich 1954.

Fueter Eduard, Der Anteil der Eidgenossenschaft an der Wahl Karls V., Basler Diss., Basel 1899.

Furrer Konrad, Geschichte der Kirche und Gemeinde St.Peter Zürich, Zürich 1906.
Gasser Adolf, Entstehung und Ausbildung der Landeshoheit im Gebiete der Schweizerischen

Eidgenossenschaft, Ein Beitrag zur Verfassungsgeschichte des deutschen Mittelalters, Aarau

und Leipzig 1930.
Gierke Otto von, Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschaft, 4 Bde., Berlin 1868-1913.
Gmür Harry, Thomas von Aquino und der Krieg. Beiträge zur Kulturgeschichte des Mittel¬

alters und der Renaissance, Bd. 51, Leipzig und Berlin 1933.
Greyerz Hans von, Nation und Geschichte im bernischen Denken; vom Beitrag Berns zum

schweizerischen Geschichts- und Nationalbewußtsein. Festschrift zur Gedenkfeier des

sechshundertsten Jahrestages des Eintritts Berns in den ewigen Bund der Eidgenossen,
Bern 1953.

Gropengießer Fritz, Wilhelm Teil in der schweizerischen Geschichtsschreibung, Athenaeums-

Schriften, Heft 5, Zürich 1940.
Guyer Paul, Verfassungszustände der Stadt Zürich im 16., 17. und 18. Jahrhundert, Zürich 1945-

Haas Martin, Zwingli und der Erste Kappelerkrieg, Zürcher Diss., Zürich 1965.



Hauser Albert, Das eidgenössische Nationalbewußtsein (Sein Werden und Wandel), Zürich und
Leipzig 1941.

Hauswirth René, Landgraf Philipp von Hessen und Zw-ingli, Voraussetzungen und Geschichte
der politischen Beziehungen zwischen Hessen, Straßburg, Konstanz, Ulrich von Württemberg

und reformierten Eidgenossen, 15 26-1531. Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte,
Tübingen und Basel 1969.

Hinschius Paul, Das Kirchenrecht der Katholiken und Protestanten in Deutschland; Bd. 111:

System des katholischen Kirchenrechts, Berlin 1883.
Huber Peter, Annahme und Durchführung der Reformation auf der Zürcher Landschaft in den

Jahren 1519-1530; Zürcher Diss. 1969 (Manuskript).
Joos Robert, Die Entstehung und rechtliche Ausgestaltung der Eidgenössischen Tagsatzung bis

zur Reformation, Zürcher Diss., Schaffhausen 1925.
Karpp Heinrich, Die Stellung der Alten Kirche zu Kriegsdienst und Krieg. Evangelische Theologie,

17. Jg. (N.F. 12. Jg.) München 1957. S. 496-515.
Keim Carl Theodor, Die Reformation der Reichsstadt Ulm, Stuttgart 1851.
Kern Fritz, Recht und Verfassung im Mittelalter. Unveränderter repragrafischer Nachdruck der

Ausgabe Tübingen 1952; Darmstadt 1965.

Kirchhoff Alfred, Zur Verständigung über die Begriffe Nation und Nationalität, Halle a. S. 1905.
Köhler Walther, Huldrych Zwinglis Bibliothek, Neujahrsblatt auf das Jahr 1921 zum Besten des

Waisenhauses in Zürich. 84. Stück, Zürich 1921.
Köhler Walther, Das Buch der Reformation Huldrych Zwinglis, von ihm selbst und gleich¬

zeitigen Quellen erzählt. München 1926.
Köhler Walther, Huldrych Zwingli und das Reich. Die Welt als Geschichte, Bd. VI, Stuttgart

1940, S. 1-14.
Köhler Walther, Fluldrych Zwingli, Leipzig 1943.
Kopp Max, Die Geltung des Mehrheitsprinzips in eidgenössischen Angelegenheiten vom 13.

Jahrhundert bis 1848 in seiner Bedeutung für die Alte Eidgenossenschaft, Berner Diss.,
Winterthur 1959.

Kreßner Helmut, Schweizer Ursprünge des anglikanischen Staatskirchentums, S. 14-44: Das

politisch-kirchliche System Ulrich Zwinglis. Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte,

Nr. 170, 59. Jg., Gütersloh 1953.
Locher Gottfried W., Die evangelische Stellung der Reformatoren zum öffentlichen Leben, in:

Kirchliche Zeitfragen, Heft 26, Zürich 1950.
Locher Gottfried W., Die Theologie Huldrych Zwinglis im Lichte seiner Christologie. I.Teil :

Die Gotteslehre, Zürich 1952.
Locher Gottfried W., Das Geschichtsbild Huldrych Zwinglis. Vortrag vor der Antiquarischen

Gesellschaft in Zürich am 20.Februar 1953, in: Theologische Zeitschrift, hg. Theologische
Fakultät der Universität Basel, 9. Jg., Basel 1953, S. 275-302.

Locher Gottfried W., Huldrvch Zwinglis Botschaft, Zwingliana, Bd. X, Zürich 1958.
Mesnard Pierre, L'essor de la philosophie politique au XVIe siècle, Paris 1938.
Meyer Bruno, Weißes Buch und Wilhelm Tell, Weinfelden 1963.
Meyer Helmut, Die Vorgeschichte des Zweiten Kappelerkrieges, Zürcher Diss. 1968 (zitiert nach

dem Manuskript).
Meyer von Knonau Gerold, Die Schweizerischen historischen Volkslieder des fünfzehnten

Jahrhunderts, Vortrag vom 10. II. 1870, Zürich 1870.
Michels Robert, Der Patriotismus. Prolegomena zu seiner soziologischen Analyse, München und

Leipzig 1929.
Moeller Bernd, Reichsstadt und Reformation, Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte,

Nr. 180, Jg. 69, Gütersloh 1962.
Mommsen Karl, Eidgenossen, Kaiser und Reich; Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,

Bd. 72, Basel und Stuttgart 1958.
Mommsen Karl, Bodins Souveränitätslehre und die Exemption der Eidgenossenschaft, in:



Discordia Concors, Festgabe für Edgar Bonjour, Bd. II, Basel und Stuttgart 1968. S. 433
bis 448.

Mörikofer Johann Caspar, Ulrich Zwingli, 2 Bd.e, Leipzig 1867 und 1869.
Müller Hans, Der Geschichtsschreiber Johann Stumpf. Eine Untersuchung über sein Weltbild.

Schweizer Studien zur Geschichtswissenschaft, neue Folge Bd. 8, hg. R. Feller, K. Meyer,
L. von Muralt, H. Nabholz, Zürich 1945.

Muralt Leonhard von. Die Badener Disputation 1526, Quellen und Abhandlungen zur Schwei¬
zerischen Reformationsgcschichte, Leipzig 1926.

Muralt Leonhard von, Stadtgemeinde und Reformation, Zeitschrift für Schweizerische Ge¬

schichte, Bd. 10, Zürich 1930. S. 349-384.
Muralt Leonhard von, Zwingli und die Abtei St.Gallen, in: Festgabe Hans von Greyerz zum

sechzigsten Geburtstag am 5.April 1967, Bern 1967, S. 295-318.
Muralt Leonhard von, Zum Problem der Theokratie bei Zwingli, in: Discordia Concors, Fest¬

gabe für Edgar Bonjour zu seinem siebzigsten Geburtstag am 21. August 1968, Bd. 2, Basel

und Stuttgart 1968, S. 367-390.
Nabholz I lans, Der Zusammenhang der eidgenössischen Bünde mit der gleichzeitigen deutschen

Bündnispolitik. Festgabe für Gerold Meyer von Knonau, Zürich 1913. S. 261-284.
Nabholz Hans, Föderalismus und Zentralismus in der eidgenössischen Verfassung vor 1798,

Politisches Jahrbuch der schweizerischen Eidgenossenschaft, 30. Jg. 1916, Bern 1917.
S. 155-213.

Nabholz Hans, Der Kampf um den zentralistischen Gedanken in der eidgenössischen Verfassung
1291-1848, Vortrag, Zürich 1918.

Nabholz Flans, Der politische Staat, in: Vom Wesen der Eidgenossenschaft, Ansprachen, ge¬

halten an der akademischen Feier „650 Jahre Eidgenossenschaft" am 21. Juni 1941, Zürich

1941. S. 5-13.
Näf Werner, Die Schweiz in Europa, Bern 1938.
Oechsli Wilhelm, Orte und Zugewandte, Jahrbuch für Schweizerische Geschichte, Bd. 13,

Zürich 1888.

Oechsli Wilhelm, Die Beziehungen der schweizerischen Eidgenossenschaft zum Reiche bis zum

Schwabenkrieg. Politisches Jahrbuch der Schweizerischen Eidgenossenschaft. 5.Jg., Bern

1890. S. 302-616.
Oechsli Wilhelm, Zwingli als politischer Theoretiker, in : Turicensia, Beiträge zur zürcherischen

Geschichte, Zürich 1891, S. 87-113.
Oechsli Wilhelm, Die Benennungen der Alten Eidgenossenschaft und ihrer Glieder, Jahrbuch

für Schweizerische Geschichte, Bd. 41 (S. 5iff.) und 42, (S. 87fr.), Zürich 1916/1917.
Oechsli Wilhelm, Zwingli als Staatsmann, in: Ulrich Zwingli. Zum Gedächtnis der Zürchef

Reformation 1519-1919, Zürich 1919. Sp. 75-200.
Pollet Jacques V. Huldrych Zwingli et la Réforme en Suisse, Paris 1963.
Pfister Rudolf, Die Seligkeit erwählter Heiden bei Zwingli. Eine Untersuchung zu seiner Theologie,

Zürcher Habil., Biel 1952.
Rother Siegfried, Die religiösen und geistigen Grundlagen der Politik Huldrych Zwinglis, Fr-

langer Abhandlungen zur mittleren und neueren Geschichte. N.F. 7, Erlangen 1956.

Schaufelberger Walter, Der Alte Schweizer und sein Krieg, Zürcher Diss., Zürich 1952.
Schäppi Hans, Josias Simlers Rechts- und Staatsgedanke. Ein Beitrag zum reformierten Staats¬

denken im 16. Jahrhundert. Zürcher Diss. 1969 (Manuskript).
Schlesinger Walter, Herrschaft und Gefolgschaft in der germanisch-deutschen Verfassungs¬

geschichte. Flistorische Zeitschrift, Bd. 176, München 1953. S. 225-275.
Schlesinger Walter, Beiträge zur deutschen Verfassungsgeschichte des Mittelalters, Bd. IL,

Göttingen 1963.
Schmid Heinrich, Zwinglis Lehre von der göttlichen und menschlichen Gerechtigkeit, Zürcher

Diss., Zürich 1959.
Schnabel Franz, Deutschlands geschichtliche Quellen und Darstellungen in der Neuzeit, Erster

Teil: Das Zeitalter der Reformation 1500-1550, Leipzig und Berlin 1931.

102



Sidler Viktor, Wechselwirkungen zwischen Theater und Geschichte untersucht anhand des
schweizerischen Theaters vor Beginn der Reformation, Zürcher Diss. [Manuskript].

Sigrist Hans, Reichsreform und Schwabenkrieg. Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte,
Bd. V, Aarau 1947. S. 114-141.

Sigrist Hans, Zur Interpretation des Basler Friedens von 1499. Schweizer Beiträge zur All¬
gemeinen Geschichte, Bd. VII, Aarau 1949. S. 153-155.

Skalweit Stephan, Reich und Reformation, Berlin 1967.

Spillmann Kurt, Zwingli und die zürcherische Politik gegenüber der \btei St.Gallen, Zürcher
Diss., in: Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte, hg. I listorischer Verein des Kantons
St.Gallen, Bd. 44, St.Gallen 1965.

Spillmann Kurt, Zwingli und Zürich nach dem Ersten Landfrieden, Zwingliana Bd. XII.
Zürich 1965 S. 254-280; 1966 S. 309-329.

Steiner Adolf Alois, Legitimität und Demokratie im alten Stande Zug, Zürcher Diss., Stans i960.
Straub Franz, Zürich und die Bewährung des Ersten Landfriedens, Zürcher Diss. 1968 (zitiert

nach dem Manuskript).
Stricker Hans, Die Selbstdarstellung des Schweizers im Drama des 16. Jahrhundert, Berner Diss.,

in: Sprache und Dichtung N.F. Bd. VII. Bern 1961.
Tooke Joan D., The just war in Aquinas and Grotius, London 1965.

Trümpy Hans, Die alten Lieder auf die Schlacht bei Näfels, 60. Jahrbuch des Historischen Vereins

des Kantons Glarus, Glarus 1963.
Tschudi Aegidius, Chronicon Helveticum. L.Teil; bearb. von Peter Stadler und Bernhard

Stettier; hg. : Allgemeine Geschichtforschende Gesellschaft der Schweiz, Bern 1968 (benutzt:
die Einleitung).

Usteri Emil, Das öffentlich-rechtliche Schiedsgericht in der schweizerischen Eidgenossenschaft
des 13.-15.Jahrhunderts, Ein Beitrag zur Institutionengeschichte und zum Völkerrecht,
Zürcher Diss., Leipzig 1925.

Vasella Oskar, Huldrych Zwingli, in: Zeitschrift für Schwizerische Kirchengeschichte 29,
Stans 1945. S. 161-181.

Vasella Oskar, Vom Wesen der Eidgenossenschaft im 15. und 16.Jahrhundert. Historisches
Jahrbuch im Auftrag der Görres-Gesellschaft, 71.Jg. München und Freiburg 1952. S. 165

bis 183.
Waas Adolf, Die alte deutsche Freiheit. Ihr Wesen und ihre Geschichte. Unveränderter repro-

grafischer Nachdruck der Ausgabe München und Berlin 1939, München 1967.

Wackernagel Jacob, Die Staatenbündische Struktur der Schweizerischen Eidgenossenschaft vor
1848. Festschrift für Hermann Rennefahrt, in: Archiv des Historischen Vereins des Kantons
Bern, Bern 1958. S. 645-659.

Walton Robert C, Zwingli's Theocracy, Toronto 1967.
Wegelin Karl, Geschichte der Landschaft Toggenburg, St.Gallen 1830.
Weiler Anton, Humanismus und Scholastik. Die Erneuerung des christlichen Denkens in der

Renaissance, in: Concilium: Internationale Zeitschrift für Theologie, 3. Jahrgang, Einsiedeln
und Mainz 1967. S. 530-538.

Weisz Leo, Die wirtschaftliche Bedeutung der Tessiner Glaubensflüchtlinge für die deutsche
Schweiz. Zwingliana, Bd. X, Zürich 195;. S. 228, 297, 376, 428, 506.

Wendorf Hermann, Zwinglis Stellung zum Staat, in: Staat und Persönlichkeit, Erich Branden¬

burg zum 60. Geburtstag, Leipzig 1928. S. 91-106.
Werminghoff Albert, Neuere Arbeiten über das Verhältnis von Staat und Kirche in Deutschland

während des späteren Mittelalters, Exkurs: Der Begriff „Deutsche Nation" in Urkunden des

15. Jahrhunderts. Historische Vierteljahrschrift XL Jg. 1908, Leipzig 1908. S. 153-192.
Werminghoff Albert, Verfassungsgeschichte der deutschen Geschichte im Mittelalter. Grundriß

der Geschichtswissenschaft, Bd. II, Abt. VI, 2. Auflage, Leipzig und Berlin 1913.
Widmer Sigmund, Zwinglis Schrift: „Was Zürich und Bern not ze betrachten sye im fünförtigen

handel", Zwingliana, Bd. VIII, Zürich 1948. S. 535-554-
Winteler Jakob, Geschichte des Landes Glarus, Bd. I, Glarus 1952.

103



Wolf Erik, Die Sozialtheologie Zwinglis. Festschrift Guido Kisch, Rechtshistorische Forschun¬

gen, Stuttgart 1955. S. 167-188.
Zeumer Karl, Heiliges römisches Reich deutscher Nation; eine Studie über den Reichstitel.

Quellen und Studien zur Verfassungsgeschichte des deutschen Reiches in Mittelalter und Neuzeit,

Bd. IV, Weimar 1910.
Zwingliana, Mitteilungen zur Geschichte Zwinglis und der Reformation, seit 1934: Beiträge zur

Geschichte Zwinglis, der Reformation und des Protestantismus in der Schweiz, Bde. iff.,
Zürich 1897fr.

Lexika und Wörterbücher

Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, hg. von Heinrich Türler, Marcel Godet und
Victor Attinger, 7 Bde., Neuenburg 1921-1934.

Idiotikon, Schweizerisches, Wörterbuch der Schweizerdeutschen Sprache, Bde. Iff., Frauenfeld
l88iff.

Lexikon für Theologie und Kirche, begründet von Michael Buchberger, 2. Auflage, hg. von
Josef Höfer und Karl Rahner, 10 Bde., Freiburg i.Br. 1957fr.

Rechtswörterbuch, Deutsches (Wörterbuch der älteren deutschen Rechtssprache), hg. Preu¬

ßische Akademie der Wissenschaften, bearb. : Eberhard Freiherr von Künßberg, Bd. III,
Weimar 1935-38.

Religion in Geschichte und Gegenwart, Die, Handwörterbuch für Theologie und Religions¬
wissenschaft, 3.Auflage, 7 Bde., Tübingen 1957-1965.

Staatslexikon. Recht Wirtschaft Gesellschaft, hg. Görres-Gesellschaft, 6. völlig neu bearbeitete
und erweiterte Auflage, Bd. Iff., Freiburg i.Br. 1957fr.

Wörterbuch, Deutsches. Hg. Jacob und Wilhelm Grimm, Leipzig 1854fr.

Wörterbuch, Schwäbisches, bearb. von Hermann Fischer, 7 Bde., Tübingen 1904-1936.

104


	Die Bedeutung der Eidgenossenschaft für Huldrych Zwingli
	...
	...
	Einleitung
	I. Teil : der Einfluss von Erlebnis, Bildung und Tradition auf Zwinglis Bild von der Eidgenossenschaft
	II. Teil : die ideale politische Gemeinschaft
	III. Teil : der rechtliche Aufbau der Eidgenossenschaft
	Schlussbetrachtung
	Quellen- und Literaturverzeichnis


