
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 44 (1966)

Artikel: Der alte und der neue Prophet des Schweizerlandes : ein illustriertes
politisches Gedicht aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts

Autor: Bodmer, Jean-Pierre

Kapitel: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINLEITUNG

I. DIE HANDSCHRIFT

Cod 41} (Msc. IJ9) Einsidl. lautet die bibliothekarische

Bezeichnung der Handschrift, deren Text
hier zum ersten Male vollständig im Druck
erscheint1. In früherer Zeit, und zwar, nach dem Duktus

des Eintrags auf Blatt ir zu schließen, im 18.

Jahrhundert, war sie als Fol. Num. 210 B.V. Einsid-
lensis inventarisiert. Ein altes handgeschriebenes
Rückenschild charakterisiert den Codex als Carmina
in totam Helvetiam No. j, wozu der durchgestrichene
Eintrag No. ; auf dem Vorderspiegel stimmt.

Die Provenienz des Codex ist unklar. Ein Hinweis
auf einen anderen Besitzer als die Stiftsbibliothek
Einsiedeln fehlt. Die durchgestrichene Signatur
Fol. Num. 210 macht eine relativ frühe Zugehörigkeit

zur genannten Bibliothek wahrscheinlich.
Der Codex präsentiert sich als Halblederband.

Das Leder des Rückens ist braun; die Deckel aus

Pappe sind mit weißem Papier überzogen und mit
Randeinfassungen in Blindpressung verziert.

Als Schreibstoff findet sich ein Papier mit Wasserzeichen

ähnlich Briquet Nr. 15923—15950, so daß

Ravensburg als Herstellungsort vermutet werden
kann. Das Papier weist Gebrauchsspuren auf,
besonders an den Blättern 1 bis 7.

Der Codex umfaßt 74 ursprünglich gezählte
Blätter gemäß dem Schema 3 IV (24) + V (34) -f
5 IV (74). Eine Lagenzählung ist nicht festzustellen.

Die Blattgröße beträgt 32,7 x20,0 cm. Davon
nimmt der Schriftraum in der Regel 20,0X9,5 cm
ein. Er ist von drei mit Tinte gezogenen Linien
eingegrenzt, wobei die beiden Vertikallinien über die

ganze Seite führen, während die gegen oben begren¬

zende Horizontallinie die beiden Vertikalen verbindet.

Gegen unten ist der Schriftraum offen. Links
und rechts kommen mannigfache Überschreitungen
der Schriftraumgrenzen vor. Die Anfangsbuchstaben

sämtlicher Zeilen sind nämlich auf die linke
Grenzlinie gesetzt, während rechts der Rahmen häufig

von längeren Zeilen gesprengt wird. Eine Li-
niierung ist nicht erkennbar.

Geschrieben ist der Text von einer einzigen Hand.
Die bräunliche Tinte ist stellenweise stark verblaßt,
besonders auf den Anfangsblättern. Von der Texthand

stammen die zahlreichen Korrekturen. Titel
und Randbemerkungen sind erheblich später von
anderen Händen beigefügt.

Der Text erscheint in einer gut leserlichen
deutschen Kurrentschrift buchmäßigen Charakters. Auf
eine Normalseite kommen an die 30 Zeilen.
Gelegentlich treten Kürzungen auf, besonders für die

Endung -en am Zeilenschluß.
An kalligraphischem Schmuck weist der Codex

eine Kanzleischrift auf, die jeweils die Anfangszeilen
der Abschnitte auszeichnet2. Die Anfangszeilen
haben mit Tinte und Feder ausgeführte primitive
Initialen. In ähnlicher, etwas kleinerer Auszeichnungsschrift

stehen einzelne Textstellen, namentlich
2246—22jo und 2ß44—2ß6ß, sowie einzelne Wörter
von besonderem Gewicht. Wörter in Rotschrift oder
mit rubrizierten Anfangsbuchstaben kommen vor,
aber ganz selten; meistens sind es Nomina sacra.
Der Auszeichnung dienen auch die vom Schreiber da
und dort an den Rand gezeichneten Verweishände3.

Mit figürlichem Schmuck ist die Handschrift nur

1 Frühere Beschreibungen der Handschrift siehe Meier,
Catalogus 359 (Nr. 413), und Durrer, Bruder Klaus 967.

2 Ausnahme in tfß, wo offensichtlich eine Unaufmerksamkeit
des Schreibers vorliegt.

3 923, 2202, 2}4}, 2408, ßOßO, ßjß2.

IX



spärlich versehen. Nach den Partien, die Zürich,
Bern und Luzern gewidmet sind, findet sich je eine
unbeholfen mit der Feder hingesetzte Vignette in
Form eines Kreisrings mit einbeschriebenem
Wappenschild. Der Zürcher und der Luzerner Schild
zeigen die Majuskeln Z beziehungsweise L, der Berner

Schild den Feuerstahl. Bei Zürich und Luzern
sind die Vokale AEIOV4 auf den Kreisring verteilt;

bei Bern ist dieser leer. Auf Blatt 73r füllt den größten

Teil der Seite ein Wappenschild mit durchgehendem

Kreuz aus. Dieses ist in Quadrate eingeteilt,
welche die Anfangsbuchstaben der 13 Orte enthalten,

wobei Schwyz in der Vierung mit einem kleinen
Kreuz dargestellt ist. Acht Zeilen sind am Anfang
oder Ende mit Drolerien in Form von Menschenköpfen

verziert5.

II. DER TEXT

1. GLIEDERUNG

Dem Text, der anscheinend einzig in Cod 41}
(Msc. 1/9) Einsidl. überliefert ist, fehlt jede
Verfasserangabe. Er entbehrte ursprünglich auch jeglicher
Überschriften. Eine spätere Hand, vermutlich des

18. Jahrhunderts, setzte den Gesamttitel Versus

leonino-germanici de statu controversistico Heluetiae sowie
die Zwischentitel und teilte damit das Gedicht
sinngemäß in seine Abschnitte ein6. Der Titel Der alte

und der neue Prophet des Schweizerlandes kommt im
Codex nicht vor; er stammt von Gall Morell, dem auch
das Inhaltsverzeichnis auf dem rückwärtigen fliegenden

Vorsatz zu danken ist7.

Abgesehen von den Akrosticha auf die 13 Orte,
die in den Versen 3984—40JI die Grundlehren des

Gedichts zusammenfassen, gliedert sich dieses in drei
Teile: den Prolog (1—192), das Hauptstück (19}—
29ßj) und den Epilog (29ß8—ß98ß).

Im Prolog spricht der Dichter, der sich
unverhohlen zur kathohschen Glaubenspartei bekennt,
zum Leser und nennt das Thema : die getrennte
Eidgenossenschaft, das Land mit den beiden Propheten
Niklaus von Flüe und Ulrich Zwingli. Er stellt
zuerst den Eremiten (1—j6), dann den Reformator
vor (jj—84), ergeht sich hierauf in Exordialtopik
(8j—112), schildert dann ohne Namensnennung die

Parteien, in welche die Eidgenossen zerfallen (iiß—

ij8), kehrt zur Topik zurück (1/9—192) und findet
so den Weg zu seinem eigentlichen Vorhaben.

Im Mittelteil wendet sich der Dichter reihum an
die Eidgenossen und Zugewandten, die meist als

Bannerträger personifiziert sind. Er hält sich dabei
im ganzen an die übliche Rangfolge8, läßt aber die

Konfessionsparteien in Glarus gesondert auftreten.
Unter den Zugewandten fehlt Neuenburg, dafür
erscheint der aus der Eidgenossenschaft tatsächlich

verdrängte Bischof von Lausanne. Auch hier ist jede

Namensnennung konsequent vermieden9. Mein lieber

man, oder ähnlich, heißt es bei den Orten, die alle

geduzt werden, während die geistlichen Herren als

regierende Fürsten mit herr und in der 2. Person Plu-
ralis angeredet sind10. Die Zurufe, Fragen und
Ermahnungen, denen alle Eidgenossen und
Zugewandten ausgesetzt sind, bleiben ohne Antwort; nur
Appenzell-Außerrhoden läßt sich auf eine längere
Gegenrede ein (1882—1928).

Im Epilog wird wieder der Leser angesprochen.
Nach etlichen Gemeinplätzen (29ß8—29y1) läßt der
Dichter die den Eidgenossen benachbarten Mächte
Revue passieren. Den Anfang macht er mit Gott
dem Herrn, den Schluß jedoch mit Genf, das er als

Katholik des 17. Jahrhunderts nicht zur Eidgenossenschaft

zählt. Die Mächte sind meist als unpersönliche

Herrscherfiguren gedacht und werden, im
Gegensatz zu den Eidgenossen und Zugewandten, aus-

4 Über die mögliche Bedeutung der Vokale vgl. Lhotsky,
AEIOV.

5 I2ß0, 1914, 2140, ßi6ß, ßßS4, ßj4i, ßji;, 3767.
6 Vielleicht auch zwei Hände, mit Wechsel bei 2972 (Deus).
' Über Gall Morell vgl. unten S. XXX f.

8 Über Rang und Namen in der alten Eidgenossenschaft vgl.
Oechsli, Orte, und Oechsli, Benennungen.

9 Doch wirt man hie nit bsonder gnambt (S).
10 Eine Ausnahme bietet der völlig entmachtete Bischof von

Lausanne, der geduzt wird.

X



drücklich vorgestellt. Österreich nimmt eine
Sonderstellung insofern ein, als Erzherzog Maximilian III.
mit Namen genannt wird (ß40j). Er ist der einzige
Zeitgenosse, dem der Dichter diese Ehre widerfahren

läßt.
Zum Schluß stellt der Dichter nochmals Niklaus

von Flüe (ßj68—ß87j) und Zwingli (ß8j6—}98ß)
einander gegenüber. Mit der Aufforderung, Leben
und Taten dieser beiden Propheten zu vergleichen
und den Grund des Unterschieds zu merken, schließt
der Epilog.

2. SPRACHE UND VERSBAU

Das Gedicht von den beiden Propheten des

Schweizerlandes ist in einer schweizerdeutschen

Schriftsprache mit nur teilweise durchgeführter
Diphthongierung11 verfaßt, wie sie für das 16. und
17. Jahrhundert vielfach belegt ist. Vom Wortschatz

aus, der keine besonderen regionalen Eigentümlichkeiten

zeigt, ist die Eingrenzung auf ein engeres
Entstehungsgebiet nicht möglich. Der Lautstand12 weist
einerseits in die Innerschweiz, anderseits ins Appen-
zellerland oder die nördlichen Teile des Kantons St.

Gallen13.

Die Verse sind vierhebig und weisen eine meist

regelmäßige Füllung auf. Das Akzentgesetz findet
weitgehende Beachtung. Die Reime folgen sich

paarweise, sind aber häufig durch bloße Assonanz
ersetzt.

3. ORTHOGRAPHIE UND
INTERPUNKTION

Daß ein Schreiber des beginnenden 17. Jahrhunderts

keinen starren Regelzwang kennt, kann nicht
überraschen. Unserem Schreiber macht es nichts aus,
ein mehrmals vorkommendes Wort sogar auf
derselben Seite verschieden zu buchstabieren. Da die
Edition das Original mit allen seinen orthographischen

Inkonsequenzen wiedergibt, erübrigen sich
theoretische Erörterungen. Anders verhält es sich
mit der Groß- beziehungsweise Kleinschreibung der
Substantive und mit der Interpunktion, wo der
Herausgeber auf eine Normierung nicht verzichten kann.

Nach einer einschlägigen Untersuchung lautet die

„psychologische Variante der Regel von der
Substantivgroßschreibung zum mindesten bis ins 17.

Jahrhundert hinein: Groß werden alle Wörter
geschrieben, die von der großen Masse der Schreibenden

unbewußt oder ahnend in ihrer wesensmäßigen
Besonderheit gegenüber allen andern Wörtern als

die ,Hauptwörter' erkannt werden14."
Dieser Befund, der zwar nicht aus unserem Texte

gewonnen ist, aber für ihn durchaus gilt, erfährt
durch die handschriftliche Überlieferung eine weitere

Komplizierung. Während im gedruckten Text
sich die Buchstaben säuberlich in Versahen und
Gemeine scheiden lassen, so ist dies im Manuskript
anders. Der Theorie nach läßt sich auch eine deutsche
Kurrentschrift des 17. Jahrhunderts in ein Vierli-
nienschema einpassen; die Praxis jedoch spottet eines
solchen Versuchs.

Bei einigen Buchstaben, namentlich bei A, D, H,
L, M, N, O, V, W, Z, unterscheidet sich die Majuskel
in vielen Fällen nur durch die Größe von der
Minuskel, dies bei identischem Duktus. Auch gibt es

Mischformen, sogenannte überhöhte Minuskeln, die

von Majuskeln fast nicht zu unterscheiden sind.
Besonders den Buchstaben V und W, dann aber auch
M und N, eignet in unserem Texte die Tendenz, am
Wortanfang überhaupt als Großbuchstaben zu
erscheinen, gleichgültig, um welche Wortart es sich
handelt. Maßgebend sind hier nicht logische Gründe,
sondern kalligraphische.

Dennoch läßt sich in unserem Text eine

Gesetzmäßigkeit in der Großschreibung gewisser Wörter
erkennen. Durchgehend mit großen Buchstaben
ausgezeichnet sind die Anfänge der Verszeilen und
damit auch der Sätze, eventuell der Teilsätze. Mit großen

Anfangsbuchstaben stehen auch die Eigennamen.

Die Großschreibung greift aber weiter auf die
im Text allegorisch verwendeten Tiernamen, auf die
Fremdwörter und schließlich auf die oben erwähnten
„Hauptwörter15". Die Fachsprache nennt diesen
Zustand Appellativgroßschreibung oder Annäherung
an die Substantivgroßschreibung. Von einer Konsequenz

innerhalb dieser Regel kann aber nicht die
Rede sein16.

An Satzzeichen sind im Texte häufig festzustellen :

11 / > ei und ä > eu sind häufiger als u > au.
12 Besondere Kennzeichen : Verdumpfung a > 0; Senkung u > 0,

ii > S, gelegentlich i > e (z. B. 2042 schempfen).
13 Vgl. Sprachatlas, Karte 50 und 51.
14 Weber, Substantivgroßschreibung 119.
15 Das Wort „Gott" ist häufig mit kleinem Anfangsbuchstaben

geschrieben.

16 Als Beleg geben wir die in ipß—ß40 mit großem
Anfangsbuchstaben geschriebenen Wörter, mit folgenden Ausnahmen : die
Wörter am Zeilenanfang oder mit sonst eindeutig erkennbarer
Initialfunktion und die mit V oder W beginnenden, daher indifferenten
Wörter. Wörter, die mit überhöhten Minuskeln beginnen, sind
kursiv gesetzt. Eine Auszählung zeigt, daß auf drei einigermaßen
sicher als solche erkennbare Majuskeln eine überhöhte Minuskel

XI



der Punkt, das Komma, der Doppelpunkt und ein
für Frage und Ausruf gemeinsames Zeichen.
Gelegentlich kommen runde Klammern in der Funktion
von Gedankenstrichen sowie aus Punkten, Strichen
und Schleifen zusammengesetzte Zeichen vor, die
den Schluß der Abschnitte markieren.

Das Lesen dieser Zeichen stößt auf Schwierigkeiten.
So ist es beim Fehlen einer Liniierung vielfach

unmöglich zu entscheiden, ob ein Punkt auf oder
über die Zeile gesetzt ist. Beim Komma ist eine

gedrungene Form von einer Haarstrichform zu
unterscheiden, was zur Frage berechtigt, ob es sich
nicht doch um zwei verschiedenartige Zeichen
handelt.

Wenig ergiebig ist eine Prüfung der Satzzeichen
auf ihre Funktion. Wohl ist der Punkt manchmal am
Satzende anzutreffen, doch sind bei weitem nicht alle

Satzenden, die ja fast immer auch Zeilenenden sind,

mit dem Punkte bezeichnet. Die Gliederung in
Sinnzusammenhänge wird überhaupt viel stärker durch
die Verszeilen markiert als durch die Interpunktion.

Die Gliederung innerhalb der Sätze ist undurchsichtig.

Das Komma steht zwar gelegenthch auch

dort, wo es die moderne Satzlehre verlangt. Sehr

häufig aber kommt es zwischen Satzteilen vor, die

logisch durchaus zusammen gehören. Die trennende
Kraft des Kommas ist äußerst gering17. Die Funktion

des Kommas im modernen Sinne wird von
unserem Schreiber häufig dem Punkte zugewiesen, was
diesen als Zeichen des Satzschlusses noch weiter
entwertet.

Dem Doppelpunkt, der etwas weniger häufig
vorkommt als die bisher erörterten Zeichen, läßt sich
keine einzelne Funktion generell zuweisen. Er wird
bald wie Doppelpunkt im heutigen Sinne, bald wie

Strichpunkt und bald wie Komma verwendet.

III. DIE TAFEL

Die im Anschluß an diese Edition in Originalgröße

farbig reproduzierte Tafel trägt seit ihrer
Erwerbung durch die Zentralbibliothek Zürich gegen
Ende der 1950er Jahre die Inventarnummer 399 der

Graphischen Sammlung. Ihre Ausmaße betragen
56,0 x58,0 cm. Sie weist weder Künstlersignatur
noch Besitzervermerk auf; ihre Rückseite ist blank.
Die Tafel zeigt die Spuren dreier Faltungen in der
Vertikalen und einer Faltung in der Horizontalen.
In den Ecken links oben und unten sind die Farben
etwas verwischt, vermutlich infolge der Einwirkung
von Feuchtigkeit oder Flüssigkeit. Ein Riß unterhalb
der linken oberen Ecke hat einen geringen Text- und
Bildverlust zur Folge.

kommt. Eine Berücksichtigung von V und W würde den Anteil
der überhöhten Minuskeln bedeutend vermehren.

ifß Man, 194Löwen, ifj Cron, 202 Mond, 20ß Ziert, 201 Alter,
207 Christenheit, 209 Rebellieren, 217 Gotsdienst, 218 Euangelium,
220 Ort, 222 Gotlos, 224 Nüwerung, 22; H. Sacrament, 228 Arnolt
von Presß, 2ßo Buben, 2ßi Prophet, 2ß2 Nüwen, 2ßj Erbar, 2ßy Er-
bar, 241 Alt, 24; Propheten, 246 Mund, 247 Laben, 2jo Gotshus,
2/2 Euangeliumbs, 2)4 Man, 2J7 Anfang, 261 Christ, 26ß Nüw
Testament, 266 Newem Läder, 267 Strasburg, Iempf, Pfaltzgraf,
269 Mit, 270 Nach, 274 Pöntnuß, 27j Miteinandern, 276 Spanier,
280 Läder, 281 B. Clausen, 282 Man, 28} Fux, 286 Clausen, 289

Der Technik nach handelt es sich um eine mit
dem Stift aufgetragene, mit Deckfarben kolorierte
und gehöhte Zeichnung. Gezeichnet und gemalt sind
auch die Schriftbänder. Sämtliche Beschriftungen
sind von ein- und derselben Tinte. Dies betrifft
sowohl die Schrift innerhalb der Bänder, eine Kurrentschrift

nicht buchmäßigen Charakters, als auch die

Zahlen, Buchstaben und Bildlegenden, welch letztere

in einer zur Kursive neigenden Kanzleischrift
stehen.

Die Tafel ist ein Werk aus einem Guß. Die
Komposition verband von Anfang an die Schriftbänder
mit der Zeichnung, was in der Figur 22 (Rottweil)
zum Ausdruck kommt, wo das Band den Degen

Low, 2fo Liedlj, 294 Nymer, 297 Königs, ß04 Menigklich, ßio Alten
Man, ßi2 Got, ßi4 Irthumb, ßi6 Sewhirt, ßi8 Niniue, Ouch, ß2i
Bär, ß24 Reich, ß2j Christlich, ^27 Lieb Bruderschafft, ß28 Zamen-

bracht, ßßi Armen Welt, ßß2 Irthumb, ßß4 Gotiß, ßßj Möchtist,
Saluieren, ßß6 Catholisch, ßß8 Ihrtumb, Ewig.

17 Vgl. z. B. die folgenden, mit Originalinterpunktion
wiedergegebenen Zeilen:

7Ì4 So tünd si dir, fry höflich spoten

786 Dz Got vnd dwelt, dir hold, drum ward.

1004 Vnd bott der Sathan, dir ein kämpf

XII



überschneidet. Alle Schriftelemente sind auf Grund
der Tintenfarbe als primär anzusehen.

Wie der Autor des Textes, so bleibt auch der
Illustrator im Dunkel der Anonymität. Obwohl es seiner

Darstellung an Leben nicht gebricht, ergibt der
Vergleich mit der zeitgenössischen Buchmalerei, daß unser

Künstler nicht zu den Großen seines Fachs
gerechnet werden kann18.

Die Komposition hält sich trotz der scheinbar
verwirrenden Fülle der dargestellten Gestalten und
einiger unvermeidlicher Abweichungen an ein
symmetrisches Schema, dessen Achse vertikal durch die
Bildmitte verläuft (A—H). In den oberen Ecken
stehen die beiden Propheten : links Bruder Klaus und
rechts Zwingli, dieser vom Mond, jener von der
Sonne beschienen. Die Eidgenossen samt
Zugewandten finden sich, alle mit Namen genannt und

von i bis 2 5 numeriert, im Mittelfeld ; links die
Katholiken, rechts die Evangelischen. Die Bischöfe von
Sitten (20) und Lausanne (25) sind aus Raumgründen

nach rechts gerückt. In der Anordnung der

Figuren sind weitere symmetrische Bezüge deutlich.
Die Bischöfe von Chur (18) und Sitten (20) stehen
sich gegenüber, beide von den Trägern ihrer
weltlichen Gewalt begleitet, mit dem Unterschied, daß

dem Walliser Bischof sein Landeshauptmann
pflichtschuldigst zu Hilfe eilt, während der Churer bereits
Mitra und Stab verloren hat und in den Hintergrund
gedrängt wird. Antithetisch dargestellt sind auch die

Konfessionsparteien in Glarus (8 und 9) und die
beiden Appenzell (14 und 15). Die Repräsentanten
der die Eidgenossenschaft umgebenden Mächte sind

an den Rändern der Tafel verteilt und mit Buchstaben

A—M bezeichnet. In der Mitte des oberen
Bildrandes erscheint das Gottessymbol A, dem am
unteren Rand der Bischof von Konstanz entspricht, der
dem Betrachter den Rücken zukehrt und gleichsam
ins Bild hineinschaut (H). Zur Seite des Gottessymbols

thronen links der Papst (B) und rechts der
Kaiser (C), von geflügelten Bannerträgern flankiert.
An den seitlichen Rändern sitzen links der König
von Spanien (E) und der Herzog von Österreich (F),
rechts der König von Frankreich (D) und der Herzog

von Savoyen (G). An den beiden Balustraden

am unteren Bildrand stehen der Doge von Venedig
(K), der Herzog von Lothringen (I), der Herzog von
Württemberg (L) und eine Frauengestalt als Sinnbild

der Stadt Genf (M). Auch die Mächte des

Auslandes sind namentlich bezeichnet, nur das Gottessymbol

hat außer dem Buchstaben A keine Bei¬

schrift. Als Personen erscheinen die folgenden Herrscher

: Papst Paul V., Kaiser Rudolf IL, König Philipp

III. von Spanien und Erzherzog Maximilian
III., Regent von Tirol, deren gemeinsame
Regierungszeit sich von 1605 bis 1612 erstreckt, was eine

vorläufige grobe Datierung erlaubt.
Die Texte auf den Schriftbändern verdeutlichen

die Komposition. Die Propheten rufen die Eidgenossen

zur Gefolgschaft auf, die Eidgenossen äußern
sich hiezu, und die Mächte kommentieren das Tun
und Lassen der Eidgenossen.

Nach der Gesamtkomposition seien die Bildelemente

der Tafel erörtert. Nebst dem Gottessymbol
A, das in den Versen 2977—29 8ß erklärt wird, handelt

es sich um die Menschenfiguren, die Wappen
und Fahnen, die Tierfiguren und schheßlich die
Architektur und Landschaft.

Bruder Klaus bleibt im Rahmen der üblichen
Ikonographie19 und erscheint als hagere, bärtige
Gestalt im Eremitenkleid, mit Stock und Rosenkranz.

Zwingli, der in der Linken die Bibel hält, ist mit
Prädikantenrock und Barett angetan; er trägt einen
Bart und macht einen vierschrötigen Eindruck. Die
Eidgenossen und Zugewandten sind — mit
Ausnahme von Mülhausen und dem Bischof von
Lausanne — als Bannerträger dargestellt. Ihre meist in
den Standesfarben gehaltenen Trachten entsprechen
denjenigen, die von der zeitgenössischen Glasmalerei
her bekannt sind; indessen hat es den Anschein, die

Kleidung der Figuren 4—7 und 14 sei bewußt
archaisiert. Die Kirchenfürsten sind an der geistlichen
Tracht kenntlich; der Bischof von Basel (23) trägt
Pilgerhut und Pilgerstab.

Die ausländischen Staaten sind gemäß Rangordnung

und tatsächlicher Macht abgebildet. Papst und
Kaiser, durch die Engelsfiguren ohnehin ausgezeichnet,

haben ihren Thron auf größeren Podesten als die
vier übrigen sitzenden Fürsten. Von diesen wiederum

bekommen die szeptertragenden Könige reicher
ausgeschmückte Sitze als die Herzöge, die das

Schwert führen. Sonst wird das Privileg des Sitzens

nur noch dem Bischof von Konstanz zuteil; der
Doge, die Herzöge von Lothringen und Württemberg

und die Repräsentantin der Stadt Genf müssen
stehen. Die Potentaten sind ohne jede Porträtähnlichkeit

geschildert. In bezug auf die Attribute wird
Genauigkeit schon mehr angestrebt; so erscheinen
die Habsburger als Ritter des Goldenen Vließes.

Eine ähnliche Genauigkeit stellen wir bei den

Wappen fest, die alle der gültigen Heraldik ver-

Qualitätsvergleiche bei Schmid, Buchmalerei. 19 Siehe Hilber-Schmid, Niklaus von Flüe.

XIII



pflichtet sind, was auch für die Fahnen des Papstes
und des Kaisers gilt. Dies trifft auf die Banner der

Eidgenossen nicht zu, wie ein Blick auf überlieferte
historische Fahnen lehren kann20. Einzelne Banner
sind zwar nach authentischen Vorbildern gestaltet,
aber eben doch umgestaltet; zum überwiegenden Teil
handelt es sich um Phantasieschöpfungen, die nur
aus dem Text des Gedichts erklärt werden können.

Den Menschenfiguren sind — mit Ausnahme des

Papstes (B), des Kaisers (C), des Lothringers (I), des

Luzerners (3) und des Bischofs von Sitten (20) —
die Tierfiguren zugeordnet. Der allegorische
Charakter dieser Tiere ist offensichtlich; die spezielle
Bedeutung ist in den meisten Fällen aus der Tafel
allein jedoch nicht zu erkennen. Wie dem Text zu
entnehmen ist, sind die Tiere aus ganz verschiedenen

Sphären hergeholt. So entstammen beispielsweise
das Lamm bei Bruder Klaus, das Schwein bei

Zwingli und der Löwe beim König von Spanien und
im Zürcher Banner einer allgemeinverständlichen

und überzeitlichen, zum Teil aus biblischen Quellen
gespeisten Symbolik. Andere Tiere, wie der Stier (4)
und der Bär (25), sind heraldisch zu deuten. Bei
anderen wiederum erweist der Text die Abstammung
aus der antiken Fabel, so beim Pferd (11) und beim
Hirsch (7). Als Parteizeichen Österreichs steht der
Pfau da (19). Für den Kranich mit dem Stein in der
Kralle (23) und den Otter mit dem Fisch im Maule

(K) gibt die Emblematik die Vorlage ab.

Die architektonischen und landschaftlichen
Elemente der Tafel sind folgendermaßen verteilt: eine

Kapelle steht als Hintergrund für Bruder Klaus, eine
Stadt für Zwingli. Neben dem Bischof von Konstanz
erhebt sich eine Kirche. Zu Rottweil (22) gehört
der Fluß mit der Brücke, zu Mülhausen (24) die
Mühle. Der Fluß, über den das Pferd Freiburgs zu

springen scheint (11), bleibt ohne Entsprechung auf
der Gegenseite. Die beiden Balustraden links und
rechts vom Bischof von Konstanz tragen wesentlich

zur symmetrischen Gliederung des Bildes bei.

IV. ERGEBNISSE DER ÄUSSEREN
BESCHREIBUNG

Der Schreiber hat sein Werk mit eigener Hand
durchkorrigiert. Diese Überarbeitung betrifft lediglich

das Formale: es werden allzu holprige Rhythmen

geglättet, Wiederholungen vermieden und
passendere Ausdrücke eingefügt. Am Inhalt ändern
diese Korrekturen so gut wie nichts21.

Die Art der Überarbeitung berechtigt zu dem

Schluß, es seien Schreiber und Dichter ein und
dieselbe Person. Mit anderen Worten: Es liegt ein Autograph

vor.
An der Vollständigkeit des Haupttexts (Prolog,

Hauptstück, Epilog) ist nicht zu zweifeln. Was

hingegen die angehängten Akrosticha betrifft, so deutet
der Titel Kürzer nach Vers 4071 auf einen zwar
geplanten, aber nicht ausgeführten Zusatz. Unausgeführt

blieb auch der Spruch, der am linken Rand

neben dem Akrostichon auf Appenzell hätte stehen
sollen. Die Rubrizierung ist ganz fragmentarisch.

Die Zuordnung der Tafel zum Text ist völlig
sicher, setzt dieser doch von Anfang an ein gemaltes
Bild und eine Numerierung voraus22. Die
Übereinstimmung von Text und Tafel ist, sowohl in der

Gesamtkomposition als auch in den Einzelheiten,
vollkommen.

Diese Feststellung macht jedoch die Frage nach
dem Verhältnis von Codex und Tafel nicht
überflüssig. Gehört die Zürcher Tafel eindeutig zum
Einsiedler Manuskript oder stellt sie die Illustration zu
einer weiteren, verschollenen Kopie des Textes dar?
Daß der Dichter und Schreiber nicht mit dem Künstler

der Tafel identisch ist, steht fest. Denn in den

Vignetten und Initialen des Manuskripts zeigt der

20 Siehe Bruckner, Fahnenbuch. 21 Eine Ausnahme bilden die beiden nach ßß7j hinzugefügten
Verspaare.

22 Vgl. ß und 11.

XIV



Schreiber eine sehr unsichere Hand, während der
Künstler sich seiner Aufgabe, wenn nicht souverän,
so doch mit Schwung entledigt. Nicht einmal die
Beschriftungen der Tafel stammen von der Texthand,
was nicht nur aus dem Duktus, sondern auch aus der
abweichenden Orthographie zu ersehen ist23.

Daß Schreiber und Künstler nicht identisch sind,
gibt keinen Beweis gegen die ursprüngliche Einheit
der Teile ab. Im Gegenteil, diese Einheit wird vollends

wahrscheinlich, sobald man die Faltung der
Tafel in Betracht zieht. Würde man nämlich die Tafel

zusammenlegen, so ergäbe sich ein Format, das

im Einsiedler Codex Platz fände. Der Zuschnitt des

rechten Tafelrandes deutet an, daß das Bild einst

vorn in einem Bande eingeklebt war. Auch sind weitere

Kopien des Textes bis heute nicht bekannt
geworden und sind — in Anbetracht des Textumfangs
— nicht eben wahrscheinlich.

Text und Tafel wurden irgendwann getrennt, und
zwar spätestens zu der Zeit, als der Codex den
Einband erhielt, den er heute noch trägt. Daraus ergibt
sich in der Theorie die Möglichkeit, daß unsere Tafel

die Kopie einer verschollenen Originaltafel ist.
Allein, die Tafel illustriert den Text bis in kleinste
Einzelheiten24 derart genau, wie dies eine mechanische

Kopie niemals vermocht hätte. Der Künstler kann
nicht anders gearbeitet haben als in Kenntnis des

Textes und der Absichten des Verfassers. Deshalb
ist die Tafel bis zum Beweis des Gegenteils als ein
dem Texte gleichwertiges Original zu betrachten.

Schließlich seien die technischen Aspekte einer

Veröffentlichung am Anfang des 17. Jahrhunderts
erörtert. Den Text hätte eine größere Druckerei mit
ihrem Typenmaterial ohne weiteres bewältigt. Die
Tafel hätte in Holz geschnitten oder in Kupfer
gestochen oder geäzt werden müssen25. Aber eine solche

Reproduktion wäre ohne Kolorierung dem Text
niemals gerecht geworden, wo öfters auf die Farbe
direkt Bezug genommen wird26. Das Durchkolorieren

einer ganzen Auflage hätte einen gewaltigen
Arbeitsaufwand erfordert. Entscheidend dafür, daß das

Werk zu seiner Zeit nicht veröffentlicht wurde, ist
jedoch nicht die technische Schwierigkeit der
Drucklegung, sondern der Inhalt27.

V. DAS WERK

Trotz vielen Bemühungen ist es nicht gelungen,
den Autor zu identifizieren. Es bleibt daher nichts
anderes übrig, als seine Persönlichkeit aus seinen

Äußerungen zu rekonstruieren.

1. ENTSTEHUNGSZEIT

Die Datierung des Gedichts auf die Jahre 15 62—

15 64, wie sie im vergangenen Jahrhundert Gall Morell,

Ernst Ludwig Rochholz und Jakob Baechtold
vornahmen, beruht auf einer einzigen und zudem

trügerischen Grundlage28. Die genannten Forscher
hielten den in Vers ß40j erwähnten Maximilian für
den nachmaligen Kaiser Maximilian II. (f 1576). Sie

folgten hiebei der Notiz, die eine Hand vermutlich
des 18. Jahrhunderts am Schluß des Textes
anbrachte: Diese Handschrift ist unter Maximiliano II,
als er noch nicht Kaiser war, geschrieben worden, wie es oben

aus dem 61. Blatt, zweyter Seite, z% ersehen. Möglicherweise

zog Gall Morell seine ursprüngliche Ansicht
in Zweifel, denn anschließend an den zitierten
Vermerk schrieb er: S. 16. So gabt auch d'Welt iez wie-
derumb in ein anderes Saeculum; vgl. 4ßb. Also zM Ende

23 Die Tafel hat Zwingle, ewer, -uo-; der Text Zwinglj (ßjpi),
iiwer oder vwer, -ä-.

24 Siehe z. B. den Rosenkranz des Unterwaldners 876}., Tafel
(6); das Fäßchen des Schaffhausers iißi, Tafel (15); die Mäuse in
der Mühle 28;jff., Tafel (24).

25 Vgl. z. B. die von Henri Meylan publizierte „Chasse à

l'ours", gravure satirique dirigiée contre les Jésuites de Fribourg,
15 8 5 ; Aspects de la propagande religieuse 3 5 2 ff.

26 Vgl. z. B. : Vff seim hûtt weiß vnd blawe federn,
Der färben zwo, der federn vier. (2028f).

Eine solche Stelle kann nur farbig wiedergegeben werden.
27 Darüber siehe unten Seite XXVII.
28 Über die Bewertung des Textes durch diese Forscher siehe

unten Seite XXXI.

XV



des 16. Jahrhunderts geschrieben. Max II. wurde ij&2
römischer König und IJ64 römischer Kaiser^.

Rochholz und Baechtold kannten den Text lediglich

aus einer Kopie von der Hand Morells. Für
Robert Durrer, dem der Originaltext, nicht aber das

Bild vorlag, war es ein leichtes, die Datierung der

Vorgänger als irrig zu erweisen. Hiezu genügte ein
Hinweis auf die 1597 erfolgte Landteilung in Appenzell,

die im Gedicht als vollendete Tatsache
erscheint. Der erwähnte Maximilian wird zutreffend
mit dem Erzherzog und Deutschmeister Maximilian
(1558—1618) identifiziert30. Somit war der Anfang
des 17. Jahrhunderts als die Entstehungszeit des
Gedichts mit Sicherheit festgestellt. Weitere Überlegungen

veranlaßten Durrer, den Herbst 1601 anzunehmen.

Als Termini post quos verzeichnete er das neue
Saeculum sowie das große Erdbeben vom 18.
September 1601. Als Terminus ante quem hingegen
glaubte er die Erneuerung des Bündnisses der

Eidgenossen mit Frankreich annehmen zu dürfen, die
am 31. Januar 1602 stattfand, denn er betrachtete
das Gedicht als eine Kampfschrift gegen dieses

Bündnis.
Eine genaue Prüfung des Textes fördert nun aber

eine ganze Anzahl Hinweise auf Ereignisse zutage,
die sich nach dem 31. Januar 1602 zutrugen. Da die
Resultate unserer Untersuchungen auf Schritt und
Tritt in den Anmerkungen zum Text zu finden sind,
beschränken wir uns hier auf die Verhältnisse im
Osten und Südosten der Eidgenossenschaft, die der
Dichter im Lichte unmittelbarer Aktualität schildert.

Mit bewegten Worten beklagt der Autor das traurige

Geschick des Bischofs von Chur31. Gegen
Johann V. Flugi von Aspermont, dessen Wappentier,
der Schwan, im Text (2ß02) erwähnt wird und auf
der Tafel (18) erscheint, hat sich der gottlose und
ehrvergessene Pöbel zusammengerottet, hat ihn
ausgeplündert und ins Elend gestoßen, ja ihm nach dem
Leben getrachtet. Der Dichter redet dem unglücklichen

Hirten zu, den Mut nicht zu verlieren, ob schon

etlich verzagter gsellen vß forcht vch ietz nit helfen wellen

(2281f.).
Es entspricht dies der Situation in Graubünden

im Jahre 160732. Hatten sich die Parteien bisher
mehr oder weniger die Waage gehalten und hatte
sich das Verhältnis des Bischofs zu seiner Umwelt
leidlich gestaltet, so war es damit nach der von der
spanischen Partei manipulierten Versammlung auf

dem Roßboden am 16. und 17. April 1607 zu Ende.
Ein Strafgericht folgte dem andern. Der Bischof
entging der drohenden Verhaftung nur durch heimliche
Abreise. Die Kurie und Spanien machten sich zu
seinen Anwälten; so sahen die im Juli 1607 vom spanischen

Gesandten Casati den 5 Orten vorgelegten
und von diesen gutgeheißenen Gersauer Artikel
unter anderm die Restaurierung des Churer Bischofs

vor. Doch war es bereits Ende August offenbar, daß

die katholischen Orte nicht daran dachten, ihre
Beschlüsse mit Waffengewalt durchzusetzen, was es

dem Vorort Zürich erlaubte, auf den 2. September
eine eidgenössische Tagsatzung nach Baden
einzuberufen. Dem Bischof half niemand. Mit dem Urteil
des Ilanzer Strafgerichts vom 27. Juni 1608, welches

ihm die Ausübung seiner Befugnisse nur zu gänzlich
unannehmbaren Bedingungen gestatten wollte, war
seine Absetzung praktisch ausgesprochen. Der
Churer Beitag vom 4. November 1608 gestand ihm
seine Rechte wieder zu.

Auch den Venezianern geht, dem Text zufolge,
nicht alles nach Wunsch33. In der Absicht, ganz
Italien an sich zu bringen, haben sie viel Geld daran

gesetzt, von den Eidgenossen den Durchpaß zu kaufen.

Besonders dem Papst, dem Venedig mit seiner

Kirchengesetzgebung widerstrebt, wäre übel mitgespielt

worden, wäre der Paß den Deutschen nicht
verschlossen geblieben und hätte es nicht der
drohende Ratschlag Spaniens vollends vermocht, die
venezianischen Pläne zum Scheitern zu bringen. So

wird eben der Franzose (mein herr Gall) nicht nach

Neapel kommen, und so wird der Doge für dies Jahr
auf ein Bündnis mit den Eidgenossen verzichten.

Die Aktionen Venedigs, auf die der Dichter hier
anspielt, sind unter der Bezeichnung „Interdiktskrieg"

in die Geschichte eingegangen. Latent war ein

Gegensatz von Kurie und Serenissima stets da, trat
aber anfangs des 17. Jahrhunderts infolge der
venezianischen Kirchengesetzgebung von 1604 und 1605

einmal mehr in eine kritische Phase ein. Eine
bewaffnete Auseinandersetzung begann sich abzuzeichnen,

und es wurde auf allen Seiten gerüstet. Doch
war den großen Mächten an einem Kriege wenig
gelegen; Spanien riet im Juli, Frankreich im August
1606 zum Vergleich. Im Januar 1607 begannen die

Verhandlungen; im April waren sie zu Ende.
In dieser unruhigen Zeit galt der Eidgenossenschaft

und den Drei Bünden die ungeteilte Aufmerk-

29 Meier, Catalogus 359, begnügt sich mit der Angabe des 16.

Jahrhunderts.
30 Vgl. Anmerkung zu ß4o;.

31 Vgl. 2212—2304 und Anmerkungen.
32 Vgl. 2ßo;—2446 und Anmerkungen.
33 Vgl. ßjt)2—ß64i und Anmerkungen.

XVI



samkeit des venezianischen Senats. Seinem Sekretär
Padavino übertrug er die Aufgabe, das lothringische
Söldnerkontingent des Grafen Vaudemont durch die
Lande der Eidgenossen zu schleusen. Was die Drei
Bünde betraf, so standen ihre Alpenpässe den
Venezianern dank dem Vertrag von 1603 offen. Nun war
mit dem Ausbruch des Bürgerkriegs in Bünden an
einen Durchzug nicht mehr zu denken. Das Interesse

Venedigs an der Eidgenossenschaft erlahmte mehr
und mehr, und mit der Abreise Padavinos im Jahre
1608 brachen die Verbindungen vorläufig ab.

Mit diesen Erörterungen ist ein genügend
gesicherter Terminus post quem gewonnen: der
Ausbruch des Bürgerkriegs in Bünden. Einen ebenso

stichhaltigen Terminus ante quem zu finden, ist
schwierig, weil hiezu weitgehend ex non argumentiert

werden muß. Zweifellos ist das Gedicht noch
zu Lebzeiten Heinrichs IV. von Frankreich entstanden.

Auf diesen Herrscher bezieht sich die Charakteristik

in den Versen ij8ß—ij88; und überdies
hätte sich der Dichter das Ende des ihm mißliebigen
Monarchen nicht entgehen lassen. Das ganze
Gedicht steht im Zeichen einer aktiven und zielbewußten

Politik Frankreichs, wie sie schon unmittelbar
nach der Mordtat Ravaillacs am 14. Mai 1610 nicht
mehr möglich war.

Von den Venezianern heißt es:
Doch troumbt inen schier, es gratt heur nicht,
Drumb dort ir Pantalonus spricht:

„ Vns rewt dz gelt, vch scheucht vom wasser,
Drumb wend wir liga bleiben lassen" (ß6ß8ff.).

Nimmt man das heur zum Nennwert, so grenzt
man die Entstehungszeit des Gedichts spätestens mit
1608 ab, weil sich in diesem Jahre die venezianische
Politik ganz von den Eidgenossen abwandte.

Der Bischof von Chur scheint der Rehabilitierung
vom 4. November 1608 noch nicht teilhaftig geworden

zu sein.

Für das Jahr 1608 als dem letztmöglichen Termin
spricht auch die Tafel. Auf dem nach der Phantasie
entworfenen Banner der Stadt Biel (21) ist am unteren

Rand der Mitra ein Wappen mit einem Hahn zu
erkennen. Es ist das Wappen des Bischofs Jakob
Blarer von Wartensee, der 1608 starb.

Auf Grund der obigen Feststellungen datieren
wir Codex 41ß (Msc. 179) Einsidl. mit 1607 oder

1608. Dieser Ansatz hält einer Konfrontation mit
dem Gesamtwerk — Text und Tafel — durchaus
stand34.

2. PARTEISTELLUNG

Angesichts der großen Fragen seiner Zeit nimmt
der Dichter mit Überzeugung Partei. Nicht daß er
sich darin erschöpfte; gerade in seinen überparteilichen

Auffassungen werden wir seinen eigentlichen
Wert erkennen. Deswegen erweist es sich als

notwendig, zuerst auf seine extremen Äußerungen zu
hören.

Im Bereich des Glaubens bekennt sich der Dichter
voll und ganz zum Katholizismus. Da er die
Reformation für ein Werk des Teufels hält35, gibt es für
ihn, zum mindesten im Prinzip, keine Toleranz. Die
Verehrung des Dichters gilt der Römischen Kirche
insgesamt, mit ihren Lehren und Sakramenten. Doch
ist sein Katholizismus zutiefst patriotisch geprägt.
Denn als Wegweiser zu einem rechten Leben scheint
ihm für sich selber und die Eidgenossen das Vorbild
des Bruder Klaus vollauf zu genügen. Andere Heilige

werden kaum erwähnt.
Im ganzen Text verstreut finden sich scharf anti-

französische Äußerungen. Dem im Laufe der
Geschichte in die Eidgenossenschaft geschleusten
französischen Gold mißt der Dichter die Hauptschuld an
der Hybris der Eidgenossen bei :

Doch ward dem volk von disen köngen

Gelt, dz sis offt koum bhalten kontend.

Dz macht si prachtig vnd vermessen,

Begontend ires stands vergessen... (ßßooff.).

Doch dies ist nicht der einzige Schaden, den das

Gold Frankreichs den Eidgenossen zufügt. Zwar
sind sie, da sich der König als notorisch schlechter
Zahler gebärdet, die Gläubiger der französischen
Krone geworden. Da der König die Ausrichtung der
Soldrückstände vom Wohlverhalten der Eidgenossen

abhängig macht, sind diese gezwungen, sich ganz
nach seinem Willen zu richten:

Zletst ward der könig nit so schlecht,

Vermeint, si werind sine knecht,

Si müestind ia tun, was er woltt,
Vnd sprach inen ab an irem sold. (ßß04ff.).

34 Diese Datierung gilt allerdings nicht für den Einband, der
sich als eine spätere Zutat ausweist: Die ersten Blätter der
Handschrift des Codex zeigen starke Abnützungsspuren, wie sie an
ungebundenen Büchern entstehen. Die Randnotiz bei 128j muß vor

dem Binden geschrieben worden sein; sie scheint ins 18. Jahrhundert

zu gehören.
35 Siehe unten Seite XXI unter „Theologie".

XVII



Von dem zur Zeit regierenden Monarchen, Heinrich

IV., hegt der Dichter eine sehr üble Meinung.
Er charakterisiert den Verhaßten als :

vbermäetig,

Seltzsam, onstandhafft, wankelmüetig,

Falsch, listig, fuert ein vpig leben,

Hat sich den weibern vast ergeben,

Acht sich vmb kein religion,
Möcht er nur vil land vberkon... (ij8ßff.).

Im Gegensatz zum König von Spanien, der als

wahrhaft katholischer Herrscher regiert, denkt
Heinrich IV. nicht daran, als Allerchristlichster König

seinem Titel nachzuleben:

Der sich dort nembt den besten Christen
Vnd halts doch mit den Machometisten,

Mit ketzern vnd mit bösen leüten;

Wer er so gut, er hulfs vsreüten.

Der vnderscheid ist hie in re

Vnd dörtt in solo nomine... (ßß42ff.).

Als ein Kind seiner Zeit vermag der Dichter die
nationalen Triebkräfte der gegen Habsburg-Spanien
gerichteten Politik Frankreichs nicht zu erkennen;
er deutet diese als den wesentlichen Teil einer großen
antikatholischen Konspiration.

Als Theoretiker der Politik huldigt der Dichter
konservativen Auffassungen. Alles Neue ist ihm im
vornherein verdächtig, betreffe es nun den Glauben
oder die staatliche Ordnung. Vorzüglich die Schwachen

und Gefährdeten sollen sich hüten, vom
Überlieferten abzuweichen, wenn sie bestehen wollen. So

ruft der Dichter der Stadt Rottweil zu :

Bei den alten siten handvest pleib l
Alle nüwerung weit von dir treib

Sey steiff in bürgerlichen Sachen,

Doch wirst den adel ouch betrachten,

Vff dein pursamj hab wol acht

Vnd vorus ouch die priesterschafft.
So wirst du dein freyheit erhalten,

Im friden leben vnd ehrlich alten... (269;ff.).

Wie der Dichter in diesen Versen zeigt, ist für
ihn die richtige Ordnung das ständische Gefüge,
innerhalb dessen jeder Teil die Aufgabe erfüllt, die
ihm Gott zumißt. Nun aber ist in der Eidgenossenschaft

diese Ordnung weitgehend außer Kraft
gesetzt, und zwar durch Gott selbst, der in der
Eidgenossenschaft ein Mahnmal gegen den Mißbrauch der

obrigkeitlichen Gewalt errichtete. Nicht Fürsten sind
es, die in den 13 Orten das Regiment ausüben,
sondern Bürger und Bauern. Vermögen sie vor dieser
im wesentlichen monarchischen Aufgabe zu bestehen?

In den Bauern mit ihrer angestammten fromkeitt
vnd einfalttse findet der Dichter einen guten Kern.
Aber diese löblichen Tugenden nehmen allzu häufig
übertriebene Formen an:

Bist nur zßfrom, thust leichtlich glöben,

Vnd wirst darmitt offt vbel trogen... (i77ßff.)-

Grob und schlecht, wie sie nun einmal sind, heben
die Bauern die handfesten Zerstreuungen:

Zanken vnd rouffen wie dj hund,

Wie all dj vollen puren tond... (iojßf).
Der Unterwaldner wird geradeheraus ermahnt,

weniger Wein und dafür mehr Wasser zu trinken
(9J7ff-)-

Nur zu leicht verfallen die Bauern der Verblendung

und unterliegen eitlen Machtträumen, denen
ein Erwachen mit Schrecken folgen könnte :

So dz dem nüwen holtz beschicht,

Dem täeren werds ouch manglen nicht.
So dz den fürsten bschehen kan,
Wie wirts dann trittst den puren gon,
Die sich erhebend vnd stoltzierend
Vnd vilicht mer tirannisierend?

Ir gwalt möcht inen werden gnomen
Vnd an sein recht ort wider komen... (ß46off.).

Ungünstiger noch als die Bauern beurteilt der
Dichter die Stadtbürger. Von einem Wohlwollen,
wie er es jenen entgegenbringt, ist bei diesen keine
Rede. Trotz der beträchtlichen Macht einzelner
Stadtstaaten verachtet der Dichter die Handwerker
als Träger der Obrigkeit womöglich noch mehr als

die Bauern. Bern muß hören:

Dufürtest gern eins hertzogs stand

Von vilewegen deiner land;
Hast doch die edlen zunfft verlassen,

Dein gwaltt stekt in der gärber gassen... (ß99Jf.) ¦

Schaffhausen wird mit offenem Hohn bedacht :

Warlich, es ist ein misslich ding
Wo handtwerksleut regieren wend,

Wend hersehen vil stett leut vnd land,

Da sì von Gott den gwalt nit hand.

36 Z. B. 8)9, 1744-

XVIII



Dz regiment ghört fürsten zfi
Die Gott dazß erwellen tütt.
Die sollend mit verstand regieren

Vnd ir volk weislich gubernieren... (1697ff.).

Weniger noch als vom Handwerker hält der
Dichter vom Kaufmann und dessen Verwandtem,
dem Bankier. Diese beiden werden kaum mehr zu
den ehrlichen Leuten gerechnet; ihre Tätigkeit gilt
nicht als Arbeit, sondern als unrechtmäßige
Bereicherung. Wacher, wexel vnd finantzen ist die Domäne
St. Gallens (2186).

Du stekst ietz voller silber vnd gold
Vnd hast ein fryen kouffmans gwerb,

Darmit dir nur deß gelts gnüg werd.

Leichst noch vil geltt vff wacher hin... (iß28ff.),

so lauten die Vorwürfe gegen Basel. Wenn der Dichter

gar von Venedig spricht, läßt er seinem Haß
gegen die Kaufmannschaft freien Lauf; da tönt es

pfeffersek, krämer, markitanten (ß6ojf.).
Mit einer dreifachen Negation läßt sich die

Parteistellung des Dichters umschreiben: Verdammung
der Reformation, Ablehnung des Einvernehmens der
Eidgenossen mit Frankreich und Mißtrauen gegenüber

jeder demokratischen Obrigkeit.

3. BEZUG AUF DIE GEGENWART

Parteinehmen bedeutet in der Gegenwart leben.
Aufmerksam registriert der Dichter die Zustände
und Ereignisse seiner Zeit. Als Beispiele seien
angeführt: Mißhelligkeiten zwischen Luzern und den

übrigen Waldstätten (49^.), die Zuger
Münzverschlechterung (i07ßff.), die erpresserischen
Umtriebe der französischen Diplomatie nach der

Erneuerung des spanischen Bündnisses im Jahre 1604

(1468f. und öfters), der Brand des Klosters Paradies
im Jahre 1587 (1662), der Zwist Freiburgs und
Berns um die gemeinsamen Vogteien (i47ßff.), der
Bau der Rathäuser in Appenzell-Außerrhoden
(i96ß), der Spolienstreit zwischen dem Bischof von
Sitten und seiner Geistlichkeit (248^.) und die
Aspirationen des Erzherzogs und Deutschmeisters
Maximilian nach der Krone Polens (ß406f.). Bei der
Parteistellung des Dichters beschränkt sich seine
Kenntnis interner Aktualitäten naturgemäß auf die
katholischen Orte und auf Gebiete in politischer

Krisenlage, wie Walhs und Bünden, die ohnehin im
Brennpunkt des allgemeinen Interesses standen.

Das Bild der konfessionell gespaltenen Eidgenossenschaft

des beginnenden 17. Jahrhunderts, das der
Dichter aus solchen Einzelheiten zusammensetzt,
entspricht im ganzen demjenigen, das die kritische
Geschichtswissenschaft auf Grund der Quellen
entwirft37. Die Maßstäbe freilich, die der Autor anlegt,
sind vielfach völlig zeitbedingt. Die Reformierten
erscheinen ihm von Anfang an in schiefem Licht, weil
er allein sie für die unerfreuliche Situation der
Eidgenossenschaft verantwortlich hält. In der Politik
der reformierten Orte höhere Gesichtspunkte zu
entdecken, ist ihm ganz unmöglich. Zumal den Städten
Zürich und Bern unterstellt er ein schrankenloses

Hegemonialstreben, das es in diesem Grade in der
Wirklichkeit nicht gab, ja nicht geben konnte. Hier
lagen dem Dichter nicht genaue, geprüfte Informationen

vor, sondern Gerüchte38. So bildet er sich
eine geheime Allianz Zürichs mit der Kurpfalz ein

(267). Zu seinem Tröste kann er immerhin feststellen,

daß es mit der reformierten Einheit nicht so weit
her ist, als es scheinen möchte. Eine ganze Anzahl
schwächerer evangelischer Orte ist nämlich weder
willens noch in der Lage, dem Zürcher Löwen und
dem Berner Bären bedingungslose Gefolgschaft zu
leisten.

Viel besser als die reformierten Orte vermögen
die katholischen vor dem Dichter zu bestehen, haben
sie doch der Kirche fast ohne jedes Wanken die
Treue gehalten. Diese vorbildliche Haltung bucht
der Autor ausschließlich auf das Konto der
Frömmigkeit und Standhaftigkeit seiner kathohschen
Glaubensgenossen. Er verschweigt den ausländischen

Anteil an der katholischen Reform in der
Schweiz — wir lesen bei ihm weder von Carlo
Borromeo noch vom Tridentinum noch von den
Jesuiten —, ja er verschweigt, daß in der kathohschen
Schweiz eine innere Erneuerung überhaupt stattfand.
Auch in dieser Beziehung tritt der patriotische Kern
in der Religiosität des Dichters zutage.

Bei allen Erfolgen der Sache, die der Dichter für
die gute hält, empfindet er an seinen Glaubensgenossen

keine ungetrübte Freude, weil sie sich dem
ausländischen Golde jeglicher Provenienz verschrieben
haben. Zu ihrem Unglück haben sie gelernt, aus
ihren an materiellen Hilfsquellen wenig bedeutenden,

an kriegswichtigen Straßen und kriegslustiger
Mannschaft jedoch reichen Bergtälern ein blühendes

37 An neueren Arbeiten sind hervorzuheben : Dommann,
Gemeinschaftsbewußtsein, und Stadler, Staatsbewußtsein.

38 Einen Begriff von dem zwischen den eidgenössischen
Glaubensparteien herrschenden Mißtrauen gibt Cysat, Geheimbuch.

XIX



Geschäft zu machen. Dabei sind sie von den
ausländischen Goldzuflüssen abhängig geworden und
haben die frühere Fähigkeit machtvollen und geeinten
Handelns verloren. Im Bestreben, sich möglichst
teuer zu verkaufen, lassen sie sich mit allen Parteien
ein und bringen sich deshalb auch bei allen in
Mißkredit. Nicht genug, daß sich die Orte gegenseitig
beargwöhnen; auch innerhalb derselben treiben die
Parteien ihr korruptes Spiel. Aus der Politik ist jedes
Maß, jede Hemmung verschwunden; trutzen, tröwen,

spintisieren, stumpferen, praticieren, trölen, parthyen, rot-
tieren, grüblen, disputieren, calumnieren, schmarotzen ist
gang und gäbe. Im Lande Schwyz allein zählt der
Autor zwölf Faktionen (7J7Jf.) ¦

Ein Fehler aber ist allen Orten gemeinsam, den
kathohschen wie den evangelischen : Sie sind in
ihrem überheblichen Dünkel für die von außen
drohenden Gefahren blind geworden und weigern sich
in verbrecherischem Leichtsinn, den Erfordernissen
der Zeit Rechnung zu tragen.

Denn mit dem europäischen Staatengefüge, in
welchem auch die Eidgenossen ihren Platz haben,
ob sie dies nun wollen oder nicht, steht es in der
Sicht des Autors nicht zum besten. Im Osten droht
nach wie vor Gefahr von den Türken. Im Innern
haben der Glaubenszwiespalt und der französisch-
habsburgische Gegensatz nahezu zur Auflösung der
Christenheit geführt. Das Reich, das überdies am
habsburgischen Bruderzwist krankt, ist als

Ordnungsmacht längst ausgefallen. Nur Spanien ist in
der Lage, den insgeheim miteinander verbündeten
Mächten des Unglaubens, zu denen trotz Heinrichs
IV. Konversion auch Frankreich gezählt wird, mit
Erfolg zu widerstehen. Wohl gilt der spanische König

auch jetzt noch als der stärkste Fürst der
Christenheit, doch läßt ihm der Feind keine Ruhe. Der
Friede ist trügerisch, denn der ländergierige Bour-
bone hat seinen Bhck auf Itahen und das Reich
geworfen und damit auch auf die Eidgenossenschaft
mit ihren Verbindungsstraßen39. Der Dichter deutet
das zähe diplomatische Ringen der Mächte um den
Einfluß in der Schweiz als das Vorspiel eines großen
Krieges, vor welchem er seine Landsleute unermüdlich

warnt. Er hat ein empfindliches Gefühl für die
Machtmittel, die sich in Monarchenhand zusammenballen,

und er kennt die Schwäche der Eidgenossen.
Er weiß auch, daß die Eidgenossen keine uneigennützigen

Freunde haben, die ihnen in der Not zu

Hilfe kämen. Die Lage scheint ihm so ernst, daß er
nicht nur das Ende der Eidgenossenschaft, sondern
auch das Ende der Welt überhaupt in Betracht zieht.
Seine pohtische Eschatologie geht in theologische
über.

Das Bild der Gegenwart, das der Dichter
entwirft, ist von Verzerrungen nicht frei. Doch im großen

und ganzen deutet er die Zeichen seiner Zeit
richtig, erkennt er genau die drohende „Verdüsterung

des Gesichtskreises40". Seine Befürchtungen
sollten sich für die Eidgenossenschaft als Ganzes

nicht bewahrheiten, für Graubünden hingegen sollten

sie schrecklich genug in Erfüllung gehen.

4. BEZUG AUF DIE VERGANGENHEIT

Politik und Historie sind in der alten Eidgenossenschaft

nicht zu trennen. Die überaus komplizierte
Verflechtung der Bünde, die nur historisch verstanden

werden kann, lenkt zwangsläufig den Blick in
eine Vergangenheit zurück, die man nicht als

abgetrennt, sondern als zugehörig empfindet. Die
zahlreichen historischen Anspielungen, die der Autor in
sein so gegenwartsbezogenes Gedicht einstreut,
müssen auf diese geistige Voraussetzung zurückgeführt

werden und nicht nur auf gelehrte Eitelkeit.
Einige Beispiele mögen vom Umfang des

historischen Wissens, das dem Autor zu Gebote steht,
einen Begriff geben. Er kennt den Aufenthalt
Arnolds von Brescia in Zürich (228), den Jetzerhandel
(ßJ9ff.), den Gebrauch der Tannäste als Trotzzeichen

der Innerschweizer (608), die Stiftung des

Klosters Allerheiligen durch Eberhard von Neuenbürg

(1692), die als erwiesene Tatsache geltende
deutsche Herkunft des savoyischen Grafen- und
Herzogshauses (ß4ß6), das Kaisertum von Trape-
zunt (2729). Außer der Bibel hat der Dichter, wie er

sagt, auch „Historien" gelesen (ß044). Die Akten
der Universität Basel erwähnt er als historische
Quelle (1416). Bezüglich der von Bruder Klaus
vollbrachten Wunder weist er auf ein „besonderes
Buch" hin (ß84i). Man wird dabei wohl in erster
Linie an die von Ulrich Witwyler verfaßte Biographie

denken, deren vermehrte dritte Auflage 1597
erschien41; nicht völlig auszuschließen ist die 1608

gedruckte Legende Johann Joachim Eichorns42.

39 Über einen namhaften Vertreter dieser Politik vgl. Martin-
Demézil, Caumartin.

40 Den Ausdruck prägt treffend Feller, Bern II 472.

Vgl. Durrer, Bruder Klaus 768fr.
1 Vgl. Durrer, Bruder Klaus 968fr.

XX



Für den Autor besonders kennzeichnend sind
seine Ausführungen über Wesen und Ursprung der
Eidgenossenschaft. Hier gelingt es ihm, sich von
den Einzeltatsachen zu lösen und Geschichte im
Überblick darzustellen. Bereits im ersten Verspaar
formuliert er seine Ansicht über die Eidgenossenschaft

als politisches Gebilde sui generis: ein fryes
land... ein besonder volk. Unablässig kehrt dieser
Gedanke wieder und findet in den Versen ßoßi und
ß0ß2 seine vielleicht treffendste Ausprägung: diß
volk... das on ein houbt selbherr wirt gnembt. Die
Zugehörigkeit der Eidgenossen zum Reich beeinträchtigt
ihre Unabhängigkeit nicht. Obwohl sie den Kaiser
für dz houbt erkennen (ß2ßj), gestehen sie ihm keinerlei

Regierungsgewalt in ihren Städten und Ländern
zu. Sie wollten und wollen nicht mehr sein als

Verbündete, gute Freunde und Glieder des Reichs,
sofern das Haupt mit rechter Wahl erkoren sei. In
Anerkennung dieser Treue mehrten die Kaiser den

Eidgenossen die Freiheit, von deren Ursprung gleich die
Rede sein wird. Angesichts der offenbaren Schwäche
des Reichs und der Glaubensspaltung hat jetzt, wo
der Autor schreibt, die Bindung der Eidgenossen an
Kaiser und Reich jede faktische Bedeutung verloren.

Die Freiheit ist indessen nicht nur ein Attribut
der gesamten Eidgenossenschaft, die der Dichter
häufig als Bund oder Bruderschaft bezeichnet. Sie

wohnt auch bei jedem einzelnen Gliede. Der Autor
wird nicht müde, die Orte — jeden für sich — an
ihre alte Freiheit zu erinnern. Ihren Ursprung nahm
die Freiheit in den Ländern — die Städte gelangten
erst später in ihren Genuß (966ff.) —, als sich jene
mit Gottes Hilfe zusammenschlössen und einer
unerträglich gewordenen Herrschaft ein Ende bereiteten

(6ßjff.). Gott Heß den Aufstand der Knechte
gegen die Herren gelingen, weil er Hoffart, Habsucht
und Bedrückung nicht länger dulden wollte.

Zweierlei ist hier festzuhalten: zum ersten die

ausgesprochen revolutionär gefärbte Befreiungstradition

und zum zweiten die Begründung der
Eidgenossenschaft auf den Ratschluß Gottes. Es wäre
verfehlt, dies letztere als patriotische Phrase abzutun.
Man braucht sich nur zu vergegenwärtigen, wie
abschätzig der Dichter von den pohtischen Fähigkeiten
der Städte und Länder spricht, deren Bund zu seiner
Zeit bereits dreihundert Jahre besteht. Nicht die
pohtische Weisheit der Obrigkeiten hat dies zustandebringen

können, sondern Gottes schützende Hand
allein. Falls der Dichter den Spruch „Providentia
Dei et confusione hominum Helvetia regitur"

kannte, zitierte er ihn nicht im Scherz, sondern in
heiligem Ernst.

5. THEOLOGIE

Im Gedicht von den beiden Propheten wird die

Theologie doppelt beansprucht. Der Dichter braucht
sie zur polemischen Auseinandersetzung mit der
Reformation und zur Einordnung der Eidgenossenschaft

in den Gang der Geschichte.
Für den Autor ist die Reformation als ein Werk

des Teufels schlechthin böse43. Sie negiert nicht nur
die Kirche, sondern den Glauben überhaupt. Die
Reformierten gelten für nichts Besseres als Türken,
Heiden, Juden und Täufer. Nebst allerlei landfremdem

Gesindel hat Satan als besonderes Werkzeug
zum Verderben der Eidgenossenschaft den Toggenburger

Ulrich Zwingli erwählt. Zweierlei Sünden
werden diesem zur Last gelegt : geistige und fleischliche.

In eigenmächtigem Hochmut und eitler
Neuerungssucht stieß er alle gültigen Glaubenssatzungen
um und maßte sich unter gelehrtem Vorwand an,
ein neues Evangelium zu ersinnen (67f., ß896f.).
Diese leichtfertige und übermütige Geisteshaltung
trifft der Dichter bei allen reformierten Orten an, am
ausgeprägtesten bei Appenzell-Außerrhoden, dessen

Dünkel in krassem Gegensatz zu seiner bäuerischen
Derbheit steht. Neben die Hybris tritt in der Sicht
des Autors als treibende Kraft der Reformation der
ungezügelte Geschlechtstrieb. Die Abwendung vom
Zölibat wird in den ehrenrührigsten Ausdrücken
gegeißelt (ß898f.), und gegen die Stadt Calvins ertönen

die unflätigsten Beschimpfungen (3692—ß767).
Indessen läßt es der Dichter nicht bei Schmähungen

gegen die Reformation bewenden. Er versteht
sich auch auf das Disputieren. So erkennt er einen
Beweis für den Irrtum der Reformation in ihrer
dogmatischen Zersplitterung. Nicht eine Irrlehre allein,
sondern eine ganze Anzahl sich befehdender Sekten
erkühnt sich, der wahren Kirche den Rang streitig zu
machen. Mit offenem Hohn wird dies am Beispiel
Basels und seiner Universität verdeutlicht (iß4iff.).
Daß es inmitten so vieler Widersprüche keinen Platz
für die Wahrheit gibt, ist dem Dichter so selbstverständlich,

daß er es nicht einmal besonders
auszusprechen braucht.

Häufig bedient sich der Autor der von Orosius
in die Geschichtsschreibung eingeführten Suche
nach dem Anfang des Elends in der Welt. So wird

' Vgl. z. B. 29;;ff. und ßiß4ff.

XXI



etwa der evangelische Landesteil von Glarus
gefragt, wer die Feinde aus dem Land vertrieben, wer
die Freiheit gebracht, wer die Altvorderen selig
gemacht und ihnen soviel Glücks beschert habe, worauf

die Antwort — vom Dichter selbst gegeben —
lautet :

Der alt fides hatt dz vermögen

Zu seiner zeit ists alles gschehen.. (i22ßff.).

Basel wird vorgehalten, sein gelehrter Ruhm
entstamme der kathohschen Zeit (140;ff.); entsprechendes

muß die Stadt St. Gallen von ihrem Wohlstand

vernehmen (21^8ff.). Ja, die Eidgenossenschaft

insgesamt durfte vor dem Auftreten des
falschen Propheten mehr Glück erfahren als danach

(397iffJ-
Das Rezept „An ihren Früchten sollt ihr sie

erkennen" wird am umfassendsten beim Vergleich der
beiden Propheten angewendet. Alle Register der
Antithetik sind gezogen, und es ist leicht zu merken,
daß der Dichter ein Hauptanliegen zur Sprache

bringt: Niklaus von Flüe beginnt seine Laufbahn als

Laie und endet sie im Stande eines HeiHgen; ZwingH
hingegen wandelt sich von einem GeistHchen zu
einem Übeltäter schlimmster Sorte. Niklaus kann
nicht lesen und schreiben und verfügt gleichwohl
über die tiefsten Einsichten; ZwingH gerät trotz seiner

Gelehrsamkeit in den Irrtum. Zwingli wählt die

große Stadt zum Schauplatz seiner Taten; Bruder
Klaus hingegen wirkt in ländhcher Abgeschiedenheit.

Er hat die Gabe echter Weissagung, die

Zwingli vergebhch für sich in Anspruch nimmt.
Zwingli schafft Krieg, Bruder Klaus stiftet Frieden.
Ihm wird denn auch ein seHges Ende zuteil, während

Zwingli ein Untergang mit Schrecken beschieden ist.
Seine Polemik spannt der Dichter in den großen

Rahmen der Geschichtstheologie. Er, der selber
prophetische Töne anschlägt, glaubt selbstverständhch
an warnende Zeichen, die den Sehenden auf Künftiges

aufmerksam machen. Während es aber im
pohtischen Bereich ein Krieg ist, mit dem gerechnet
wird, so wird unter dem Aspekt der Heilsgeschichte
das Ende der Tage heraufbeschworen. Die Jahre
sind schier vollendet (840). Der Antichrist ist genaht;
der Türke ist sein Vorbote ($oz6f.). Auch das große
Erdbeben (8ß7) weist auf nahes Unheil hin, ebenso
das neue Saeculum, da allweg grosse endrung bschähen

(821), dies eine Anspielung auf die Reformation am
Anfang des vergangenen 16. Jahrhunderts.

Das Verhältnis der Eidgenossenschaft zu Gott
behandelt der Dichter in den Versen 2972—ßi6j. In
dieser Partie wendet er sich mit großem gelehrten

Aufwand den grundsätzHchen Fragen eidgenössischen

Daseins zu. Am Anfang wird die Allmacht
Gottes über die Geschichte festgestellt (2972—
2987), hernach wird Gott davon freigesprochen, der
Urheber des Bösen in der Welt zu sein. Denn das

Böse, so heißt es weiter, entspringt dem freien Willen
des Menschen, der ja die Möglichkeit hat, aus eigener
Bemühung durch ein gottgefälliges Leben selig zu
werden (2988—ß009). Den scheinbaren Widerspruch

zwischen der Allmacht Gottes und dem
Vorhandensein des Bösen löst der Autor mit Hinweis auf
den Unterschied zwischen dem, was Gott will, und
dem, was er lediglich verhängt. So hat Gott die von
ihm verfluchten Türken nur deshalb groß werden
lassen, um die Christen für ihre Sünden zu bestrafen

(ßoio—ß027). Von dieser Voraussetzung aus wird
die Kardinalfrage gestellt: Ist das Volk der
Eidgenossen, das sein Dasein einer Auflehnung gegen
eine ursprüngHch legitime Herrschaft verdankt, von
Gott gewollt oder ist es als ein bloßes Verhängnis
in die Welt gesetzt (ß028—ß04i)? Zur Erläuterung
wird die HeiHge Schrift herangezogen: Kain und
Luzifer erhoben sich wider den Willen Gottes;
nicht so hingegen David, als er den gottlos gewordenen

Saul bekämpfte, und nicht so das Volk Israel,
als es sich gegen den ungerechten König Roboam
auflehnte. Mehr als hundert solcher Exempel
anzuführen, macht sich der Autor anheischig (ß042—
ßoej). Immer jedoch steht Gott dem Rechten bei,
sei er nun Herr oder Knecht. Oft straft Gott, indem
er ein Böses dem anderen entgegenstellt oder indem
er es einem bösen Menschen eine Zeitlang gut gehen
läßt, um ihn hernach um so tiefer zu stürzen, wie den

Usurpator Abimelech. VornehmHch mit Tyrannen,
die ihre Völker unterdrücken, pflegt er so zu verfahren

(ßo66—ß099). So verhalf er den Eidgenossen zu
ihrer Freiheit, um die Fürsten zu einer gerechten
Behandlung ihrer Untertanen anzuhalten (ßioo—
ßiij). Gott aber tat für die Eidgenossen noch mehr.
Er sandte ihnen einen Propheten, einen heiligen
Mann, der sie lehrte, was ihr Nutz und Frommen
sei. Daran ist ersichtlich, daß sich Gott offen für dieses

Volk aussprach und seinen Fortbestand wünschte

(ßii6—ßi27). Doch, wie der Volksmund sagt, wo
Gott eine Kirche baut, baut der Teufel eine Kapelle
daneben. Ein großer Teil des Volkes ist dem

Teufelspropheten zugefaUen (ßi28—ßi44). Deshalb hat

Gott das Ende der Eidgenossenschaft beschlossen

(ßi4J—ßi49). Doch sind auch in ihr noch Gerechte

zu finden, um derentwillen der Dichter für sein Land
auf Schonung hoffen darf. Er betet, Gott möge in
seiner Gnade den Eidgenossen die Kraft verleihen,

XXII



von ihren Sünden abzustehen. Doch sind leider wenig

Zeichen der Besserung zu erkennen, und der
Dichter schHeßt seine Betrachtungen mit den
warnenden Worten: Vilgrössere reich sind zlrumeren gangen

(ßijo—ßi6j).

6. DER STIL

Als ein Stück pohtischer Poesie gehört das

Gedicht von den beiden Propheten nur mit gewissen
Einschränkungen der künstlerischen Sphäre an.
Eine stilkritische Untersuchung wird dieser Tatsache

Rechnung tragen, wenn sie ein übertrieben positives
oder negatives Werturteil vermeiden will, und wird
sich vor einem ausschließhch aus Werken der
autonomen Poesie gewonnenen Stilbegriff hüten. Als
Stil seien hier die Mittel verstanden, die der Autor
anwendet, um seinen Auffassungen Ausdruck zu
verleihen.

Diese Auffassungen stehen unverrückbar fest und
werden von keinem Zweifel berührt. Deshalb
verfügt der Dichter über eine klare und unmißver-
ständHche Diktion, die er mit Sprichwörtern,
Sentenzen und Bibelzitaten durchsetzt. Im Lobe wie im
Tadel sagt er seine Meinung unverblümt : Wz zschel-

ten ist, mag ich nit lobenn (29;4). Es würde zu weit
führen, alle die Schmähungen, mit denen er den
verhaßten ZwingH überschüttet, zu einem Katalog zu
vereinigen; einige Beispiele genügen vollauf: der
heillose falsche Pfaffe, der falsche, treulose Hund,
der Sauhirt, der schwarze Hans, der beschorene

Hund, der Schellenhengst, der falsche Bube. Vollends

unflätig sind die Invektiven an die Adresse
Genfs. Anderseits findet der Dichter für den ihm am
Herzen gelegenen Bruder Klaus kaum genug
Ausdrücke der Verehrung. Da heißt es: der fromme
Vater, der heiHge Mann, der Vater übers Vaterland,
ein solches Kleinod, der heilige alte Mann, der gott-
seUge fromme Mann, ein heiHger Vater des
Vaterlandes.

Solche sehr direkten Mittel der Darbietung geben
keine besonderen Probleme auf. Anders hingegen
steht es mit den verschleierten Aussageformen.

Tunlichst vermeidet es der Dichter, Namen zu
nennen. Bei den Eidgenossen und Zugewandten hält
er sich strikte an dieses Prinzip. Den Mächten des

Auslands gegenüber läßt er die Rücksicht schon
eher fallen. Personennamen kommen selten vor;

wenn überhaupt, sind es die Namen von längst
Verstorbenen. Nur einmal durchbricht der Dichter diese

selbstgesetzte Schranke, nämhch in Vers ß40j, wo
der Erzherzog und Deutschmeister Maximilian
vorgestellt wird. Ob hier ein Versehen vorhegt oder
eine bewußte Absicht, ist nicht zu entscheiden.
Ähnlich sparsam geht der Autor mit Ortsnamen um.
Jahreszahlen kommen im Text nur zwei vor: 1417
und 1487, die Lebensdaten von Niklaus von Flüe
(41- 43)-

An die Stelle der direkten Aussage tritt die
Umschreibung mittels der in buntem Gewimmel auf der
Tafel verteilten Figuren. Zürich erscheint als der
Löwe oder der Fuchs, Bern als der Bär oder der
Wolf, Frankreich als der Luchs, Spanien wiederum
als der Löwe und Österreich als der Pfau. Bruder
Klaus wird „der Alte", sein Gegenspieler ZwingH
„der Junge" genannt. Eigennamen werden doppeldeutig

verwendet. Unter „Franzosen" ist bald die

Nation, bald die Seuche und bald beides zugleich zu
verstehen44. Ähnlichen Wortspielen dient „Paradies"
(1662ff.) — das Kloster Paradies oder der Ort der

Seligen — und „Biel" (2784) — die Stadt Biel oder
das Beil. Historische Ereignisse werden chiffriert
wiedergegeben, zum Beispiel: Der Löwe springt
durch den Klee, um den Glarner und seinen Bruder
zu beißen und ihnen den schwarzen Rüden abzujagen

(ii7ßff.). Der Löwe steht für Zürich, der Bruder

für Schwyz, der Rüde für die toggenburgische
Erbschaft; das Ganze meint den Alten Zürichkrieg.

Ein anderes Verschleierungsverfahren besteht in
der Ankündigung, es sei jetzt nicht mögHch, auf
gewisse Ereignisse, Zustände oder Zusammenhänge
einzugehen45.

Ia deinen brüedern, die ich meinen,

Gfalts nit vast wol, doch nem ich keinen... (j2if.)
und:

Aber du hast wol sölich hansen,

die ich dir — ob vnd nidt — könt namsen... (9 07f.)

mag hier als Exempel dienen46.
Stehen nun solche Übergehungen im Zusammenhang

mit der häufigen Versicherung des Autors, er
wolle sich kurz fassen (86, 89) Dies ist sicher nicht
der Fall, hat sich doch der Autor selbst wenig um
sein klassisches Rezept gekümmert. Angesichts der

4071 Verse des Gedichts erweist sich das Bekenntnis

zur Kürze als leere Phrase. Daß die Übergehungen

44 Vgl. besonders 91ß, 2ß44ff., ß724.
46 Vgl. Curtius, Literatur i68f., unter „Unsagbarkeitstopoi".

46 Weitere Beispiele: 7ß6, 87ßf., IJ74, 27ßt, 2819, ßoi9, ßo6

)I42ff-

XXIII



nicht als Rücksichten auf eine allfälhge Zensur zu
deuten sind, sei weiter unten erörtert; wir möchten
in ihnen vielmehr ein poetisches AnHegen des Autors
erkennen. Die Berechtigung hiezu leiten wir aus den
im Text und auf der Tafel vorkommenden Anspielungen

auf die Emblematik ab.
Über die Emblematik unterrichtet der umfangreiche

Artikel im „Reallexikon zur deutschen
Kunstgeschichte". Da steht zu lesen: „Das Emblem
gehört zu den Kunstformen, die durch die Vereinigung
von Wort und Bild zu einem in sich geschlossenen
allegorischen Gebilde gekennzeichnet sind47." Drei
Elemente sind es, die zusammen ein Emblem
ergeben. Zum Bild, in der Fachsprache Pictura, Icon
oder Imago genannt, geseUt sich oben das Motto,
auch Inscriptio oder Lemma, und unten das

Epigramm, auch Subscriptio genannt. Dem Bild sind
thematisch kaum Schranken gesetzt, während für
das Motto und das Epigramm die Gesetze der Hte-
rarischen Gattung gelten. Die Schwierigkeiten einer
kritischen Beschäftigung mit der Emblematik stellen
sich ein, sobald man die Funktionen der drei Teile,
das heißt ihre gegenseitigen Beziehungen, zu erfassen
sucht. Heckscher und Wirth erkennen im Motto
eine aUgemeingültige, in knappste Form gebrachte
Wahrheit. Das Bild verbindet sich mit dem Motto
zu einem Rätsel dergestalt, daß es das Motto sichtbar
macht, ohne daß dem Betrachter der innere
Zusammenhang gleich klar würde. Des Rätsels Lösung
bringt „in künstlerischer, oft verschleierter Art" das

Epigramm. Außer dem Rätselhaften an der Emblematik

betonen die genannten Autoren das Pädagogische,

ja sie fassen es als wesentlichen Unterschied
zum Bilderrätsel (Rebus) auf. Neuerdings hat A.
Schöne an den Erklärungen von Heckscher und
Wirth Kritik geübt, dabei aber den Rätselcharakter
der Emblematik nicht geleugnet, sondern in weiterem

Sinne definiert. Ihm zufolge beruht die Emblematik

letzten Endes darauf, „daß das Abgebildete
mehr bedeutet als es darstellt48", was auch für die

Figuren auf unserer Tafel zweifellos gilt.
15 31 erschien der „Emblematum Hber" des

itahenischen Juristen Andrea Alciati. Dank diesem
ersten Emblembuch, das vielfach erweitert und übersetzt

wurde und über 15 o Ausgaben erlebte, von den

unzähHgen Imitationen und Kommentaren ganz zu

schweigen, wurde die Emblematik in kurzer Zeit
zum Gemeingut der Gebildeten und bheb es während

Jahrhunderten. Schöne nennt die Emblematik
eine gemeineuropäische Bewegung. Wenn auch manche

Picturae durch die verschiedenen Autoren
verschiedene Ausdeutungen erfuhren, ergab sich doch
für viele Bilder eine Art Kanon, so daß ihnen ganz
bestimmte VorsteUungen zugeordnet wurden. Diese
Bilder fanden als Motive in die bildende Kunst und
in die Literatur Eingang; ohne ihre Kenntnis ist ein
tieferes Verständnis vieler Werke des 16.—18.
Jahrhunderts nicht mögHch49.

Wenn wir aus der Menge der Emblembücher vor
allem diejenigen von Joachim Camerarius
herausgreifen, woUen wir damit nicht behaupten, daß diese

und nur diese die Vorlage für manche Figuren auf
unserer Tafel abgaben. Wir wählen Camerarius, weil
sein Emblemwerk unserem Text zeitUch
nahekommt und weil es sehr viele Tierabbildungen
enthält. Joachim Camerarius (1534—1598), Arzt in
Nürnberg, gab seinem Werk einen naturwissen-
schaftiichen Anstrich; aUerdings schloß er Fabeltiere
nicht aus. Wo Camerarius nicht ausreicht, stützen
wir uns auf die Symbolographie des Jesuiten Jakob
Bosch (1652—1704), die anFüUe des Materials
ihresgleichen sucht50.

Im folgenden zählen wir die Tiere auf, die nach
Gestalt und Funktion mit einiger Sicherheit der em-
blematischen Sphäre zugewiesen werden können:
Dem Storch bei kathoUsch Glarus, im Gegensatz
zum Papageien der altt fides geheißen, wird dankbare
Liebe und Treue zu seinen Eltern und Ernährern
nachgesagt51. Der Papagei des evangehschen
Landesteils stellt den dummen Schwätzer dar, der einzig
imstande ist, seinem Herrn nachzuplappern52. Der
Hase bei Schaffhausen ist ein Tier, das mit offenen

Augen schläft, daß es nicht von seinen Feinden
überrascht wird. Die einen Ausleger sehen in ihm die
schätzbare Tugend der Wachsamkeit verkörpert,
andere aber die Ruhelosigkeit und das schlechte
Gewissen53, was hier zweifellos auch gemeint ist. Der
Kranich mit dem Stein in der einen KraUe, der
neben dem Bischof von Basel steht, bedeutet die
unablässige Wachsamkeit dieses Vogels zum Schutze
seiner Artgenossen und seiner selbst54. Denn soUte er
auf der Wacht auch einschlafen, der Aufprall des fal-

47 Heckscher-Wirth, Emblem 85.
48 Schöne, Emblematik 21.
49 Vgl. Kayser, Kunstwerk 75 fr.
50 Tervarent, Attributs, ist ein nützliches Hilfsmittel, wird aber

der Fülle der Erscheinungen bei weitem nicht gerecht.

51 Tafel (8) ; Camerarius, Symbola III 40.
52 Tafel (9); Camerarius, Symbola III 45.
53 Schöne, Emblematik 22.
54 Tafel (23); Camerarius, Symbola III 27.

XXIV



lenden Steins würde ihn sogleich wieder wecken.
Der Luchs zu Füßen des Königs von Frankreich ist
ein Tier, das, nie mit der erworbenen Beute zufrieden,

den gierigen BHck stets auf Größeres gerichtet
hält, dessen Gewinn aber sehr unsicher ist55. Auch
der Fischotter des Dogen von Venedig huldigt
unvernünftiger Gier; er tötet nämhch mehr Fische als

er verschlingen kann56. Die Hydra bei Genf steht
für die Ketzerei.

Indem sich der Autor der Emblematik bedient,
folgt er einer Konvention barocker Dichtung. Er
könnte aber nicht so verfahren, ohne selber den Reiz
dieser heute esoterisch57 anmutenden Darstellungsform

zu empfinden, welche das Erklären mit dem
VerhüUen in so subtiler Weise vereinigt. Dasselbe
Verfahren begegnet uns auch im häufig bewußt
unpräzisen Ausdruck des Textes, den wir für das

wesentlichste Stilmerkmal halten.

7. DER DICHTER
UND SEIN ANLIEGEN

Unter diesem Titel seien die bisherigen Ergebnisse

der Untersuchung zusammengefaßt und, wenigstens

versuchsweise, zu einem Gesamtbild vereinigt.
Der Unbekannte, der im Jahre 1607 oder 1608

das Gedicht vom alten und vom jungen Propheten
des Schweizerlandes niederschreibt, gibt sich als

Eidgenossen und überzeugten KathoHken zu erkennen,

letzteres auch in pohtischer Hinsicht. Auf
Grund seiner Sprache, die wenig lokale Eigentüm-
Hchkeiten aufweist, läßt sich über seine engere Heimat

nichts Sicheres aussagen. Gewisse Lidizien sprechen

für die Nordost- oder die Innerschweiz. Angesichts

der ÜberHeferung des Textes im Kloster
Einsiedeln und der großen Bedeutung, die Niklaus von
Flüe darin zugemessen wird, ist die zweite Vermutung

der ersten vorzuziehen. Eine aussclüießliche

Sympathie oder Antipathie gegenüber einem der
inneren Orte ist nicht feststeUbar.

Der Dichter arbeitet mit einem reichen Schatz an
Kenntnissen und Erfahrungen, wie er in der Regel
nur einem älteren Menschen zu Gebote steht. Er
verfügt über vielfältige — teils zutreffende, teils
unzutreffende — pohtische Informationen. Dies läßt
darauf schließen, daß er entweder selber poHtisch

tätig war oder daß er zum mindesten Beziehungen
zu einer Ratskanzlei hatte. Sein umfangreiches Wissen

auf dem Gebiete der schweizerischen und der
aUgemeinen Geschichte setzt langjährige historische
Studien voraus und ist ohne den Besitz einer BibUo-
thek oder die MögUchkeit, eine solche zu benutzen,
nicht denkbar. Der Dichter kennt die Bibel, die er
ausgiebig zitiert; der große geschichtstheologische
Exkurs in den Versen 2972—ßi6j deutet, wenn
nicht auf einen GeistUchen, so doch wenigstens auf
einen theologisch in ungewöhnhchem Maße
interessierten Laien58.

Sein Hterarisches Rüstzeug bezieht der Dichter
einerseits aus der VolksüberHeferung — er
gebraucht viele sprichwörtliche Redensarten —, anderseits

aber aus der antiken Fabel und der gelehrten
Poesie seiner Zeit, spezieU der Emblematik. Die
Vereinigung so entgegengesetzter Sphären deutet auf
einen weiten geistigen Horizont. Es hält schwer,
dem Gedicht einen poetischen Wert nach den heutigen

Begriffen zuzuerkennen, zumal die Wirkungen
nicht bekannt sind, die es auf das PubHkum seiner
Zeit ausgeübt haben mochte. Objektiv feststeUbar
ist hingegen die Tatsache, daß es dem Dichter
gelungen ist, eine großangelegte Komposition auf
Grund der Antithese von Bruder Klaus und ZwingH
zu entwerfen und konsequent auszuführen. Mag
auch die Länge des Gedichts den modernen Leser
ermüden, die Leistung des Dichters bleibt
unbestritten.

Die ParteisteUung des Dichters ist für eine mög-
Hche spätere Identifikation von größter Bedeutung.
Daß sich der Dichter eines Tages werde namhaft
machen lassen, ist sehr zu wünschen, darf man sich
doch hievon eine nicht zu verachtende Bereicherung
des nicht übermäßig glänzenden Bildes versprechen,
welches das schweizerische Geistesleben am Anfang
des 17. Jahrhunderts bietet. SoUte es gar gelingen,
den Dichter in einer bereits bekannten PersönHch-
keit wiederzufinden, so mögen allerlei Überraschungen

zu erwarten sein.
Daß ein schweizerischer KathoHk an der Wende

des 16. Jahrhunderts die Reformation verabscheut
und Bruder Klaus verehrt, darüber braucht man
sich nicht zu verwundern. Daß es zu dieser Zeit
kathoUsche PoUtiker gibt, die dem französischen
Einfluß entgegenwirken, ist auch nichts Neues. Zu

55 Tafel (D); Camerarius, Symbola II 33.
56 Tafel (K); Camerarius, Symbola II 95.
57 Vgl. den bezeichnenden Untertitel „Dictionnaire d'un langage

perdu" von Tervarent, Attributs.

58 Zu notieren ist die teilweise phonetische Schreibweise im
Lateinischen und der ausgesprochene grammatikalische Fehler bei
4064; siehe Anmerkung.

XXV



genauerem Aufsehen mahnt die negative Bewertung
der demokratischen Staatsform seitens eines patriotisch

empfindenden Eidgenossen, aber auch dazu
finden sich Parallelen59. Doch ist es nicht die Rücksicht

auf diese Parteistandpunkte, die den Dichter
dazu bringt, seine Feder über 150 FoHoseiten zu
führen. Es ist vielmehr die Sorge um sein Land, um
die 13 Orte mit ihren Zugewandten, die ihm den
Text diktiert. Im Urteil des Dichters hat sich der alte
Glanz der geUebten Eidgenossenschaft getrübt, und
er wünscht nichts sehnlicher, als denselben wieder-
herzusteUen. Die Schäden, an denen die Eidgenossenschaft

krankt, werden immer und immer wieder
auf zwei Grundübel zurückgeführt: auf die
Glaubensspaltung und die Annahme von Miet und
Gaben.

Der Dichter macht kein Hehl daraus, daß er die
Reformation als historische Tatsache nicht
anerkennt; eine am Anfang des 17. Jahrhunderts
angesichts der Verhärtung der Fronten merkwürdige
Haltung. Hierin bestärkt ihn sein theologisches
Denken, das ihm verbietet, in der Reformation etwas
anderes als Teufelswerk und Verblendung zu sehen.

Deshalb läßt er seiner antireformatorischen Schelte

stets die völhg ernstgemeinte Aufforderung folgen,
zur alten Konfession zurückzukehren. Er wünscht
nicht die Bestrafung der Abtrünnigen um jeden
Preis, worunter schUeßhch auch die Getreuen zu
leiden hätten, sondern die Rettung und Erhaltung
des ganzen Vaterlandes. Daß er sich dieses schöne
Ziel nur in der Glaubenseinheit vorstellen kann,
entspricht den Anschauungen seiner Zeit. Sogar die

hochgeschätzte Freiheit versteht er nicht als den
absoluten Maßstab und Endzweck pohtischen
Handelns, sondern als zweitrangigen Wert im HinbHck
auf die Ewigkeit :

Was ists ia? Ieder wer gern frey
Rath aber, welchespesser sey:
Gehorsam sein vnd vnderthan,
Oder solch fryen mûtwill han,

Dardurch die seel kombt in verderben

Vnd der mensch nit mag selig werden? (170;ff.).

Das zweifelhafte Verdienst, den Eidgenossen
goldene Fesseln angelegt zu haben, gebührt im Urteil

des Dichters vor aUem dem König von Frankreich,

dem er Übles nachsagt, wo immer sich die Ge¬

legenheit bietet. Dieser scharfen Antipathie gegen
Frankreich und speziell gegen Heinrich IV.
entspricht nun keine ebenso ausgeprägte Sympathie für
Habsburg-Spanien, obwohl diese Staatengruppe im
allgemeinen günstig beurteilt wird60. Abgesehen
davon, daß sie eine wahrhaft kathohsche PoHtik zu
treiben scheint, stellt sie für die Eidgenossen doch

nur das kleinere Übel dar. Den Verkehr mit dem

König von Spanien schildert der Dichter in keineswegs

rosigem Lichte:

Aber er ist garJer entlegen,

Vnd sind seine ambtleut wie si mögen

Geittrig, karg vnd ouch verlogen;
Stossend in irn sak, wz si mögend™-.

Nicht die Herkunft des Goldes von einem
bestimmten Potentaten ist verderbHch, sondern die
ausländische Provenienz überhaupt :

Vnd also sind si wider einander

Mer als dFranzosen widert Spanyer,
Zu welchen si sich vast verbindend,

Weil si irn gunst vnd gelt dort vindend.

Vnd hiermit gat ir sach z^grund,
Vnd waxt ir vnglück alle stund (i2ßff.).

Und:

Dißgelt ist gleichsam wie dz gifft,
Das man der muß in dj fallen rieht:
So fint man wol solch fürsten vnd heren,

Die sich mit meusen wend erneren. (i8ß7ff.).

Von der wirtschaftHchen Notwendigkeit der
Goldeinfuhr, die seither von der kritischen
Forschung anerkannt wurde, läßt der Dichter keine
Silbe verlauten; ebensowenig ist er in der Lage,
kaufmännische und finanzielle Tätigkeit als Arbeit
zu würdigen. Wie es den Anschein hat, läßt der
Dichter als Quelle legitimen Erwerbs nur die
Landwirtschaft gelten62; ein angesichts der beschränkten

Hilfsquellen der Eidgenossenschaft unerfüllbares
Postulat.

Nicht nur gegen die Spender der Pensionen richtet

sich der Zorn des Dichters, sondern auch gegen
die Empfänger. Hier läßt er eine Gerechtigkeit walten,

die sich hoch über einen beschränkten
Parteistandpunkt erhebt. Speziell mit den Orten seiner

eigenen Konfession, die, von Natur ärmer, auf die

59 So beim Luzerner Stadtschreiber Renward Cysat; vgl. Frei, 61 Nach ßß7j; für konkrete Beispiele siehe Bertoliatti, Fi-
Cysat i6ff. nanzen.

60 Man beachte die namentliche Nennung der habsburgischen 62 Daheim landtlicher arbeit pflögen (467).
Fürsten auf der Tafel.

XXVI



Pensionen besonders erpicht sind, geht er
schonungslos ins Gericht. Er hält ihnen alle die
Verstrickungen vor, in die sie mit ihrer rein auf
finanziellen Vorteil gerichteten Politik geraten sind, und
malt ihnen die Korruption in den schwärzesten Farben

an die Wand. So tief eingewurzelt scheinen ihm
die Übel, daß nur die schärfsten Mittel gut genug
sind: den Unterwaldnern empfiehlt er, einige ihrer
politischen Führer einen Kopf kürzer zu machen

(9i7f-)-
Eine so radikale Kritik woUten und konnten sich

die Obrigkeitsstaaten der Eidgenossenschaft, die
eifersüchtig über ihr Prestige wachten, nicht bieten
lassen. Das Gedicht von den beiden Propheten hätte
weder im reformierten noch im katholischen Teil der
Eidgenossenschaft gedruckt oder auch nur verbreitet

werden können. Dem Dichter, der sich von
seinem Werk alles andere als die Gunst der Menge
verspricht (90ff., 2948ff.), war dies völhg klar. Er, der
die Verhältnisse in seinem Land so gut kannte, kann
an eine Veröffentlichung wohl kaum gedacht haben.
Vermutlich Heß er das Manuskript mit der Tafel bei
vertrauten Freunden zirkuheren, wobei er vorsichtshalber

seinen Namen nicht dazu setzte. Angesichts
der pohtischen Anstößigkeit des Textes wird es

nicht ratsam gewesen sein, weitere Kopien
herzustellen; der Gehalt bedingt die schmale Überlieferung

in einem einzigen Exemplar.
Nun aber beschränkt sich der Dichter nicht auf

destruktive Kritik. Er hat auch ein positives Mittel
zur Besserung anzubieten: das Andenken an den
Bruder Klaus, das ja über die Grenze der Konfession
hinaus lebendig war. Sehr geschickt reduziert der
Dichter die Lehren des nachmaUgen Innerschweizer
LandesheiHgen auf zwei Grundforderungen :

Rechtgläubigkeit und Freiheit von Miet und Gaben.
Dergleichen hatte ja auch der als Teufelsprophet
verdammte ZwingH gepredigt, aber, wie der Dichter zu
zeigen bemüht ist, unter falschem Schein. Hätten die

Eidgenossen auf den rechten Propheten gehört
anstatt auf den falschen, so hätten sie alle ihr zeithches
und ihr ewiges Heil gewahrt. Zu diesem Ziel will
der Dichter führen; sein Werk zeigt bei allen
Ungerechtigkeiten und Übertreibungen den kritischen
eidgenössischen Patriotismus eines wahrhaft
unabhängigen Mannes.

8. LITERARHISTORISCHE
EINORDNUNG

Hier wird zuerst der Zusammenhang des
Gedichts mit der Bruder-Klaus-Literatur und der
politischen PubHzistik der Zeit hergesteUt, dann wird
eine Würdigung im weiteren Rahmen der schweizerdeutschen

Literaturgeschichte versucht.
In seinem monumentalen Quellenwerk über Bruder

Klaus wies Robert Durrer dem Gedicht von den
beiden Propheten seinen Platz innerhalb der hagio-
graphischen Tradition an63. Da im großen ganzen
das Urteil Durrers gültig gebheben ist, können hier
lange Wiederholungen vermieden werden; nur ein

neugewonnener Gesichtspunkt sei herausgearbeitet.
Mit der Datierung auf die Jahre 1607 oder 1608

rückt unser Text zeithch ganz in die Nähe der

Bruder-Klaus-Biographie von Johann Joachim Ei-
chorn64. Dieses Werk lag 1607 im Manuskript vor
und wurde 1608 in Freiburg i. Br. gedruckt. Sein

Verfasser, ein pfälzischer Konvertit, lebte von 15 78
bis 1658 und wirkte zeitweiHg als Kaplan im Ranft;
er gilt als der erste kritische Biograph des Niklaus
von Flüe und ist auch als der Dichter eines Liedes auf
den Innerschweizer Landespatron bekannt65. Neben
dem Freiburger Druck hat sich das Autograph
Eichorns erhalten; es befindet sich heute in Paris66.

Gewidmet ist es dem Bischof von San Severo, Fabrizio

Verallo, der 1606—1608 Nuntius bei den
katholischen Eidgenossen war. Der ungedruckte
Widmungsbrief ist in unserem Zusammenhang von
Interesse; seine Hauptgedanken seien kurz zusammengefaßt67.

Eichorn beginnt mit der Feststellung, es gebe
kaum ein Land, das die göttHche AUmacht nicht mit
Mirakeln bedacht habe. Aus der Schweiz nennt er
zwei neuere Beispiele : das Hostienwunder von Ettis-
wil im Luzernerland (1482) und das Leben und Wirken

von Bruder Klaus. Diese Wunder ereigneten
sich zu einer Zeit, da man sich anschickte, in Frevelmut

und Unwissenheit die Messe abzuschaffen und
den Gottesdienst überhaupt zu zerstören. Der Eintritt

in das Endstadium, das der heiHge Hippolytus
in seinem Sermo de consummatione mundi ums Jahr
200 prophetisch beschrieb, sei damals der Welt
unmittelbar bevorgestanden.

63 Durrer, Bruder Klaus 954fr.; vgl. auch Eberle, Bruder
Klaus.

84 Vgl. Durrer, Bruder Klaus 522fr. und 968ft
65 Vgl. Rochholz, Schweizerlegende 242fr.
60 Paris, bibl. nat. lat. 5618.
67 Die Bibliothèque nationale sandte uns einen Mikrofilm der

nicht foliierten Blätter am Anfang des lat. 5618, auf welche der
Widmungsbrief geschrieben ist. Durrer kannte den Codex aus eigener

Anschauung, geht aber auf die Epistola dedicatoria zu wenig
ein. Den entscheidenden Hinweis gibt Haller, Bibliothek III 557
(Nr. 1688).

XXVII



Von diesen Voraussetzungen geht Eichorn in
seinen weiteren Gedankengängen aus, die er durch ein
an den Rand geschriebenes Nota argumentum ankündigt

und hervorhebt. Gott, so sagt Eichorn nämhch,
wollte den Menschen angesichts der nahenden
Verderbnis den Weg des Heils weisen, damit nicht alle
den Untergang fänden. So ließ er in derselben Provinz

und Diözese, die dereinst den Vorläufer des

Antichrist — ZwingH — hervorbringen sollte, einen
wunderbaren Kometen — Bruder Klaus — als
Leitstern für Glauben und Leben der Menschen
aufgehen.

An der göttHchen Sendung des Eremiten ist nicht
zu zweifeln: Gott selbst ernährte ihn durch das Mittel

der Hostie. Dies stellt gleichzeitig einen Beweis
für die Richtigkeit des kathohschen Glaubens dar,
denn die wahre Rehgion ist an den Wundern zu
erkennen, die Gott in ihr geschehen läßt, und an den
gottgefäUigen Menschen, die in ihr leben. Eichorn
schHeßt sein Hauptargument mit den Worten : Caete-

rum ex iusto Dei iudicio et hic et in aeternum opponitur
Helvetius optimus Helvetio pessimo, Sylvanus Tigurino,
beatus damnato, patriarcha haeresiarchae, sacramentophi-
lus sacramentomastygi, Nicolaus Zwinglio etc. Die
Übereinstimmung dieser Konstruktion mit gewissen Partien

unseres Textes ist mit Händen zu greifen.
Auch die Überheferung unseres Textes scheint in

die Nähe Johann Joachim Eichorns zu führen. Dieser

nämhch wählte 1598 das Kloster Einsiedeln zur
Stätte seines Übertritts vom Luthertum zum Katho-
Hzismus, einen Ort also, wo das Andenken des Bruder

Klaus HebevoU gepflegt wurde68, hatte doch Abt
Ulrich Wittwiler 15 71 die Bruder-Klaus-Legende des

Hans Salat neu herausgegeben69. Eichorn wird den
Abt, der 1600 verstarb, persönlich gekannt haben.
Nun gibt es in Cod 41ß (Msc. 179) Einsidl. nur den
Besitzervermerk des Klosters Einsiedeln. Dies
könnte darauf deuten, daß der Codex von seiner

Entstehung an in diesem Kloster aufbewahrt, ja daß

er dort geschrieben wurde; und dies zur selben Zeit,
als Eichorn im Ranft die letzte Hand an seine
Biographie legte. Eine direkte Beziehung Eichorns zu
unserem unbekannten Autor, der indessen dem
Einsiedler Konvent kaum angehört haben wird70, Hegt
also ganz im Bereich der MögHchkeiten. Eichorn
selbst muß als Verfasser und Schreiber unseres Tex¬

tes ausscheiden. Eichorn schrieb um 1607 eine
äußerst schwungvolle Kurrentschrift, gegen die sich
der Duktus unseres Codex etwas zittrig und ängstlich

ausnimmt; auch scheint Eichorns poetischer
Stil flüssiger als derjenige unseres Autors.

Die Übereinstimmung unseres Dichters mit
Johann Joachim Eichorn in der theologischen
Argumentation zeigt, daß er sich im Einklang mit den
PersönHchkeiten befand, die zu Beginn des 17.
Jahrhunderts auf eine kirchhche Anerkennung des

Landespatrons hinwirkten. Diese Leute, denen Eichorn
seine Feder Ueh, stellten Bruder Klaus in den Gegensatz

zum Erzketzer ZwingH, um mittels geschichts-
theologischer Konstruktionen Bruder Klaus als

heilsgeschichtHche Tatsache erscheinen zu lassen.
Aus der Fülle der religiös-pohtischen Publizistik71

der Eidgenossen im 16. und 17. Jahrhundert,
zu der unser Text selbstverständlich gehört, greifen
wir diejenigen Pamphlete heraus, die sich auf Bruder
Klaus berufen. Dabei zeigt sich eine Spaltung in
eine kathohsche und eine reformierte Bruder-Klaus-
Tradition. Während nämlich die EvangeHschen mit
einem gewissen Recht den Katholiken die politischen

Mahnungen und Warnungen des Eremiten
entgegenhielten und ihnen damit das Uneidgenössische

ihrer konfessionell ausgerichteten PoHtik
vorwarfen, so gaben sich die KathoUken aus verständ-
Hchen Gründen alle Mühe, die Gestalt des Landespatrons

in ausschließhch reUgiösem Lichte erscheinen

zu lassen.

Die für die KathoUken so lästigen Hinweise auf
Bruder Klaus müssen schon anfangs der 1520er
Jahre eingesetzt haben, denn 1522 wurde eine katho-
Hsch inspirierte Gegenschrift gedruckt, das „Kegelspiel".

Doch von da an ist es die reformierte Polemik,

die sich eines jahrzehntelangen Monopols auf
Niklaus von Flüe erfreut. Bereits ZwingH setzt hier
in den Jahren 1523—15 26 ein, gefolgt von BulHnger
mit der Schrift „Anklang und Ermahnung Gottes an
die Eidgenossen", 1528 gedruckt. Daran schließen
sich Jakob Ruf aus Zürich mit seinem Spiel „Etter
Heini" um 1538, Valentin Boltz im mit seinem 1550
in Basel aufgeführten Drama „Der Weltspiegel" und
1554 das Mellinger Fastnachtsspiel „Die
Narrenbeschwörung". Der Abschluß des Goldenen Bundes
und des spanischen Bündnisses erzeugte am Ende

68 Vgl. Henggeler, Profeßbuch 118, und Eberle, Bruder
Klaus 168.

69 Vgl. Durrer, Bruder Klaus 768 ff., und Henggeler,
Profeßbuch 113 ff.

70 Ein solcher Konventuale wäre wohl auch sonst dichterisch

hervorgetreten, was Henggeler, Profeßbuch, zweifellos vermerkt
hätte.

71 Vgl. Durrer, Bruder Klaus, 872ff., und neuerdings Schmid,
Polemik. Die Sammelpublikation Aspects de la propagande
religieuse berücksichtigt hauptsächlich die Erzeugnisse der Druckerpressen

von Lyon, Paris und Genf.

XXVIII



der 1580er Jahre eine neue Welle reformierter Polemik.

Neben Bruder Klaus wurde jetzt die von
Zwingli im Jahre 1510 ersonnene Figur des
Schweizerstiers gestellt. 1586 erschien in Zürich die „Getreu

we warnung und vermanung an die treizehen
orth löblicher Eydgnosschafft", 1588 ohne Angabe
des Druckorts ein Bericht über den Abschluß des

spanischen Bündnisses und schheßlich um dieselbe

Zeit ein gereimtes Flugblatt mit der Darstellung des

Schweizerstiers, von Durrer dem Zürcher Christoph
Murer zugeschrieben. Das Bild zeigt Niklaus von
Flüe, der die Eidgenossen davon abhalten will, ihren
kranken Stier den spanischen Schlächtern zu
verkaufen.

Diesmal blieb die katholische Seite die Antwort
nicht schuldig. Sie brachte — anscheinend mit einiger

Verspätung — ein Flugblatt mit der Antwort des

Schweizerstiers heraus, ebenfalls illustriert. Auf dem
Bilde ist links eine vereinfachte Darstellung des

Viehhandels zu sehen, rechts jedoch gewahrt man
den Stier, der seine Kraft zurückgewonnen hat und
sich unter den Ermahnungen von Bruder Klaus auf
seine Feinde stürzt: auf den Zürcher Löwen, den
Berner Bären, den Basler Basilisken und den
Schaffhauser Widder, der als Wolf im Schafspelz auftritt.
Den Widersachern des Stiers bläßt ein geflügelter
Teufel auf einem Horn die Kriegsmusik, während
einige Prädikanten sie zum Streit ermuntern72. Im
Jahre 1620 sollte das Motiv von Bruder Klaus und
dem Stier in einem Flugblatt gegen Jesuiten und
Spanier wiederaufgenommen werden, von späteren
Beispielen zu schweigen73. Leider läßt sich das Flugblatt

mit dem streitbaren Schweizerstier nicht genau
datieren. Der Text erlaubt lediglich einen Ansatz
zwischen 1607 und 161574, was immerhin in die zeit-
Hche Nähe des Gedichts von den beiden Propheten
führt und Vergleiche gestattet.

Schon im SprachUchen ist viel Gemeinsames zu
entdecken. Unser Text hält sich im Rahmen des in
den Flugblättern üblichen Ausdrucks, ja es sind

sogar bisweilen wörtliche Anklänge zu hören. Gemeinsam

ist die Maskierung der streitenden Parteien als

Tiere. Beim Flugblatt sind für diese Art chiffrierter
Aussage zwei Beweggründe denkbar. Zum ersten ist
es die Freude am Rätsel, in die sich Autor und Leser

teilen. Zum andern aber erspart die Tiermaske die

Nennung von Namen, so daß bei aller polemischen
Schärfe eine allzu direkte Beleidigung des Gegners
vermieden wird, die zu pohtischen KompHkationen
führen könnte. Bei diesem Verfahren hatte ein
katholischer Autor den Vorteil, seine Gegner als
reißende oder giftige Tiere zeichnen zu können: Zürich
als Löwen, Bern als Bären und Basel als Basilisken.

Wie das geschilderte Flugblatt zeigt, durften es

am Ende des 16. beziehungsweise am Anfang des

17. Jahrhunderts die kathohschen Eidgenossen wieder

wagen, das Andenken des Bruder Klaus in ihre
poHtische Propaganda einzubeziehen, was durchaus
mit den damals lebendigen Kanonisationsbestrebun-

gen parallel geht. Während aber in der kathohschen

Flugblattpolemik die Gestalt des Bruder Klaus eher

zaghaft in die Arena geführt wird, so geschieht es im
Gedicht von den beiden Propheten mit Vehemenz
und ungeheurem Aufwand. Neu ist im Gedicht auch
die schroffe Gegenüberstellung von Bruder Klaus
und ZwingH. Wohl gibt es dazu frühere Ansätze75,
doch ist nirgends, auch nicht bei Johann Joachim
Eichorn, dieser Vergleich dermaßen ausgestaltet,
und auch in Zukunft sollte es ÄhnHches nicht mehr
geben. Das Gedicht muß wohl als eine Generalabrechnung

mit der bisherigen reformierten Polemik
zu verstehen sein, die um so kompromißloser erfolgen

konnte, als der Dichter aus eigenem Antrieb und
nicht in amtlichem Auftrag wirkte.

Um seiner Neutrahtät willen muß der Text auch

zur gemeineidgenössischen PubUzistik76 gezählt
werden, die in den Werken von Stumpf, Tschudi
und Simler gipfelt, mit dem Unterschied, daß ihm
das panegyrische Element abgeht. Eine ungefähr
gleichzeitige, ebenfalls ungedruckt gebliebene Denkschrift

des Luzerner Schulmeisters Johann Schnyder,
worin zu einem überkonfessionellen eidgenössischen
Verhalten gemahnt und mit dem Hinweis auf
Niklaus von Flüe vor dem Pensionenwesen gewarnt
wird, scheint ähnUche Töne anzuschlagen77.

Eine HteraturgeschichtHche Wertung des

Gedichts von den beiden Propheten hat von Jakob
Baechtold78 auszugehen, der es in seiner an Fülle
des Stoffes unerreichten Darstellung in die
konfessionelle Polemik einordnet, die das 16. Jahrhundert

72 Vgl. Durrer, Bruder Klaus 879fr., und Hilber-Schmid,
Niklaus von Flüe, Nr. 435.

73 Über das Motiv des Schweizerstiers vgl. Schmid, Polemik
325ft

74 Vgl. Durrer, Bruder Klaus 881, und Schmid, Polemik 326.
75 Vgl. hiezu etwa : Ein Gedicht gegen Zwingli aus dem Jahre

1526 (Zwingliana 2, 1905/1912, 400—406). — Johann Fabri: Sand-
brieff an Vlrich Zuinglin. Nr. 52 [1526]. — Thomas Murner:

Hie würt angezeigt. 67 (Corpus Catholicorum 22). Münster
(Westf.) 1939. — Das Lied von der Schlacht bei Kappel; Durrer,
Bruder Klaus 655.

76 Vgl. Hauser, Nationalbewußtsein 41 ff., und Stadler,
Staatsbewußtsein 4ff.

77 Vgl. Müller-Wolfer, Pfyffer 319t.
78 Baechtold, Literatur 422 und 135F. (Anmerkung).

XXIX



durchtobte und auf katholischer Seite besonders

wirkungsvoll von Hans Salat und Thomas Murner
geführt wurde. Während aber Baechtold die 1560er
Jahre als die Entstehungszeit annahm, entrückt die
kritische Datierung das Gedicht in eine andere

Epoche, für die Baechtold selbst die Worte fand:
„Der Gang durch unsere Literatur des 17. Jahrhunderts

ist unerfreulich. Es ist ein Wandern über
sandige Heide. Selten eine Erscheinung, welche den
Blick anzieht79."

Tatsächlich steht seit Durrer das Werk unseres
unbekannten Autors in der schweizerischen
Literaturgeschichte einsamer da als zuvor, doch sind
Anknüpfungen und Vergleiche möghch. Zweifellos
darf unser Gedicht dem 1606 gedruckten „Poetischen

Gastmahl zweier Berge" von Hans Rudolph
Rebmann an die Seite gestellt werden80. Beides sind

Versdichtungen von erheblichem Umfang — das

„Gastmahl" zählt rund 14 000 Zeilen! Hier wie dort
fließt die Darstellung breit dahin und gefällt sich im
Auskramen enzyklopädischen Wissens. Freilich geht
dem „Gastmahl" das Kämpferische und Politische
völlig ab. Ganz von pohtischem Geist erfüllt ist
indessen die „HeuteHa", die bekannte, 1658 gedruckte
Satire, die das Spiel mit Decknamen noch sehr viel
weiter treibt als dies unser Text tut81. Gemeinsam ist
beiden Dichtungen das Thema: die Eidgenossenschaft

als pohtisches und konfessionelles, aus vielen
Einzelteilen zusammengefügtes Ganzes. Ihrem
Temperament nach unterscheiden sich die Dichter völlig :

Der Verfasser der „HeuteHa", heiße er nun Hans
Franz Veiras oder nicht, hält sich als rationalistisch
eingestellter Satiriker über der Sache. Bei ihm kommen

so maßlose Attacken, wie sie unser Autor gegen
seine Gegner reitet, nicht vor. Während der Verfasser

der „HeuteHa" in die Zukunft blickt, so scheint
auf unseren Dichter die Schlacht bei Kappel noch
als unmittelbare Vergangenheit zu wirken.

In die Vergangenheit deutet auch die Verwendung

von Tieren als Sinnbilder streitender Parteien
in unserem Text. Dieses Mittel ist im historischen
Volkslied82 der Schweiz gang und gäbe und hat von
da aus in andere literarische Gattungen Eingang
gefunden83. So erweist sich das Gedicht von den beiden

Propheten auch in seinen Einzelheiten als Teil
der großen Tradition schweizerdeutscher Literatur.

9. BEHANDLUNG IN DER
HISTORISCHEN LITERATUR

Als Franz Bernhard Göldlin von Tiefenau
(1762—1819), Propst zu Beromünster und nachmaliger

Generalvikar der Diözese Konstanz, im Jahre
1808 die zweite Ausgabe seines populären Buches

„Der Geist des seligen Bruder Klaus" veranstaltete,
rückte er eine „Darstellung in Reimen aus dem 16.

Jahrhundert" ein, mit dem Titel „Der alte Prophet
des Schweizerlands84". Die Verse sind ohne QueUen-
angabe unserem Text entnommen, aber derart
entstellt und willkürUch zusammengefügt, daß man besser

von einer Paraphrase als von einer Wiedergabe
spricht. Mit diesen Manipulationen wurde dem Text
kein Dienst erwiesen. Die Verse sollen, so beabsichtigte

es wohl der Bearbeiter, altvaterisch und bieder

klingen; sie wirken aber, mit dem Originaltext
verglichen, durchaus schwach.

Ein dem Göldlinschen Werk verwandtes erbauliches

Buch legte im Jahre 1843 Georg Sigrist
(1788—1866) dem Publikum vor. In der Schrift
Sigrists, der Chorherr und Stadtpfarrer in Luzern

war, finden sich im Abschnitt „Liederkranz"
dieselben Verse wie bei Göldlin und, ganz wie dort,
ohne Hinweis auf das Original85. Als Entstehungszeit

ist wiederum das 16. Jahrhundert angegeben.
Wie Göldlin, von dem er abhängig ist, so betrachtete
auch Sigrist den Text als eine naive Lobpreisung des

Bruder Klaus, die sich gut in ein Werk einflechten
ließ, dessen Titel lautet: „Bruder Klaus oder des

sehgen Nikolaus von Flüe lehrreiche und wundervolle

Lebensgeschichte; allen frommen und biedern
Eidgenossen wieder erzählt und gewidmet."

Der Einsiedler Stiftsbibliothekar P. Gall Morell
(1803—1872) publizierte 1843 im „Archiv der
Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde" ein
summarisches Verzeichnis von Handschriften aus
der von ihm verwalteten Sammlung86. Die Nummer
413 charakterisierte er als „Knittelverse auf die 13

alten und die zugewandten Orte; s. XVI. fol.".
Dieser knappe Hinweis sagt über Morells Beziehung
zum Text nichts aus, mißt diesem aber einen Wert als

historische Quelle bei. Viel bezeichnender ist, daß

Morell 1845 das ganze Werk abschrieb87. Von seiner
Hand stammt das Inhaltsverzeichnis auf dem hinte-

79 Baechtold, Literatur 451.
80 Vgl. Forster, Rebmann.
81 Vgl. Weigum, Heutelia.
82 Vgl. Tobler, Volkslieder I, S. XIX, XXII, LH, und Zinsli,

Gedichte 18.

83 Vgl. Fischer, Gespräch. Es handelt sich um ein politisches
Schaustück, 1597 in Appenzell-Außerrhoden aufgeführt.

84 Göldlin, Bruder Klaus 115, 362—366.
85 Sigrist, Bruder Klaus 145—149.
86 Morell, Handschriften 746.
87 Meier, Catalogus 359.

XXX



ren fliegenden Vorsatz der Originalhandschrift samt
einer auf die Datierung bezügHchen Notiz am
Schluß des Textes. 1865 wies Morell im „Anzeiger
für schweizerische Geschichte" auf die von ihm
entdeckte Quelle hin, der er den Titel „Der alte und der

neue Prophet des Schweizerlandes" gab88. Er schildert

sie als anonymes, „großes poUtisch-polemisches
Gedicht von einem KathoUken". Als wahrscheinliche

Entstehungszeit nahm er die Jahre 15 62—15 64

an, mit der irrigen Berufung auf Kaiser Maximilian
II. Trotz diesem Irrtum, der jahrzehntelang
unwidersprochen blieb, gebührt dem BibUothekar Gall Morell

das Verdienst, der Fachwelt den Zugang zum
Text ermöglicht zu haben.

1875 erschien die kulturkämpferisch inspirierte
„Schweizerlegende vom Bruder Klaus" von Ernst
Ludwig Rochholz (1809—1892). In seinem Kapitel
„Ältere Volksdichtung über Bruder Klaus" druckt
Rochholz aus unserem Text die Verse ß768—ß87J
und ß978—ß98ß ab89. Als Vorlage stand ihm die
erwähnte Abschrift Morells zur Verfügung. An Morell

lehnte sich Rochholz auch bezüglich des Titels,
der Charakteristik und der Datierung an. Eine
Anmerkung nennt die Originalhandschrift und
vermittelt Hinweise auf die bisherige gedruckte Literatur.

Das Motto, das Rochholz seiner Textsammlung
voranstellte, ein Uhlandzitat, zeigt, wie er über
dergleichen Poesie dachte:

„Der dürre Stamm, er treibt ein schwaches Laub,
Doch zu gesunder Blüte bringt ers nicht90."

Auch Jakob Baechtold (1848—1897), dessen
„Geschichte der deutschen Literatur in der Schweiz"
1892 erschien, kannte unseren Text nur aus der Mo-
rellschen Kopie. Er würdigte ihn einer kurzen, aber
vernichtenden Kritik. Nur wüste Schimpferei auf die

Reformierten und Lob der KathoUken vermochte er
darin zu erkennen. Eine Bewertung nach literarischen

Gesichtspunkten nahm er nicht vor. In der

Datierung folgte er Morell; als Verfasser vermutete
er einen Geistlichen der Urkantone91. Mit der

Erwähnung in seiner auch heute noch unentbehrhchen
Darstellung nahm Baechtold unseren Text ein für
allemal für die schweizerische Literaturgeschichte in
Anspruch, ließ aber mit seinem negativen Urteil eine

Beschäftigung damit nicht als lohnend erscheinen.
In Emil Ermatingers „Dichtung und Geistesleben
der deutschen Schweiz" (1933) sollte er keine Spuren

hinterlassen.
Ob Stiftsbibliothekar P. Gabriel Meier (1845—

1925), dessen Katalog der Einsiedler Handschriften
1899 gedruckt wurde, mit Baechtold einverstanden

war, kommt in der kurzen Textbeschreibung und
den Literaturangaben nicht zum Ausdruck.
Bemerkenswert ist Meiers Datierung, die sich mit der
summarischen Angabe des 16. Jahrhunderts begnügt und
also die Ansicht Morells in Zweifel zieht92.

Eine Würdigung, die diese Bezeichnung zu Recht

trägt, wurde dem Gedicht von den beiden Propheten
erst im großen Quellenwerk von Robert Durrer
(1867—1934) zuteil, das 1917—1921 veröffentHcht
wurde93. Durrer zog als erster den Schluß auf eine
verschollene Illustration, über deren Aussehen er
sich Gedanken machte. Allerdings steht seine
Ansicht, die Bannerträger hätten bei einer Drucklegung
die Stelle von Titelvignetten eingenommen, im
Widerspruch zum Text selbst, der klar von einer Tafel
spricht. Durrers Datierung auf den Herbst 1601 hat
in dieser Edition ihren begründeten Widerspruch
gefunden, wobei zu anerkennen bleibt, daß sie der
Wahrheit viel näher kommt als die bisher geäußerten
Meinungen. Ganz allgemein ließ Durrer dem Text
die Gerechtigkeit widerfahren, die er verdient.
Insbesondere wies er auf seinen kulturgeschichthchen
Wert hin. Die ausgewählten Partien, die Durrer
abdruckte, genügten, die Identität der rätselhaften

Pergamenttafel mit der verlorengeglaubten Illustration

zu erweisen.

88 Morell, Historische Lieder 57 (Nr. 10).
89 Rochholz, Schweizerlegende 237—241.
90 Rochholz, Schweizerlegende 229.

91 Baechtold, Literatur 422 und 135 (Anmerkung).
92 Meier, Catalogus 359.
93 Durrer, Bruder Klaus 954—967.

XXXI



VI. EINRICHTUNG DER AUSGABE

Der Text unserer Ausgabe hält sich diplomatisch
getreu an den Buchstaben des Originals94, mit den

folgenden geringfügigen Einschränkungen: u
erscheint ohne das diakritische Böglein undj/ ohne die

im Original darübergesetzten Punkte ; zwischen den

beiden Formen von^?, die im Original vorkommen,
wird nicht unterschieden.

Die Abkürzungen -en und -er am Wortende und
gelegentlich abgekürztes ver- am Wortanfang sind

stillschweigend aufgelöst. Abkürzungen für ganze
Wörter sind aus dem Original übernommen.

Die Worttrennung des Originals wird in der Ausgabe

nach Möglichkeit gewahrt. Zusammengesetzte
Wörter im Original, die der Schriftbefund eindeutig
als ein Wort ausweist, erscheinen auch im gedruckten
Text als ein Wort, selbst wo dies moderner Gepflogenheit

widerspricht95. Wenn der Schriftbefund es

erlaubt, ein nach modernen Begriffen gebräuchhches
Kompositum als zwei getrennte Wörter zu lesen,

wird es im gedruckten Text ebenfalls getrennt96.

Die Großschreibung der Hauptwörter ist im
gedruckten Text vom Herausgeber auf das Wort Gott
beziehungsweise Got und die Eigennamen
beschränkt, für diese jedoch in vollem Umfang
durchgeführt.

Die Interpunktion des gedruckten Textes ist vom
Herausgeber ohne Rücksicht auf den Schriftbefund
in Annäherung an den modernen Gebrauch gesetzt.

Die Auszeichnungsschrift des Originals ist in der

Ausgabe kursiv wiedergegeben. Wörter in Rotschrift
und rubrizierte Anfangsbuchstaben stehen in der

Ausgabe ebenfalls in Kursive und werden in den
Fußnoten vermerkt.

Die in den Fußnoten verzeichneten Korrekturen
und Zusätze stammen, falls nicht anders vermerkt,
von der Texthand.

Unleserliche Stellen sind mit XX wiedergegeben.
Textzitate erscheinen in der Einleitung und in den

Fußnoten kursiv. Die Stellen sind nach der vom
Herausgeber stammenden Verszählung zitiert.

94 So steht in der Ausgabe/»™*» nebenfürsten, vch neben 'ich etc.
96 Z. B. 181 z«loben.
96 Z. B. iß?6 kroten gsind. Selbstverständlich gibt es bei der

Worttrennung und -Zusammensetzung viele Grenzfälle, in denen

der Herausgeber nach bestem Vermögen entscheiden muß. Eine
durchgehende Normierung nach modernen Gesichtspunkten
würde indessen ein falsches Bild des Originals widerspiegeln.

XXXII


	Einleitung

