
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 43 (1965)

Heft: 1

Artikel: Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und oberem
Zürichsee im 7. Jahrhundert

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee
und oberem Zürichsee im 7. Jahrhundert

Vortrag, gehalten in der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich am 20. Oktober 1953

(Kommissionsverlag Hans Rohr, Zürich 19J 4)

Das schwierigste Problem der frühen Kirchengeschichte bildet die Zeit vom

Fußfassen des Christentums in unserm Lande bis %u den Anfängen der großen Klöster,
denn für das j. und die erste Hälfte des 8. Jahrhunderts besitzen wir keine urkundlichen

Quellen. Die chronikalischen Nachrichten und die Heiligenviten enthalten für
unser Gebiet nur gan% wenige konkrete Angaben. Seit Mitte des 8. Jahrhunderts sind

dann die ersten Kirchen durch Urkunden belegt. Wie weit zurück ihre Anfänge liegen,

können wir nur durch Rückschlüsse ermitteln. Dabei hat die Patro^inienforschung
eine erste Rolle %u spielen. Freilich hat die Verwendung der Kirchenheiligen ^ur

Erforschung der kirchlichen Anfänge schon %u manchen Fehlschlüssen geführt, weil man

von bestimmten Theorien über das Wesen des Patro^iniums ausging. Fruchtbar kann

ihre Anwendung nur werden in Verbindung mit der Siedlungs- und Besit^geschichte,

was eingehende Ein^elforschung %ur Voraussetzung hat. Mit dieser Art der Untersuchung

von Patro^inien lassen sich für den Raum ^wischen dem Untersee und dem

oberen Zürichsee einige bemerkenswerte Feststellungen machen, die für die Datierung
unserer ersten Kirchen entscheidend sind. Den Ausgangspunkt der Untersuchung bildet

die Kirche von Pfäffikon (Zürich).

Am ii. August des Jahres 811 übertrug Wolfcrim zu seinem und seiner

Gattin Adthane Seelenheil seine Güter und einige Leute in Bubikon an das

Kloster St. Gallen und nahm sie zu Zins wieder entgegen. Das Rechtsgeschäft

wurde in Anwesenheit von zwei Grafen vollzogen „in Faffinchova,
in atrio sancti Benigni confessoris", also in der Vorhalle der Benignus-
Kirche in Pfäffikon. Diese Kirche des heiligen Benignus ist das einzige
diesem Patron geweihte Gotteshaus in der deutschen Schweiz1.

Bevor wir diesem Heiligen nachgehen, soll die Kirche in einen allgemeinen

Rahmen gestellt werden. Zweifellos handelt es sich um ein Gotteshaus

von erhöhter Bedeutung und Ansehen, wenn in seiner Vorhalle geurkundet
wird. Der Fall, daß in der Vorhalle der Kirche geurkundet wurde, war nicht
sehr häufig. In der Regel wird das Rechtsgeschäft auf öffentlichem Platz im

1 UB St. Gallen I Nr. 205.

6



Dorf vollzogen. Bis zum Jahre 860 erwähnen nur zehn St.-Galler Urkunden
eine Kirche oder deren Atrium als Ort, da Rechtsgeschäfte abgeschlossen
wurden; bis 900 kommen noch zehn weitere Fälle hinzu.

Die Tatsache, daß für St. Gallen gehandelt wird, hat zur Vermutung
geführt, die betreffenden Kirchen hätten St. Gallen gehört. Die nähere
Untersuchung zeigt indes, daß dies in der Regel — wenigstens bis Mitte des

9. Jahrhunderts — nicht zutrifft. So hat die Kirche von Bülach nie dem
Kloster St. Gallen gehört1. Andere sind zwar später an St. Gallen
übergegangen, aber nur weil durch die am Ort vollzogene Tradition das Kloster
zu Grundbesitz gekommen ist, was dann die spätere Übernahme der Kirche
zur Folge hatte (so Rohrbach im Kanton Bern). Erst in der zweiten Hälfte
des 9. Jahrhunderts erscheinen einzelne St.-Galler Kirchen, so Uznach, als

Ort der Urkundenausstellung.
Überblicken wir die Kirchen, in denen geurkundet wird (bis 811)

hinsichtlich der Patrozinien, so springt etwas Auffallendes in die Augen: es

sind drei Martinskirchen, nämlich Rohrbach (Bern), Hofs (Oberamt Leut-
kirch) und Ewatingen (Oberamt Bonndorf), zwei Laurenzkirchen in Binzen
(Oberamt Lörrach) und in Bülach sowie unsere Benignuskirche. Bis 856,
da die Uznacher Galluskirche erscheint, wird dann für St. Gallen überhaupt
nicht mehr in Kirchen geurkundet.

Die Patrozinien Martin und Laurenz aber deuten auf alte Kirchen. Bei
den genannten Martinskirchen handelt es sich um Kirchen großer Urpfar-
reien. Alte Martinskirchen weisen überdies auf fränkisches Königsgut; es

sind oft königlich-fränkische Eigenkirchen2. Daß es sich bei Bülach und
Rohrbach um Königskirchen gehandelt habe, ist wahrscheinlich; bei Binzen
ist Königsgut bekannt. Wenn man anderseits beachtet, daß in dieser Zeit
in keiner Kirche, die teilweise oder ganz St. Gallen gehörte, geurkundet
wurde, so liegt der Schluß nahe, daß man den Vollzug von Güterübertragungen

durch Grundherren in die Königskirchen verlegte. In diese Reihe
gehört auch die Benignuskirche in Pfäffikon, die als Königsgut direkt belegt
werden kann.

Am 16. Mai 960 schenkte König Otto L, im Zuge der Straßensicherung
der Zugänge zu den Bündnerpässen, die Kirche Pfäffikon mit Zehnten, Wi-
dum, dem Beneficium des Priesters und ihr unterstehende Kirchen dem
Kloster Disentis ; fünf Jahre später gab er ihm auch den Eigenhof daselbst
mit zugehörigen Gütern. Es handelte sich um sehr umfangreiches Fiskal-

1 M. Beck, Die Patrozinien der ältesten Landkirchen im Archidiakonat Zürichgau, S. 51,
nahm ohne nähere Begründung an, die Kirche Bülach habe St. Gallen gehört.

2 Vgl. Heinrich Feuerstein, Zur ältesten Missions- und Patroziniumskunde im alemannischen
Raum (Ztschr. f. d. Gesch. d. Oberrheins NF 58; 1949), S. 33.



gut, was die Bedeutung der Kirche unterstreicht1. Mitübertragen wurden
16 Eigenleute im Hof Pfäffikon, deren Namen uns in einer Notiz überliefert
sind2.

Der Übergang an Disentis scheint einen Patroziniumswechsel zur Folge
gehabt zu haben. Martin, der Patron von Disentis, wurde auch der von
Pfäffikon; er ziert im 14. Jahrhundert das Siegel des Kirchherrn. Da
Benignus ein hier sonst kaum bekannter Heiliger war, geriet er neben Martin
bald in Vergessenheit. Hätten wir nicht zufällig die frühe Erwähnung des

Benignuspatroziniums, würden wir Pfäffikon als typische alte fränkische
Martinskirche betrachten.

Um die Mitte des 13. Jahrhunderts ist die Kirche (und wohl auch der

Hof) an das Kloster St. Gallen übergegangen und den Herren von Landenberg

zu Lehen gegeben worden.

Wenden wir uns nun dem Patron, dem heiligen Benignus zu. Der heilige
Benignus ist ein spätrömischer Märtyrer. Er soll aus dem Orient gestammt
haben und ein Schüler des heiligen Polykarp, Bischofs von Smyrna, gewesen
sein. Er hat sich in Autun, dann in Langres und schließlich in Dijon
aufgehalten. Hier hat er, der Überlieferung gemäß, unter Marc Aurei (161 bis

180) das Martyrium erlitten. Um die Wende vom 5. zum 6. Jahrhundert
(wohl 511) wurden seine Gebeine durch Bischof Georg von Langres
erhoben. Über dem Grab erbaute man eine Kirche, die später durch die

romanische, dann die heutige gotische Benignuskathedrale ersetzt wurde. An
sie schloß sich eine Abtei an, die früh eine reiche Bibliothek besaß, die freilich

im 9. Jahrhundert durch die Normannen geraubt wurde. Doch auch in
der Folge blühte das geistige Leben. Um die Mitte des 11. Jahrhunderts
wurde im Kloster eine Chronik der Abtei geschrieben, die ihr Material

weitgehend aus Gregor von Tours, Fredegar und Eginhard übernahm3.

1 UB Zürich XII Nr. 204c, 211a, und UB Graubünden I Nr. 119 und 132. Zur Bedeutung
der Schenkung vgl. meinen Aufsatz: Die Karte als Hilfsmittel der historischen Forschung
(Ztschr. f. Schweiz. Gesch. 1950, S. 244).

2 Staatsarchiv Zürich, Urk. Fraumünster Nr. 16 b. Druck (fehlerhaft) bei G. v. Wyß,
Geschichte der Abtei Zürich, in Mitt. d. Antiqu. Ges. Zürich Bd. 8, Beilage Nr. 44. „Isti sunt de

curte Fafinchova et de familia sancti Martini confessoris." Man hielt die Liste bisher für eine
solche von Eigenleuten der Kirche Pfäffikon und sah darin einen Beweis für die Annahme des

Martinspatroziniums um das Jahr 1000. Die Liste nennt uns aber die Leute des Martinsklosters
in Disentis. Das folgt schon aus der beabsichtigten, aber unterbliebenen Anfügung der Namen der
Leute des hl. Gallus, also des Klosters St. Gallen, deren es in der Gegend seit der Schenkung von
Irgenhausen an dieses auch gab. Da die Liste nach der Schrift um 960 zu datieren ist, dürfte sie

anläßlich der Übergabe der Güter an Disentis im Fraumünster geschrieben worden sein, um die
Disentiser und St.-Galler Eigenleute auseinanderzuhalten. Die Übergabe des Dokumentes an
Disentis unterblieb wohl, weil die Liste nicht fertiggestellt worden ist. Das Martinspatrozinium
von Pfäffikon wird also erst durch das Siegel des 14. Jahrhunderts belegt.

3 ASS Nov. Bd. 1, S. 134ft — Dictionnaire d'histoire et de géographie ecclésiastique Bd. 7

8



Der heilige Benignus wurde Patron von Dijon, seine Abtei ein kirchlicher
Mittelpunkt Burgunds. Sie erfreute sich der Förderung der burgundischen
Könige. Vor allem König Guntram (gestorben 593) begabte die Abtei mit
Besitz. Er war bestrebt, sie mit einem andern bedeutenden burgundischen
Kloster in Verbindung zu bringen: mit St. Maurice im Wallis. Er hat die
dort von König Sigisbert begründete laus perennis, die ewige Psalmodie,
auch in der Abtei des heiligen Benignus eingeführt und soll die Angehörigen
beider Abteien in eine Kongregation zusammengefaßt haben. Der Hochaltar

in Dijon war neben dem heiligen Benignus auch dem heiligen Mauritius
geweiht. Unter Apollinaris, dem dritten Abt von St. Bénigne, der um 600

lebte, begann die Abtei zu Dijon den Verbindungsweg nach St. Maurice zu
sichern durch Erwerb von Besitzungen an der alten Römerstraße. Das
bedeutete auch eine Ausbreitung des Kultes des Dijoner Heiligen. Bei Orbe
(Kanton Waadt) wurde eine Benignuskirche geweiht. Da Orbe damals dem
Fiskus des burgundischen Königs gehörte (nach Fredegar 613 Zufluchtsort
von König Sigisberts I. Witwe Brunhild), muß man ihre Errichtung seiner
Initiative und der Fürsorge für die Benignusabtei zuschreiben. Das gleiche
gilt zweifellos für Pontarlier, wo der halbe vicus und die (heute noch) dem

heiligen Benignus geweihte Kirche ebenfalls an Dijon kamen1.
In dieser Zeit — so berichtet der Chronist — habe der Heilige durch

viele Zeichen seiner Tugend geglänzt und sich den das Grab Besuchenden
durch Wunderzeichen und Heilungen offenbart. Könige und Fürsten hätten
deshalb den Ort des heiligen Märtyrers verehrt, Edle ihn beschenkt und
viele aus dem Volk sich an die Abtei übergeben.

Für die weitere Ausbreitung der Verehrung zeugen eine Reihe von
Ortsnamen in Burgund, die allerdings erst spät belegt werden können, wie Sanctus

Benignus de Bosco Saint Broingt-les-Bois und Sanctus Benignus
Saint Broing-les-Fosses, beide im Departement Haute Marne und um 1100

genannt2.
Wir halten fest, daß die Verehrung des heiligen Benignus sich im

beginnenden 7. Jahrhundert ausbreitete, gefördert durch die burgundischen Kö-

(1934), Sp. 1314. Kritische Behandlung der Legende und ihrer Überlieferung bei E. Bougaud,
Etude historique et critique sur la mission, les actes et le culte de Saint Bénigne, âpotre de la

Bourgogne, Autun 1859. — E. Bougaud et J. Garnier, Chronique de l'abbaye de Saint-Bénigne
de Dijon (Analecta Divionensia). Dijon 1875. — L. Chomton, Histoire de l'église Saint-Bénigne
de Dijon. Dijon 1940.

1 Bougaud, Chronique S. 30ft und Etude historique S. 248, 252. Auch Paul-E. Martin,
Etudes critiques surla Suisse à l'époque mérovingienne. Genf 1910. S. 173. Pontarlier angeblich
schon 566 geweiht.

2 Bougaud, Etude S. 199, 384, 387, 419, 484. — A. Longnon. Les noms de lieu de la France,
Paris 1920—29, S. 409, führt ein gutes Dutzend Benignus-Orte auf. Davon liegen die meisten
in einem Umkreis von weniger als 150 km um Dijon.



nige. Damit haben wir den frühest möglichen Zeitpunkt für das Patrozinium
in Pfäffikon gewonnen. Die Gründung der Kirche muß also ins 7. oder
8. Jahrhundert fallen.

Wir haben nun den Weg des Patroziniums von Dijon nach Pfäffikon und
den genauem Zeitpunkt zu bestimmen. Die Tatsache, daß Pfäffikon eine
fränkische Königskirche war, wird dabei von wesentlicher Bedeutung sein.

Da das Kloster St. Gallen innerhalb dieses Zeitraums ein wichtiger
Ausstrahlungspunkt für die Christianisierung und den Kirchenbau in der
Ostschweiz war und Pfäffikon in dessen Bereich lag, müssen wir zuerst die

Frage abklären, ob St. Gallen die Vermittlung des Benignus-Patroziniums
übernehmen konnte. Wurde dort der Heilige überhaupt verehrt?

Darüber geben uns die St.-Galler Kaiendare Aufschluß, die in der
vorzüglichen Ausgabe Mundings vorliegen. Nur in drei Kaiendaren wird
Benignus zum 1. November aufgeführt, nämlich im ältesten um 800, in
einem von etwa 889, aber nachträglich auf Rasur, und in einem letzten von
955/56. In späteren Kaiendaren erscheint Benignus nicht mehr. Eine
tiefverwurzelte Verehrung bestand also in St. Gallen nicht. Es läßt sich nicht
nachweisen, daß das Benignusfest in St. Gallen je liturgisch gefeiert worden
wäre. Auch das Vorkommen des Benignus gerade in diesen drei Kaiendaren

geht in gleicher Richtung. Die Handschrift 1 mit dem ältesten Kalendar
stammt aus Frankreich. Das Kalendar von 955/56, in St. Gallen für den

praktischen liturgischen Gebrauch geschrieben, schließt sich eng an das

erste an und hat wohl jenem Benignus entnommen. Dafür spricht die
Mitübernahme des Verehrungsortes Dijon. Im zweiten Kalendar von etwa 889,
das auf eine englisch-irische Vorlage zurückgeht, ist Benignus nachträglich,
wohl auf Grund der beiden andern, eingefügt und sagt deshalb nichts aus1.

Es wird also durchaus klar, daß Benignus in St. Gallen nicht autochthon
gefeiert wurde, sondern daß er aus Frankreich, das heißt aus dem
Verbreitungsbereich der BenignusVerehrung übernommen wurde. Nicht nur
Benignus, auch andere Feste dieser ältesten Handschriften wurden in den

späteren Kaiendaren fallen gelassen. Im 9. und beginnenden 10. Jahrhundert
mochte man, in Kenntnis der Pfäffiker Benignuskirche, den Heiligentag
zunächst noch mitgeführt haben.

Wenn wir aber annehmen müssen, daß Benignus erst im 9. Jahrhundert
mit einem fremden Kalender nach St. Gallen kam, so können wir dort nicht
den Ursprung der doch mindestens im 8. Jahrhundert gestifteten Kirche
Pfäffikon suchen. Der burgundische Heilige ist also nicht auf dem Umweg

1 Emanuel Munding, Die Kaiendarien von St. Gallen aus 21 Handschriften des 9.—11.
Jahrhunderts (Texte und Arbeiten, hg. durch die Erzabtei Beuron, 1. Abt. Heft 36 und 37). Vgl.
Heft 36 S. 5ft, 82; Heft 37 S. 148, 162.

IO



über ein Kloster in Alemannien nach Pfäffikon gelangt, sondern es ist
wahrscheinlich, daß eine direkte Beziehung besteht.

Es stellt sich somit die Frage, in welchem Zeitpunkt eine solche direkte
Beziehung bestanden hat von Burgund, das seit 534 dem fränkischen Reich

angegliedert war, nach unserer Gegend. Hier muß eine schon viel besprochene

und mannigfach gedeutete Urkunde herangezogen werden, nämlich
das Diplom Kaiser Friedrich Barbarossas von 115 5, durch welches er dem
Bischof von Konstanz die Güter und Rechte bestätigt und den Umfang des

Bistums umschreibt. Er beruft sich darin auf eine Urkunde eines Königs
Dagobert, worunter einer der drei merowingischen Könige dieses Namens
aus dem 7. beziehungsweise Anfang des 8. Jahrhunderts gemeint ist1.

Man hat bis in neueste Zeit diesen Hinweis meist als Phantasie abgetan,
da die Bistumsumschreibung für eine so frühe Zeit nicht zutreffen konnte;
anderseits stimmte auch die Besitzbeschreibung für 115 5 nicht. Die
Interpretation hängt nun aber weitgehend von der Frage der Bildung des Bistums
Konstanz ab. Man betrachtete dieses meist unter dem Gesichtspunkt einer

Rückverlegung des Bischofsitzes Windisch an den Bodensee im 6. Jahrhundert,

wofür man sich auf eine Stelle bei Notker stützen konnte.
Dieser Auffassung treten aber neuestens Heinrich Büttner und Theodor

Mayer entgegen, und auch eine kürzlich in der Zeitschrift für Geschichte
des Bodensees erschienene Arbeit von Elisabeth Reiners-Ernst zeigt, daß

wir diese Ansicht revidieren müssen. Das Gebiet des Bistums Konstanz
dieseits des Bodensees gehörte zum Bistum Chur. Unter diesem standen'die
ältesten christlichen Ansatzpunkte, die eine Kontinuität aus der Spätantike
bewahrten: Konstanz, Arbon und Bregenz. Das Bistum Konstanz bildete
sich erst (als Missionsbistum) in Zurückdrängung von Chur. Die im Diplom
von 115 5 verzeichnete Bistumsgrenze entspricht nach Büttner dem Zustand
um etwa 740. Die Loslösung von Chur und die Ausweitung des Bistums
Konstanz gehören in das vorangehende Jahrhundert und dienten der Festigung

der fränkischen Einflußsphäre südlich des Bodensees. Diese Entwicklung

setzte im beginnenden 7. Jahrhundert ein und erhielt ihren stärksten
Auftrieb, seit König Dagobert I. 629 allein an der Spitze des Merowinger-
reiches stand. Es ist auch zu beachten, daß die im Diplom von 115 5 Dagobert

zugeschriebene Grenzziehung nicht das Bistum betrifft, sondern die
Grenze zwischen Churrätien und Burgund, welche von der alten Grenze
Rätiens im Räume Pfyn-Eschenz ins Appenzellerland vorgeschoben wurde,
was also in die Zeit nach 629 zu setzen wäre2.

1 UB Thurgau I Nr. 42.
2 H. Büttner, Christentum und fränkischer Staat in Alemannien und Rätien während des

II



Dafür, daß König Dagobert I. tatsächlich mit den Anfängen des Bistums
Konstanz in Beziehung zu bringen ist, gibt es eine Reihe weiterer Anhaltspunkte.

Im Verbrüderungsbuch des Klosters Reichenau steht an erster Stelle
der Laien: „Tagapertus rex." Notker nennt die Stadt Konstanz eine „villa
regia Tagoberti"; dem angeblich von Windisch dahin verlegten Bistum
hätte er Königsgüter geschenkt. Ratpert erwähnt am Bodensee einen „ca-
merarius Talto" des Königs Dagobert. In allen Fällen ist König Dagobert I.

623/629 bis 639 gemeint1.
Auch wenn man bezweifeln darf, daß Kaiser Friedrich wirklich eine

Urkunde Dagoberts vorgelegt werden konnte, so hat man sich doch auf alte

Tradition berufen können, deren frühe Spuren noch zu fassen sind und die

wohl Veranlassung gab, eine Urkunde Dagoberts vorauszusetzen.
Wir haben also festzuhalten, daß unter König Dagobert I. unser Raum

einerseits zum fränkischen Teilreich Burgund gehörte, das nach Osten
vorstieß, und daß anderseits von dort aus die Dotierung und Förderung des

Bistums Konstanz erfolgte im Zuge einer Intensivierung der Christianisierung

nur zwei Jahrzehnte nach dem Erscheinen von Columban und Gallus.
Damit stimmt auch ein Bericht der Acta Lovaniensia überein, dessen

Zuverlässigkeit allerdings noch nicht überprüft ist, daß König Dagobert in
Germanien und Frankreich viele Kirchen gebaut und mit eigenen Gütern
ausgestattet habe2.

In diesen Zusammenhang ist die Benignuskirche Pfäffikon einzureihen,
denn er erweist nicht nur eine direkte Beziehung zu Burgund, sondern ein
aktives Eingreifen König Dagoberts im Raum zwischen Bodensee und
Zürichsee.

Anderseits sind Dagoberts Beziehungen zu Dijon belegt. Als er 628 durch
Burgund zog und sich als Richter beim Volk großes Ansehen erwarb,
berührte er auch Dijon3. Wir haben gesehen, daß schon Guntram und sein

8. Jahrhunderts (Ztschr. f. Schweiz. Kirchengesch. 43 (1949) S. ift). — Th. Mayer, Konstanz
und St. Gallen in der Frühzeit (Schweiz. Ztschr. f. Gesch. 1952 S. 473). Ebenso hat Elisabeth
Reiners-Ernst, Gründung des Bistums Konstanz in neuer Sicht (Schriften Bodensee 1952) die
alte Ansicht widerlegt, doch tritt sie für eine Trennung von Chur in der Zeit zwischen 596 und
610 ein, da das linksrheinische alemannische Herzogtum zum burgundischen Reichsteil gehörte.
— Daß das Bistum Konstanz nicht einfach eine Fortsetzung desjenigen von Windisch war, ist
schon deshalb anzunehmen, weil Windisch ein spätrömisches Stadtbistum war, während Konstanz

als Missionsbistum sich erst allmählich über weitere Gebiete ausdehnte.
1 Vgl. Th. Mayer a. a. O., S. 482.
2 ASS Juli, Bd. 5 S. 176. Der hier in den Acta Lovaniensia im Zusammenhang mit dem hl.

Arbogast genannte Dagobert darf wohl nach der neuen zeitlichen Ansetzung Arbogasts ohne
weiteres als Dagobert I. angesehen werden („multas construxit ecclesias, quas propriis praediis
et possessionibus dotavit et ditavit").

3 Fredgar IV, 58. — Über die Regierungszeit Dagoberts vgl. auch F. Lot u. a., Histoire du

Moyen âge. Paris 1928. S. 274.

12



Vater Chlotar II. die Güter und das Ansehen der Benignusabtei gemehrt
haben. Eine weitere Ausbreitung der Benignusverehrung durch Dagobert lag
also durchaus in der bisherigen Linie. Ist es daher zu gewagt, die Stiftung
der Pfäffiker Benignuskirche Dagobert zuzuschreiben? Eine Kirchenstiftung

diente gleichermaßen dem Ausbau des Bistums Konstanz wie der
Angliederung des linksrheinischen Gebietes an Burgund.

Die Wahl des Ortes Pfäffikon ist nicht etwa zufällig. Gerade dieser Standort

spricht für das Vorliegen auch politischer Motive. Hatte man früher
Kirchen an der Straße von Dijon nach St. Maurice errichtet, so folgte man auch
hier einer alten Römerstraße, der Straße vom Rheinübergang bei Eschenz
über Pfyn-Winterthur-Irgenhausen-Kempten-Kempraten nach Chur. Die
Rolle dieser Straße noch im io. Jahrhundert für die Alpenpaßpolitik Ottos I.
habe ich früher bereits nachgewiesen1. Wie viel mehr wird die Straße im
7. Jahrhundert noch ihre alte Bedeutung bewahrt haben! Diese Verbindung
vom Bodensee nach dem oberen Zürichsee an der Grenze gegen Churrätien
mußte gerade in der Zeit der Auseinandersetzung in den Vordergrund
treten. War es da nicht gegeben, daß man hier Kirchen errichtete?

Für eine so frühe Ansetzung der Kirche Pfäffikon können wir noch ein
weiteres Argument ins Feld führen. Der Name Faffinchova gehört mit den

-inghofen-, -ikon-Namen einer frühen Besiedelungsstufe, wir können wohl
sagen der ersten Ausbaustufe an. Diese Formen dürften im 7. Jahrhundert
schon recht verbreitet gewesen sein. Nun ist dieses -inchova aber nicht, wie
meist, einem Personennamen angefügt, sondern der Benennung des

Geistlichen, dem Pfaff. Pfäffikon ist der Hof des Pfaffen. Das setzt voraus, daß
bei der Entstehung des Namens ein Priester und damit eine Kirche am Ort
vorhanden war. Faffinchova war zunächst gar nicht Ortsnamen, sondern
bezeichnete den dem Unterhalt des Pfaffen dienenden Hof. Auch bei Pfeffi-
kon (Kanton Luzern) ist das Bestehen einer sehr frühen Kirche, die Anlaß
zur Namengebung geboten hat, anzunehmen. Die auf römischem Gemäuer
stehende Kirche dieser alten Großpfarrei ist Mitte des 11. Jahrhunderts
belegt (Patron St. Mauritius Anders bei Pfäffikon am Zürichsee. Hier ist
die Frage aufzuwerfen, ob dieser Hof nicht der des „Pfaffen" auf der Ufenau
war. Auf diesem Besitz des fränkischen Hausklosters Säckingen kann sehr
wohl eine Martinskirche schon im späten 7. Jahrhundert bestanden haben2.

1 Ztschr. f. Schweiz. Gesch. 1950, S. 249. Vgl. Anm. 4.
2 Ernst Schwarz, Deutsche Namenforschung II S. 175. Mit Recht weist Schwatz S. 161 darauf

hin, daß häufig Pfaffenhofen, nur wenig Pfaffenhausen vorkommen, weil der Hof des Pfaffen ein
geschlossener Herrenhof war. Daß Pfaffo hier nicht zu einem Personennamen geworden sein
kann, ergibt sich aus dem Fehlen eines solchen Namens in den St.-Galler Urkunden. Andere
Zusammensetzungen mit Pfaff-, wie zum Beispiel Pfaffnau, sind entsprechend dem Suffix natürlich
später anzusetzen.

A



Die Bedeutung der Kirche Pfäffikon wird erst ins richtige Licht gerückt,
wenn wir den Königshof näher fassen können. Hier, in der Nähe des

Kastells Irgenhausen, basiert das fränkische Königsgut wohl auf römischem
Fiskalland. Pfäffikon war aber nicht ein einfacher Gutshof, sondern der

Mittelpunkt für ausgedehntes, zum Teil weit abgelegenes Fiskalland.
Unmittelbar zur Kirche gehörten (im io. Jahrhundert belegt) eine Widum

von zwei Hüben und das Beneficium des Priesters von einer Hube sowie
Zinsleute. Der königliche Gutshof, dessen Ausdehnung wir nicht kennen

(und der erst 965 Disentis übertragen wurde), hatte Pertinenzen in Zella,
Endiveld und Masiiinghoven. Endiveld ist Oberentfelden im Kanton Aargau

; Masiiinghoven identifizierte man bisher mit Mesikon (Gemeinde
Fehraltorf) und Zell mit dem zürcherischen Dorf des Namens. Nun ist aber

nachgewiesen worden, daß Masilinghofen Melsinkon, heute Mehlsecken, im
Kanton Luzern und Zell das luzernische Dorf ist1.

Das Kloster Disentis hat Entfelden und Zell um 1330 ans Kloster
Königsfelden gegeben, und dieses tauschte sie 1333 an Aegidius von Rubiswil.
Dabei sehen wir, daß es sich um bedeutende Güter handelte. Die Abgabe
von 5 2 Roßeisen (zu dieser Zeit in Geld entrichtet) belegt den alten
verwaltungsmäßigen Zusammenhang mit Pfäffikon (Entschädigung an den Meyer
für den Ritt in die Höfe). In Mehlsecken gab es außer dem an Disentis
übertragenen noch weiteres Königsgut2.

Was nun aber von besonderem Gewicht ist : zu diesen Gütern gehörten
Kirchen, die ursprünglich jener in Pfäffikon unterstanden. 960 gingen nämlich

mit der Kirche Pfäffikon an Disentis „ecclesias quoque ad praedictam
ecclesiam pertinentes cum beneficiis presbyterorum ibidem servientium".
Das ist natürlich nicht Formel, und tatsächlich werden auch in der
Tauschurkunde von 1333 die Kirchensätze von Entfelden und Zell mitgetauscht.
Mehlsecken hat keine Kirche und gehört zur Pfarrei Reiden3.

Von Oberentfelden knnen wir das Patrozinium nicht. Der Patron von
Zell war der heilige Martin4. Dieser könnte natürlich auf Disentis zurückgehen;

aber der Name Zell deutet auf eine ältere kirchlich-klösterliche

1 Elisabeth Meyer-Marthaler, Disentiser Klosterbesitz im Kt. Luzern (Ztschr. f. Schweiz.

Kirchengesch. 1950, S. 153). — Druck der Urk. UB Graubünden I Nr. 117, 132 und 143*
(Bestätigung). Die ausdrückliche Erwähnung von Fischenzen unter den Pertinenzen mag sich auf
den Pfäffikersee beziehen.

2 Quellenwerk z. Entsteh, d. Schweiz. Eidgen. I 3 Nr. 29. Ebenda I 1 Nr. 79. Kaiser Heinrich

III. schenkt sein Gut in Mehlsecken an Beromünster.
3 Mitgetauscht wird noch der Kirchensatz Burgrain (Gm. Alberswil, A. Willisau), doch kann

die St.-Blasiuskapelle hier später gestiftet worden sein, während Besitz vielleicht auch auf königliche

Schenkung zurückgeht.
4 Vgl. Clemens Heck, Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonats Aargau im Mittelalter.

Diss. Freiburg 1946.

14



Stätte, so daß wir hier an ein frühes königlich-fränkisches Martinspatrozi-
nium denken müssen.

Wenn wir die Martinskirche Rohrbach (Kanton Bern) für das 8.

Jahrhundert ebenfalls noch als Königskirche betrachten dürfen, so entsteht das

Bild eines ausgedehnten Komplexes im Grenzgebiet Aargau/Burgund. Was
Otto aber 960/965 schenken kann, ist wohl nur noch ein Relikt viel
umfangreicherer Güter. Vielleicht sind sie nur deshalb verwaltungsmäßig an Pfäffikon

angegliedert worden, weil sie ihren natürlichen örtlichen Mittelpunkt
verloren hatten, als den wir etwa Rohrbach betrachten können, das um die
Mitte des 9. Jahrhunderts an St. Gallen überging1. Daß man aber an den
weitentfernten Königshof Pfäffikon angliederte, spricht für dessen Bedeutung.

Hier wird erst die ortsgeschichtliche Spezialuntersuchung noch
weiterbringen können.

Dieses Ergebnis einer Dagobertschen Kirche aus dem 7. Jahrhundert
würde an Sicherheit gewinnen, wenn wir einen ähnlichen Fall namhaft
machen könnten. Nun haben wir an der genannten Straße Eschenz bis oberer
Zürichsee noch eine Reihe schon im 8. Jahrhundert belegter Kirchen. Von
Hinwil und Dürnten kennen wir indes die Patrozinien nicht. Illnau dagegen
ist eine Martinskirche2. Ihr Standort inmitten von lange erhaltenen
hochadeligem Besitz wie auch ihre topographische Lage machten die besondere

Bedeutung gewiß. Das Martinspatrozinium dürfen wir hier sicher als Beweis
einer frühfränkischen Kirche ansehen. Aber gerade, weil es das allgemeine
frühfränkische Patrozinium ist, sagt es uns in unserem Zusammenhang
nichts besonderes aus. Sicher war Illnau keine Gründung des Klosters St.
Gallen. Denn in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts gehörten diesem nur
zwei Fünftel der Kirche. Wäre es Stifter gewesen, hätten wir keinen geteilten
Besitz. Nun ist Illnau aber im 8. Jahrhundert der Mittelpunkt des

Großgrundbesitzes der Sippe des Landolt. Sein Sohn Landbert schenkte 745 in
Illnau und Umgebung, Hinwil und Dürnten, ausgedehnte Besitzungen und
Leute an St. Gallen3. So müssen wir annehmen, daß ihm auch die Kirche
gehörte und er zwei Fünftel ans Kloster schenkte. Zu Beginn des 12.
Jahrhunderts befand sich wieder die ganze Kirche in weltlichem Besitz, nämlich

1 UB St. Gallen II Nr. 564.
2 Nüscheler, Gotteshäuser III, 283 (Glocke mit St. Martin 1436). Die Zweifel Becks,

Patrozinien, S. 61, sind nicht gerechtfertigt.
3 UB St. Gallen I Nr. 7, 10, 11—13. Die eine Urkunde (Nr. 12) ist in der Villa Illnau ausgestellt.

— Die Aufzählung des Besitzes des Klosters St. Gallen an den Kirchen Illnau, Dürnten
und Hinwil wird man um die Mitte des 8. Jahrhunderts ansetzen dürfen. Die Erwähnung der
Beata, der Gattin Landberts, bringt sie in nächsten Zusammenhang mit den Schenkungsurkunden
von 741—745.



in den Händen des Grundherrn Adalbert von Mörsburg, der sie damals ans

Kloster Allerheiligen in Schaffhausen übertrug. Man wird also die Kirche
Illnau als eine Gründung des Großgrundbesitzers Landolt oder seiner
Vorfahren im frühen 8. oder späten 7. Jahrhundert ansehen müssen, wenn nicht
auch hier am Anfang Königsgut steht.

Das gleiche gilt von der Kirche Dürnten, die zur Hälfte St. Gallen
gehörte. Auch dieser Ort zählt zu den Schenkungen Landberts. Schließlich
dürfen wir für die Kirche Hinwil ähnliches annehmen, wenn sie auch ganz
im Besitz St. Gallens war; denn das Kloster war auch hier erst durch die
Landbertschen Schenkungen zu Besitz gekommen, und unmittelbar nachher

erscheint schon die Kirche.
Die überragende Stellung der Sippe Landolt-Landbert im ganzen Räume

von Winterthur bis an den obern Zürichsee wird erst ganz deutlich, wenn
man weitere Schenkungen an das Kloster St. Gallen bis zu den 770er Jahren
heranzieht; denn die Tradenten Biltgaer, Otgaer usw. gehörten ebenfalls in
die Sippe des Landolt. Wir möchten daher die Ansicht äußern, daß wir es

bei diesen Kirchen mit einer späteren Schicht von Gründungen, mit solchen

grundherrlichen Ursprungs zu tun haben1.

Anders steht es bei Oberwinterthur. Die Kirche liegt im Römerkastell,
und man vermutet, daß sich hier schon eine römisch-christliche Kultstätte
befunden habe. Immerhin sprechen auch Gründe gegen die Erhaltung einer
christlichen Kultstätte über die Völkerwanderung hinweg2.

Die Kirche von Oberwinterthur war dem heiligen Arbogast, Bischof von
Straßburg, geweiht. Frühestes Zeugnis für dieses Patrozinium sind die um
1340 anzusetzenden Fesken in der Kirche, welche die Legende des heiligen
Arbogast darstellen, und eine Glocke des 14. Jahrhunderts mit der Inschrift:
S. Arbogast ora pro nobis. Da es sich bei Arbogast nicht um einen
spätrömischen Heiligen handelt, so hat man bisher allgemein einen späteren Pa-

troziniumswechsel, allenfalls von Petrus zu Arbogast, angenommen. Die
Beziehung von Oberwinterthur zu Straßburg, dem Ursprungsort des Arbo-
gastkultes, welche die Annahme des Arbogastpatroziniums bewirkt haben

1 Es läßt sich nachstehende Stammfolge aufstellen :

Rachinbert 00 Atane
I

Beata 00 Landolt Herigaer Hatto
+744/745 +744/745 I

Lantbert Blitgaer Otger

Ricgaer Berachtgaer Unforaht
2 Vgl. dazu : Hans Kläui, Oberwinterthur als regionaler Mittelpunkt von der Römerzeit bis

1600. Winterthur 1952, S. 12.

16



könnte, sah man in den Schenkungen Graf Hartmanns des Älteren von
Kyburg an die bischöfliche Kirche zu Straßburg im Jahr 1244. Auch Me-
dard Barth ist in seinem 1940 erschienenen Werk über den heiligen Arbogast

dieser Auffassung gefolgt1.
Dazu ist zunächst festzustellen, daß das erste Auftreten des Arbogast-

patroziniums nach 1300 gar nichts über dessen Alter aussagt. Die ausführliche

Behandlung der Legende des Heiligen, und zwar auf Grund der Vita
des 10. Jahrhunderts, die also damals gut bekannt gewesen, ja in Oberwinterthur

in einer Abschrift vorgelegen haben muß, spricht eher für eine alte
Tradition als für eine Neuannahme des Patroziniums.

Es besteht aber ein viel gewichtigerer Grund gegen einen Patroziniums-
wechsel im Anschluß an die Hartmannsche Schenkung: Hartmann von
Kyburg übertrug zwar sein ganzes Eigentum um Winterthur (mit der
Kyburg, Mörsburg, Winterthur) an den Bischof von Straßburg, um es wieder
zu Lehen zu empfangen, aber gerade Oberwinterthur gehörte ihm gar nicht.
Die Vogtei stand damals, wie auch in Wiesendangen, bei den Grafen von
Heiligenberg, dann den Freiherren von Klingen, der Grundbesitz aber beim
Bistum Konstanz. Vor allem aber : die Kirchen Oberwinterthur und Wiesendangen

erscheinen schon im Diplom Friedrichs von 115 5 als Besitz des

Bistums Konstanz. So kam 1244 zwar Graf Hartmann mit Straßburg in Kontakt,

keinesfalls aber Oberwinterthur, vor allem nicht die Kirche, über die
der Graf gar nicht zu verfügen hatte. Der Bischof von Straßburg hätte also

gar keine Veranlassung gehabt, Oberwinterthur Arbogastreliquien zu
geben. Es ist völlig undenkbar, daß in diesem Zeitpunkt das Bistum Konstanz
eine Patroziniumsänderung zugunsten des Straßburgers Arbogast
vorgenommen hat.

Die Lebenszeit des Straßburger Bischofs Arbogast wurde — soweit seine

Existenz nicht überhaupt geleugnet wurde — bis in neue Zeit ins 7.
Jahrhundert gesetzt. Er sollte 678 gestorben sein. Neue Untersuchungen, vor
allem auch der Fund der seinen Namen tragenden Ziegel, haben ergeben,
daß er schon im 6. Jahrhundert gelebt hat. Damit rückt natürlich auch die

Möglichkeit seines Patroziniums früher. Er war der erste Franke auf dem
Straßburger Bischofsstuhl und hat im Interesse des fränkischen Königs von
5 40 bis 550 die Restaurierung des Bistums und den Bau der Kathedralkirche
durchgeführt2.

1 Vgl. Kunstdenkmäler des Kantons Zürich Bd. 6 S. 296ff. — UBZ II Nr. 599, 601. —
Medard Barth, Der Heilige Arbogast. Kolmar 1940. — Über Arbogast ferner: Vies des Saints,
Bd. 7, S. 522.

2 Hiezu und für das Folgende Barth a. a. O., S. 2—23. (Abdruck der Vita des hl. Arbogast
S. 24.) Vgl. H. Büttner, Geschichte des Elsaß. Bd. 1. Berlin 1939, S. 5 5.

17



Wichtiger als diese wenigen sichern Anhaltspunkte für das Wirken Arbo-
gasts ist für uns die Legende. Danach war Arbogast mit König Dagobert
befreundet und diente ihm als Ratgeber. Nun ereignete es sich, daß des

Königs einziger Sohn Sigisberg auf der Eberjagd verunglückte und starb. Der
greise Bischof Arbogast aber erweckte ihn zum Leben, und König Dagobert
schenkte der Bischofskirche dafür die Stadt Rufach. Es fällt sofort auf, daß

zeitliche Unstimmigkeiten bestehen. König Dagobert lebte nach Arbogast,
kann ihn auch kaum noch gekannt haben1. Aber insofern ist die Legende
doch bedeutsam, als sie die hohe Verehrung König Dagoberts für Arbogast
belegt. Könnte sich nicht im Herbeiholen des Bischofs ans Bett des

verstorbenen Königssohnes ein Gang an das Grab Arbogasts widerspiegeln?
Sicher stand für den Schreiber der Vita im io. Jahrhundert — es war
vielleicht Bischof Uto von Straßburg — fest, daß König Dagobert ein Wohltäter

des Bistums und ein Verehrer Arbogasts war, wie anderseits dieser

am fränkischen Hof eine Rolle gespielt haben muß, wobei sich der Chronist
nach seinem eigenen Eingeständnis nur auf mündliche Tradition stützen
konnte2.

Ist es da zu kühn, wenn wir das Arbogastpatrozinium in Oberwinterthur
in diesen Zusammenhang stellen Kann nicht das Arbogastpatrozinium auf
einen von König Dagobert veranlaßten Kirchenbau hinweisen? Denn, daß

der römische Kastellbezirk Oberwinterthur fränkisches Fiskalland geworden

ist, darf mit Sicherheit angenommen werden. Dafür spricht nicht nur
die allgemein feststellbare Tatsache, daß der spätrömische Fiskalbesitz in
fränkisches Königsgut überging und die merowingischen Könige die Fiskalgüter

zu den ersten Stützpunkten der kirchlichen Organisation machten,
sondern auch der spätere Übergang des Grundbesitzes an die Grafen von
Bregenz3.

In den römischen Kastellen aber, das heißt in wohl zum Teil noch von
keltischen Bevölkerungsresten besiedelten Gebieten, finden wir ganz allgemein

die ältesten Kirchen. Die frühesten baulichen Reste der Oberwinterthurer

Kirche werden ins 6. bis 9. Jahrhundert datiert. Es handelt sich dabei

um eine Kirche von stattlichen Ausmaßen4.

1 Daß die Legende Dagobert I. meint, nicht Dagobert II., wie man auf Grund der Ansetzung
Arbogasts ins 7. Jh. annahm, ist klar, da die Legende (wenn auch noch nicht in der älteren
Fassung) vom Sohne Sigisbert, also vom bekannten Sohne Dagoberts I. spricht.

2 Noch im 13. Jahrhundert war die Auffassung von Dagobert als einem Wohltäter der Kirche
lebendig, fälschte man doch Schenkungsurkunden auf seinen Namen (Alb. Bruckner, Regesta
Alsatiae Nr. 24, 32).

3 H. Büttner, Frühes fränkisches Christentum am Mittelrhein (Archiv f. mittelrheinische
Kirchengeschichte 1951, S. 21). — H. Kläui a. a. O., S. 15.

4 Hansjörg Bloesch und Herbert Isler, Bericht über die Ausgrabungen in Oberwinterthur

18



Die Tatsache, daß ein kirchliches Gebäude für das 7. Jahrhundert in
Oberwinterthur sehr wahrscheinlich ist, daß es auf römisch-fränkischem
Fiskalbesitz steht, daß der Patron sicher älter als das 13. Jahrhundert ist und
ein Wechsel zugunsten des Straßburger Heiligen zu der Zeit, da die Kirche
konstanzisch war, überhaupt nicht anzunehmen ist, daß endlich der Patron,
der heilige Arbogast, von Dagobert verehrt wurde, macht die Hypothese
einer Gründung zur Zeit dieses Königs sehr wahrscheinlich.

Ob wir in der ebenfalls an einer Römerstraße gelegenen Arbogastkirche
in Muttenz einen parallelen Fall haben, wäre noch zu untersuchen. Der
vermutete Übergang der Kirche an den Bischof von Straßburg in der Mero-
wingerzeit würde ebenfalls auch für ein frühes Arbogastpatrozinium
sprechen1.

Wir dürfen vielleicht noch einen Schritt weitergehen. Der Übergang der
Kirche Oberwinterthur an Konstanz ist nicht urkundlich belegt. Nur eine

Überlieferung des 15. Jahrhunderts besagt, daß Bischof Gebhard II. (979 bis
995) die Kirchensätze Oberwinterthur und Wiesendangen an das Kloster
Petershausen, dessen Gründer er war, übertragen habe2. Da Bischof Gebhard

den hier begüterten Grafen von Bregenz (Udalrichinger) angehörte,
nahm man an, er hätte die Kirchen dem Bistum zugebracht. Wir haben
indes gesehen, daß Dagobert der große Förderer des Bistums Konstanz war
und es reich ausstattete. Ist es zu viel, wenn wir ihn auch als Donator der
neu gegründeten Arbogastkirche an der Straße vom Bodensee zum obern
Zürichsee in Anspruch nehmen? Das würde mit Notkers Angabe (späteres

9. Jahrhundert) übereinstimmen, daß Dagobert Fiskalgüter am Weg von
Windisch nach Konstanz ans Bistum geschenkt habe. Damit könnte wohl
auch die Überführung der Bauinschrift des Kastells Vitudurum von 294
nach Konstanz in Beziehung stehen. Felix Stähelin setzt die Überführung
der im Konstanzer Münster eingemauerten Inschrift ins Frühmittelalter3.

Es scheint, daß an der Römerstraße, die von Kempraten nach dem
Walensee weiterführte, noch eine Kirche in diesen Zusammenhang gehört. Es
handelt sich um die Kapelle St. Dionys bei Wurmsbach am oberen Zürich-

Witudurum) 1949—1951, nennen das 6. Jahrhundert mit Fragezeichen, Kunstdenkmäler a. a. O.,
S. 290, das 9. Jahrhundert.

1 Barth a. a. O., S. 46 und 178. Die Ablehnung eines frühen Arbogastpatroziniums durch
Barth, weil es erst 1303 bezeugt ist, erscheint ungerechtfertigt.

2 Hans Kläui a. a. O., S. 15 f. Damit braucht die Nennung der Kirchen als Konstanzer Besitz
1155 nicht in Widerspruch zu stehen, da die Urkunde ja zum Teil frühere Zustände festhält.
Bischof Gebhard als Gründer von Petershausen hat dem Kloster die Kirchen Oberwinterthur
und Wiesendangen wohl als Bistumsbesitz überwiesen.

3 MG Poet. lat. IV, 1107. Vgl. dazu O. Feger, Das älteste Urbar des Bistums Konstanz.
Karlsruhe 1943. S. 11. — F. Stähelin, Die Römische Schweiz. 3. Aufl. Basel 1948, S. 274.



see. König Dagobert hat in der Zeit um 626 bis 630 über dem Grab des

heiligen Dionys, Bischof von Paris, die Kirche neu erbaut und die Abtei
St. Denis gegründet. Er führte daselbst nach dem Vorbild von St. Maurice
die ewige Psalmodie ein und wählte dort seine letzte Ruhestätte. Es mag auf
den ersten Blick verblüffen, wenn man die Verehrung Dagoberts für den

heiligen Dionys für die Entstehung der kleinen Kapelle am Obersee
verantwortlich machen will1. Aber es ist zu beachten, daß St. Dionys ursprünglich
eine Pfarrkirche mit Friedhof war. Nach der Übertragung des Patronats
an die Kirche Bußkirch zwischen 1253 und 1369 sank sie, wegen Mangels
eigener Kirchgenossen, zur Kapelle herab. Das Patrozinium ist 1369 belegt.
Es muß aber viel älter sein, weil eine nach der Kirche benannte Siedlung
bestanden hat, die für den 1367 in Jona erscheinenden „Johans von sant
Nesion" namengebend war2. Für Pfarrkirche und Dörfchen bestehen also

im Spätmittelalter noch deutliche Anhaltspunkte. Es sind ferner Anhaltspunkte

dafür vorhanden, daß die spätgotische Kapelle auf karolingischem
oder sogar römischem Gemäuer steht. Wenn das zutrifft, hätten wir hier eine

frühmittelalterliche Dionys-Pfarrkirche vor uns, deren Anfänge sehr wohl
in die Dagobertsche oder unmittelbar folgende Zeit zurückgehen könnten.
Wir bekämen in dem für die Frage der Christianisierung so interessanten
oberen Zürichsee- und Gastergebiet einen Fixpunkt. Damit würde überdies
einerStelle der Gallusvita sehr gut übereinstimmen : Bevor die von den Heiden

in Tuggen verjagten Glaubensboten weichen, stößt Columban einen
Fluch über die ungläubigen Bewohner aus, dem er die Prophezeiung anfügt,
daß ihre Kinder, wenn sie in das mittlere Lebensalter kämen, sich bekehren
werden.rL. Kilger und F. Blanke weisen darauf hin, daß der Chronist eine
solche Vorhersage Columban nicht in den Mund gelegt hätte, wenn er als

später Schreibender nicht deren richtiges Eintreffen festgestellt hätte. Das
würde heißen, daß etwa 30 bis 40 Jahre nach 610 am oberen Zürichsee das

Christentum Eingang gefunden hätte. Das stimmt mit unserer Datierung
sehr genau überein3.

Ein weiteres frühes Gotteshaus stand in Kempraten, wo sich die Römerstraßen

von Zürich und Oberwinterthur vereinigten. Bei dieser auf
römischem Gemäuer stehenden Kirche könnte es sich um einen Zeugen
spätrömischen Christentums handeln. Nachweisen läßt sie sich allerdings erst

1 Daß der Bischof Dionys von Paris gemeint ist, ergibt sich aus der Erwähnung der Genossen

1493 (UB Rapperswil IV Nr. 399, Masch.-Mskr.).
2 Reg. Ep. Const. I. Nr. 1834 und II Nr. 6101. Zugehörig war vor allem Wurmsbach; 1253

heißt der Pleban „de Wurmsbach". 1369: „ecclesia S. Dionisii olim parochialis". — UB
Rapperswil I Nr. 35, S. 54.

3 F. Blanke, Columban und Gallus, S. 58. Nicht 40—50 Jahre, da bei der damaligen Lebensdauer

50 Jahre erheblich über der Mitte des Erwachsenenaltcrs liegen würde.

20



um 8 3 5, als sie durch die Übertragung von Reliquien des heiligen Alexander
zu einer Wallfahrtskirche wurde. Dafür war die Lage an den Straßen
bestimmend, auf der — wie bei Eschenz — die alten Beziehungen zum Kloster
Fulda beruhen. Es ist aber sehr wohl denkbar, daß hier, von Rätien her,
das Christentum schon früher Eingang gefunden und sich erhalten hat.
Dann hätten Columban und Gallus auf ihrem Rückzug von Tuggen nach
Arbon, für den sie ohne Zweifel die alte Römerstraße benutzten, auch dieses

Heiligtum im Vorbeiziehen getroffen1. Doch wäre es wohl nicht das einzige
gewesen. Auf die Möglichkeit spätrömischen Christentums in Oberwinterthur

wurde schon hingewiesen. Folgen wir der Straße nach Norden, treffen
wir weitere frühmittelalterliche Kirchen in Pfyn und Burg bei Stein am
Rhein. Beide sind, wie Oberwinterthur, in Römerkastellen erbaut. Beide
Orte liegen noch in der alten Provinz Rätien, unmittelbar an der
Westgrenze, und sind daher wohl in eine Reihe mit Arbon und Bregenz zu stellen,
mit denen sie durch die Straße verbunden waren.

Auch hier vermögen uns die Patrozinien etwas auszusagen. Die Kirche in
Pfyn war dem heiligen Bartholomäus geweiht. Den gleichen Patron hatte
die Kirche von Grabs im Rheintal, die auf Fiskalland stand. Zu Beginn des

7. Jahrhunderts wirkte in Grabs der rätische Diakon Johannes, der 615
Bischof von Konstanz wurde2. Hier geht die Kirche, deren Patrozinium im
10. Jahrhundert belegt ist, also sicher auf Chur zurück. Es liegt daher nahe,
auch die Bartholomäuskirche Pfyn mit rätischem Christentum in
Zusammenhang zu bringen.

Die 799 erstmals erwähnte Kirche Burg hatte Johannes den Täufer als

Patron. Auch dieser dürfte nach Rätien weisen. Die Kirche Burg war das

Gotteshaus für die eine Viertelstunde entfernte Siedlung Tasgaetium-
Eschenz. Sie wird 799 als „ecclesia in castro Exientie" bezeichnet. Das
Dorf Eschenz selber hat erst im späteren 8. Jahrhundert eine eigene Kirche
erhalten, die dem heiligen Vitus geweiht war3.

Die römische Siedlung Tasgaetium mit der Rheinbrücke ist durch
zahlreiche Funde bis ins 4. Jahrhundert als bedeutender Platz belegt. Die
Zusammengehörigkeit von Kastell und vicus Tasgaetium, also das Bestehen
eines größeren Kastellbezirkes, ist erwiesen4. Dieser lebte nicht nur in der
frühesten Pfarrei weiter, sondern bewahrte als Deckung des Rheinüber-

1 E. Halter, In Kempraten stand schon in frühchristlicher Zeit eine Kirche, und F. Blanke
in Evangelisches Missionsmagazin 1952, S. 177. Blanke nimmt als Weg von Columban und
Gallus nach Arbon nun ebenfalls die Straße über Pfäffikon«-Oberwinterthur an.

2 UB der südlichen Teile des Kantons St. Gallen I Nr. 4 und 5. Dazu Th. Mayer, a. a. O., S. 480.
3 UB St. Gauen I Nr. 155. Morel, Einsiedler Regesten Nr. 758. Die Vituskirche Eschenz wird

um 970 unter den Einsiedler Kirchen erwähnt.
4 K. Keller und H. Reinerth, Urgeschichte des Thurgau. Frauenfeld 1925. S. io9ff. und 230.

2t



ganges auch im frühen Mittelalter seine hohe Bedeutung. Das Kastell,
beziehungsweise die Kirche Burg war Fiskalbesitz und wurde 950 von Otto
dem Großen an das Kloster Reichenau übertragen. Aber auch der Vicus
Eschenz dürfte fränkischer Fiskalbesitz gewesen sein. Vor 750 liegt er in
den Händen des mächtigen fränkischen Grafen Rudhard, der die villa
Esnantse dann an das Kloster Fulda schenkte. Er ist der Mann, den die
fränkischen Hausmeier zur Wiedereingliederung Alemanniens brauchten
und dem wohl dieser Fiskalbesitz übertragen worden war. Neben der
dauernden politischen Bedeutung des Platzes Eschenz ist durch den hier
festgestellten Alemannenfriedhof mit Gräbern des 6. bis 8. Jahrhunderts
auch eine Siedlungskontinuität gegeben, so daß man an eine Kontinuität
spätrömischen Christentums denken darf1.

Auch beim Kastell in Pfyn ist eine zivile Siedlung bekannt. Der römische
Platz ist durch Münzfunde bis auf Valentinian III., das heißt bis Mitte des

5. Jahrhunderts, nachweisbar2.
Wenn man weiter in Betracht zieht, daß beide Orte durch die Römerstraße

direkt mit Arbon und Bregenz verbunden waren, wo eine spätantike
christliche Tradition bestand, dann wird man sich fragen dürfen, ob eine

solche nicht auch hier vorliegt. Auf alle Fälle aber haben wir eine sehr frühe
Ausstrahlung rätischen Christentums anzunehmen.

Die Kirche Pfyn ist 115 5 im Besitz des Bistums Konstanz. Wenn eine

nicht kontrollierbare Überlieferung will, sie sei um 900 von Bischof Salomon

an Konstanz übertragen worden, so wird man doch eher vermuten müssen,
daß auch diese Kastellkirche ursprünglich Fiskalbesitz gewesen ist. Ob man
eine Übertragung an Konstanz dann schon in die Zeit Dagoberts oder später
legen will, sei dahingestellt. Für ersteres könnte man die Notiz Notkers
heranziehen. Festzuhalten ist die auffallende Tatsache, daß ein Großteil der

115 5 Konstanz südlich des Bodensees gehörenden Kirchen an Römerstraßen

liegen. So außer Oberwinterthur und Pfyn auch Wiesendangen, Wigoltin-
gen und Märstetten. Von diesen ist mindestens Wigoltingen als Martinskirche

in frühe fränkische Zeit zu setzen. Man kann sie wohl, wie Illnau, in
den nachdagobertischen Ausbau des Kirchennetzes einfügen.

Wir können demnach drei zeitliche Stufen im Bau von Kirchen an der

1 MG DD Otto I. Nr. 116: „ecclesiam unam cum decimis in loco Burg". 799 allerdings
erscheint ein Teil im Besitz des Vurmherus, der ihn an St. Gallen abtritt. Wir hören davon später
nichts mehr, und das kann auch nichts daran ändern, daß die Kirche ursprünglich vollständig
in Fiskalbesitz gewesen ist. Burg kann nicht, wie der ottonische Besitz in Eschenz, aus der
Konfiskation des Guntram stammen, die erst 952 erfolgte. UB des Klosters Fulda I/i Nr. 138. Dazu
H. Büttner, Franken und Alemannen im Breisgau und der Ortenau (Ztschr. f. d. Gesch. d.
Oberrheins NF 52, S. 344).

2 Keller und Reinerth a. a. O., S. 250.

22



Eacheni

sÄ

J"

Oberwinterthur

~K--'
Illnau

in O-fPfftfflVc
Irgenhausen

\T\
0 Kempten
\
s-6 Hinwil

Lürnten
Hellen

Kempre

St.DiojUf^^
— — — Homere trass en

...— Hatische Grenze

jj Kaatellkirchen fap&trömisch?)

jj Kaatellkirchen
Ä Kirche auf röm. um 630-640
T_ Gemäuer J

Tuggen

Hartinskirchen
Ä Kirchen mit unb_

kanntem Fatrozlni

,n |
inbe- I
>zlniugr

um 650-750

Römerstraße vom Untersee zum obern Zürichsee unterscheiden: die
spätantiken oder rätischen Kirchen (Burg-Eschenz, Pfyn und vielleicht auch
Kempraten), die dagobertisch-burgundischen, die im Zusammenhang mit
der Begründung und dem Ausbau des Bistums Konstanz stehen (Oberwinterthur,

Pfäffikon und St. Dionys) und die fränkisch-grundherrlichen in der
zweiten Hälfte des 7. und zu Beginn des 8. Jahrhunderts, die vor allem
durch das Martinspatrozinium gekennzeichnet sind (Illnau, Hinwil, Dürnten,

Ufenau, Meilen).
Kehren wir nochmals zur Kirche Pfäffikon zurück, denn hier hat uns

noch ein archäologisches Problem zu beschäftigen: der Standort der
frühmittelalterlichen St.-Benignuskirche.

23



Anläßlich der Kirchenrenovation von Pfäffikon konnten im Jahr 1947
einige Nachgrabungen durchgeführt werden, die allerdings bis heute noch
nicht ausgewertet sind. Da durch frühere Einbauten (Kirchturm, Heizung)
allerlei gestört worden ist, läßt sich ein klares Bild nur schwer gewinnen.
Die festgestellten Mauerreste, die auf einen Turmchor mit romanischem

Chorbogen schließen lassen, reichen nicht vor das 11. bis 12. Jahrhundert
Zurück. Die ältere Benignuskirche kann, aber sie muß nicht hier gestanden
haben1.

Nun drängt sich die Frage auf, ob nicht die erste Pfäffiker Kirche im
Kastell Irgenhausen stand. Innerhalb des Kastells finden sich Einbauten mit
Apsisabschluß. Ihre Bedeutung konnte nie befriedigend geklärt werden.
Römische Badeanlagen sind es nicht ; es fehlen Hypokaust oder auch nur ein
einfacher Plattenbelag. O. Schultheß schrieb von ihnen: „Welchem Zwecke
die kleinen Räume mit Apsiden mit den zum Teil außerordentlich schmalen

Eingängen gedient haben, wird sich ebenfalls nicht ausmachen lassen.

Will man hier eine Vermutung wagen, so dürfte man sie am ehesten als

Vorratsräume bezeichnen2." Daher stellte sich die Frage, ob wir nicht hier

— was ja gar nichts Ungewöhnliches wäre — eine frühmittelalterliche
Kirchenanlage vor uns haben. Die Restaurierungsarbeiten vom Sommer 1953
erlaubten einige wichtige Feststellungen hinsichtlich des Mauerverbandes

zu machen.
Zunächst ist festzuhalten, daß der im Plan des Kastells von 1910 gegebene

Grundriß der Einbauten nicht genau ist. Noch viel unrichtiger ist der
anläßlich der Ausgrabung von 1898/99 von Corradi aufgenommene Grundriß

der drei Räume. Rechts zeichnete er eine ausgesprochen hufeisenförmige
Apsis, was absolut nicht den Tatsachen entspricht. Einige Suchlöcher ergaben

folgendes :

Die Mauer der römischen Innenbauten stößt ohne Verband an den
Südwestturm (was bereits bekannt war). Der ganze Komplex der von mir als

allenfalls frühmittelalterlich angesprochenen Mauern steht mit dieser
römischen Mauer nirgends im Verband. Der Apsisraum rechts ist an die
römische Mauer mit Fugen angebaut, ebenso der quadratische Raum, dessen

Mauern mit dem Apsisraum rechts in Verband stehen. Apsisraum rechts
und quadratischer Raum sind also gleichzeitig, doch scheint jener tiefer

unter die heutige Oberfläche zu reichen (etwa 110 Zentimeter) als dieser

(etwa 50 Zentimeter).
Der Apsisraum links ist offensichtlich ein späterer Anbau. Die Fugen am

quadratischen Raum sind sehr deutlich. Vor allem aber reicht sein Funda-

1 Bericht in der Volkszeitung von Pfäffikon v. 13.6. 1947.
2 O. Schultheß in Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, Bd. 27, S. 99.

24



ment kaum 20 Zentimeter unter die heutige Oberfläche. Die Mauer ist sehr

unsorgfältig und mit grobem Mörtel gebaut. Wir haben also deutlich zwei
Bauetappen, die an die römischen Innenbauten angeschlossen sind. Die
Mauern sind durchwegs schwächer als die römischen Innenmauern: nur
50 bis 60 Zentimeter (gegen 70 der römischen Innenmauer).

Die Mauern der Apsisräume sind sicher später entstanden. Müssen sie

unbedingt noch römisch sein? Sprechen nicht die Art der Anfügung und
die andere Mauertechnik eher für frühmittelalterliche Bauten, wenn sie sich
schon als römische nicht deuten lassen?

Zu beachten ist dabei, daß beide Apsisräume je einen Zugang von außen

haben, während der zum Apsisraum rechts gehörende quadratische Raum

von 3.20 auf 3.20 Meter nur durch zwei sehr enge Durchschlüpfe von 40
Zentimeter mit diesem verbunden ist.

Im Apsisraum rechts stieß man etwa 40 Zentimeter unter der heutigen
Oberfläche auf einen Lehm-Estrich. Auch konnte darunter die von 1898 her
schon bekannte dünne Brandschicht wieder festgestellt werden. Sie hat also

nichts mit einem Brand dieser Bauten zu tun, sondern ist älter und gehört
in die Zeit vor Anlage dieser Innenbauten. Sie dürfte wohl mit dem Untergang

des Kastells in Zusammenhang stehen. Auch dieser Befund stützt die

These, daß die Apsisbauten später, nachrömisch, sind. Weitere Feststellun-

l/

ll'A
7,
%

7zmhM.

v//////////, -w////////////,
jüngere ältere

Mauern der Apsisbauten

römische Mauern

25



gen waren nicht mehr möglich, da die Räume schon bei der Ausgrabung von
1898 ausgeräumt worden sind; doch sind darüber nur ganz mangelhafte
Notizen vorhanden. Damals wurde im Mittelraum ein Fund gemacht: ein 35

Zentimeter langes Fragment einer profilierten Sandsteinplatte, die als Rest
einer Herdplatte — ich weiß nicht mit welchen Gründen — taxiert wurde.
Jedenfalls könnte man sie ebenso gut als Rest eines Altartisches ansehen.

Als Kirchenraum ist das Apsisgebäude rechts mit 5.30 Meter größter
Länge und 3.10 Meter Breite, beziehungsweise ohne Apsis 3.10 auf 3.10
Meter, sicher sehr klein. Es ist noch kleiner als die älteste, dem 8. Jahrhundert

zuzuschreibende St.-Peterskirche in Disentis1. Auch die dem frühen
7. Jahrhundert angehörende älteste Kirche von Romainmôtier ist bedeutend

größer und weist in Länge und Breite etwa die doppelten Ausmaße auf
(Apsis 4,5 ; Breite der Kirche 6, Länge 11,5 Meter). Anderseits hat die
karolingische Apsis des Fraumünsters auch nur einen Durchmesser von etwa
vier Metern, obwohl es sich doch um ein viel bedeutenderes Gotteshaus
handelt. Für eine Landkirche sind diese kleinen Ausmaße nicht unmöglich,
wenn sie auch erheblich unter denen der Oberwinterthurer Kirche liegen.
Mit der Kirche in Burg können wir leider nicht vergleichen, da wir nur den
romanischen Bau kennen.

Eigenartig ist der mit dem Apsisraum rechts gleichzeitig erstellte quadratische

Raum, der mit diesem nur durch zwei sehr enge Durchgänge verbunden

ist, die kaum als Türöffnungen gelten können, wenn sie nicht in größerer
Höhe breiter waren. Der spätere Apsisraum links mit einem Ausmaß von
4,65 Meter zu 2.50 Meter (ohne Apsis) ist nicht wesentlich größer als der
ältere Kirchenraum und wäre kaum geeignet, eine erst kleinere Kirche zu
ersetzen.

Die Apsiden sind nicht genau nach Osten, sondern beinahe nach
Südosten gerichtet. Aber diese Abweichung war durch die Verwendung der
römischen Mauer bedingt, und unter dieser Voraussetzung ist die Ostrichtung

weitestmöglich eingehalten. Jede andere Art des Anbaus hätte eine

stärkere Abweichung von Osten gebracht.
Die endgültige Beurteilung des Baubefundes muß dem Archäologen

überlassen werden. Wenn Zweifel an der Deutung der Bauten als Kirche
angemeldet worden sind, so vor allem wegen der Kleinheit der Anlage. Sehr

positiv im Sinne einer frühmittelalterlichen Kirchenanlage hat sich Professor
Rudolf Egger in Wien, Direktor des österreichischen archäologischen Institutes

a. D., geäußert. Er weist darauf hin, daß die Stelle, an der dieser Bau
dem Kastell angefügt worden ist, für ein kirchliches Gebäude spreche, ab-

1 Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden Bd. 5, S. 9 und 12 (Ausmaße 3,9/ca. 10 m).

26



gesehen davon, daß die Zwerganlage sicher kein Nutzbau gewesen sei. Die
ganze Anlage deutet er dahin, daß ein Baumeister von geringer Übung zwei
quadratische Räume nebeneinander gebaut habe, deren einer durch die etwas
verlängerte Apsis vergrößert wurde. Dieser Raum diente als Laienraum der
Kirche, der andere als Sakristei. Der Apsisraum im Nordosten wäre nicht
eine zweite Kirche, sondern eine Ergänzung für Zwecke des Kultes. Daß
ein solcher Anbau erfolgte, würde für eine längere Dauer der Kastellkirche
sprechen. Diese Deutung wurde auf Grund von Plan und Photos der Anlage
ohne jedenVorbehalt gegeben. Einer weiteren Beurteilung stehen dieMauer-
züge offen. Anläßlich der Konservierung wurde der Boden des älteren

Apsisraums und des quadratischen Raums tiefer, beinahe auf das ursprüngliche

Niveau gesenkt, so daß nun nicht nur Abdeckung und ergänztes,
sondern auch ursprüngliches Mauerwerk sichtbar geblieben ist und ein gewisser

Raumeindruck vermittelt wird.
Neben den archäologischen kann man aber auch noch andere Argumente

für eine Kastellkirche in Irgenhausen ins Feld führen.
Eine Kirche im Kastell ist nichts Außergewöhnliches, sondern viel eher

die Regel. Man braucht dabei gar nicht an die später zu Städten erwachsenen
Orte zu denken, wie etwa an Bingen, Kreuznach und andere, sondern nur
an die schon genannten an der Straße Bodensee-Zürichsee oder auch an

Kaiseraugst und Zurzach. Man könnte beinahe sagen: Kein Römerkastell
ohne frühmittelalterliche Kirche. An diesen Orten lagen allerdings auch
keltisch-römische Siedlungen, die sich in den Ortsnamen erhalten haben,
was die Siedlungskontinuität beweist. Wir kennen aber auch mit Namen den
römischen Vicus dieser Gegend: Cambiodunum-Kempten in der Gemeinde
Wetzikon. Dies war die Siedlung, die von den Alemannen übernommen
worden ist. So wie die Kirche auf Burg zur nicht ganz zwei Kilometer
entfernten Siedlung Eschenz-Tasgaetium gehörte (799: ecclesia in castro
Exientiae), so die in Irgenhausen zum etwa drei Kilometer entfernten
Kempten.

Mit Cambiodunum bezeichnete man nicht nur die Siedlung, sondern den

ganzen Bezirk, wir können sagen den Kastellbezirk Irgenhausen. Das Bestehen
eines solchen Kastellbezirks ist für Vitudurum wahrscheinlich gemacht und
dürfte auch für Tasgaetium zutreffen1. Daß Irgenhausen im Kastellbezirk
Kempten lag, ist nachzuweisen, denn dieser lebte in der „marca Camputuna"
oder „Campitona", die 811 und 837 genannt wird, weiter. Man hat dies bisher

übersehen. Die Urkunde von 811 sagt aber deutlich, daß Lantbert am
Ort „qui vocatur Camputuna sive Irincheshusa quidquid in ipso loco et in

1 Hans Kläui a. a. O., S. io.

27



ipsa marca visus sum habere" an St. Gallen gebe; also: was er in Kempten
beziehungsweise in Irgenhausen hat, gibt er an St. Gallen. Die Güter liegen
in der Mark Kempten im Ort Irgenhausen. In der Verleihung an den Dona-
tor durch den Abt, die am gleichen Tag erfolgte, ist nur von Kempten die
Rede. In der Urkunde von 837 wird unterschieden zwischen der Mark
Kempten und der villa Campitona als Ausstellungsort der Urkunde1.

Innerhalb der Mark Kempten wurde die Siedlung „Irincheshusa" angelegt.

Der Name auf -hausen kennzeichnet den Ort als der späteren
Siedlungsetappe angehörig. Wohl erst im 8. Jahrhundert hat der aus der Mark
Kempten stammende „Irinc" hier sein Haus gebaut. Seine Nachkommen

Rihpreth und dessen Sohn Irinc machten daselbst 837 eine Schenkung an
St. Gallen und erscheinen schon 828 als Zeugen in Bülach2.

Es hindert nichts die Annahme, daß die Mark, beziehungsweise der
Kastellbezirk Kempten auch Pfäffikon in sich geschlossen habe. Ein solcher

Umfang der Mark würde mit dem übereinstimmen, was Ganahl allgemein
für die in St.-Galler Urkunden vorkommende Marken festgestellt hat. Wir
haben überdies schon darauf hingewiesen, daß der Hof des Pfaffen eine
sekundäre Erscheinung ist, als Hof, der der Kirche diente, nicht ein Hof, für
den die Kirche da war. Die Kirche war für die erste Siedlung und die ganze
Mark da, und das war Kempten. Von Kempten weitete sich die Besiedlung
aus, zunächst durch einige Höfe einzelner Siedler der Straße entlang, so

nördlich gegen Irgenhausen hin: Auslikon, dann Wetzikon und südlich

gegen Hinwil: Bossikon (6./7. Jahrhundert). Hier verbliebenen Walchen

mögen Wallikon bei Pfäffikon wie das abgegangene Walikon bei Hinwil den

Namen verdanken. Dann folgten im 8. Jahrhundert Ettenhausen, Irgenhausen

und Bussenhausen.

Die Frage wird man offen lassen müssen, ob der Hof des Pfaffen erst im

Zusammenhang mit der Kirchengründung auf dem Fiskalland angelegt
worden ist, oder ob ein Königshof schon bestanden hat, der dann infolge
seiner Übertragung an die Kirche den Namen Pfaffinchova erhalten hat. Der
Name der Mark Kempten hätte sich dann allmählich auf den heutigen Ort

Kempten zurückgezogen, wo das Siedlungsschwergewicht sicher ursprünglich

schon lag und eine Kontinuität bestand. Der Königshof Pfäffikon hat

sich dann aber rasch entwickelt, was nicht zuletzt auf die bereits beschriebene

Funktion innerhalb des Königsgutes zurückzuführen ist.
Die Frage, wann die Verlegung der Kirche nach Pfäffikon stattgefunden

hat, kann natürlich nicht mit Sicherheit beantwortet werden. Aus dem

Gesagten ergibt sich, daß die Benennung der Kirche als Kirche von Pfäffikon,

1 UB St. Gallen I Nr. 206 und 358.
2 UB St. Gallen I Nr. 316 und 358.

28



Kirche im Pfaffenhof, 811, nicht notwendig verlangt, daß sie schon im
heutigen Pfäffikon stand. Als Zeitpunkt der Verlegung möchte man am ehesten
den Übergang an Disentis annehmen und Verlegung und Patroziniums-
wechsel in Beziehung zueinander bringen. Anderseits spricht die Kleinheit
der Anlage für eine frühere Verlegung, ebenso die Tatsache, daß 857 in
der Gegend von Wetzikon mit Rapoltskirch eine neue Kirche in Erscheinung

tritt, die zwar als grundherrliche Gründung beschränkte Bedeutung
gehabt haben kann, vor allem aber der Umstand, daß die Kirche 960 in Villa
Pfaffinghove, also im Dorf Pfäffikon stand1.

Die archäologische Frage um das Kastell Irgenhausen berührt das ganze
Problem der Christianisierung dieser Gegend nicht direkt, wenn auch zu

sagen ist, daß die Annahme einer Kirche im Kastell sich sehr gut in den

allgemeinen Zusammenhang einreihen würde und von der schriftlichen
Überlieferung her dagegen keine Bedenken vorliegen. Das wesentliche
Ergebnis unserer Untersuchung bleibt jedoch, daß wir den Bau der Kirchen
und damit die Ausbreitung des Christentums in der bisher kaum erhellten
Zeit des 7. und frühen 8. Jahrhunderts festlegen und sogar in drei zeitlichen
Stufen spätrömisch-rätisch, burgundisch-dagobertisch und fränkisch-grundherrlich

einteilen können. Eine vierte Etappe stellt dann der Ausbau durch
das Kloster St. Gallen dar, das einzelne ältere Kirchen ganz oder teilweise
übernahm und zur Stiftung von Gotteshäusern in den neu erschlossenen
Gebieten schritt. Mag verschiedenes noch Hypothese sein, so dürfte es sich
doch lohnen, unter diesen Gesichtspunkten an weitere Untersuchungen
heranzugehen. Sollten sich meine Ergebnisse als feste Halte- und zeitliche
Fixpunkte erweisen, wird man sicher Schritt für Schritt in der Erschließung
des frühen Christentums unserer Gegend weiterkommen.

1 Die Frage Wetzikon-Rappoltskirch soll hier nicht angeschnitten werden.

29


	Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und oberem Zürichsee im 7. Jahrhundert

