
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 37 (1952)

Artikel: Voraussetzungen für die Demokratie

Autor: Meyer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Voraussetzungen für die Demokratie

Vortrag in der Gesellschaft für Kunst und Literatur in Kreuzungen am 15. März 1934
Thurgauer Volksfreund, Nm. 47 und 48 vom 22. und 24. März l9}4, auf Grund einer

durchgesehenen Nachschrift)

Kurzlebigkeit der Demokratie S. 403. Demokratie als Weltanschauung S. 404. Schwierigkeit
der Durchsetzung der Demokratie S. 405. Unsere Zeitlage: Die Hochkultur S. 406. Demokratie

und Kulturkrise S. 408. Charakter und besondere Stellung der schweizerischen
Demokratie S. 411. Macht und Freiheit als Gegenpole S. 411. Erziehung zur Demokratie S. 413.

Die Demokratie steht heute an einer weltgeschichtlichen Schicksalswende.

Die Erwartung, die man am Weltkriegsende hegte, die freistaatliche

Idee werde rasch die Welt erobern, hat sich nicht erfüllt. Eine
rückläufige Bewegung ist eingetreten. Die Demokratien sind von einer Krise
erfaßt worden, selbst unsere, die älteste, ist von den Stürmen nicht ganz
verschont gebheben.

Für den Geschichtskenner bedeutete diese Entwicklung keine
Überraschung; denn die Aufgabe des Historikers ist ja, fortwährend seinen
Standort zu vergleichen mit früheren Epochen. Für den Historiker ist
die demokratische eine derjenigen Regierungsformen, die empirisch und
ihrem Wesen nach kurzlebig sind. Noch kurzfristiger ist nur die persönhche

Diktatur. Diese geht gewöhnlich in eine Wahlmonarchie oder
Erbmonarchie über. Gemessen an der Aristokratie oder an der dynastischen
Monarchie fristet die Demokratie ein kurzes Dasein. In allen drei
weltgeschichtlichen Phasen, wo Demokratie entstanden ist, zeigt sich die

Richtigkeit dieses Gesetzes: 1. In der Antike, so bei der griechischen,
z. B. bei derjenigen von Athen, die nicht zwei Jahrhunderte sich hielt.
Auch die römische Republik ist, nachdem sie im Ständekampf den
formalen Sieg der Demokratie errungen hatte, im 1. Jahrhundert v. Chr. in
den Cäsarismus umgekippt. 2. Ähnliches zeigt im ausgehenden Hoch- und
Spätmittelalter die Demokratie der Kommunen. Auch diese spätmittelalterlichen

Demokratien sind, mit Ausnahme der schweizerischen, bald

untergegangen; die einen in der Diktatur der Signorie, andere vermochten
in den inneren Kämpfen die Ordnung nicht mehr aufrecht zu erhalten,
sie wurden, ohnehin kleinräumig, dann von den Fürstenstaaten
unterworfen. 3. Mit dem 18. Jahrhundert kam eine neue Hochblüte der De-

403



mokratie. Diese Epoche ist noch zu kurz, als daß sie die Langlebigkeit
der Demokratie beweisen könnte. Zudem gab es sehr viele Zwischenspiele:

z.B. Frankreich erlebte schon im Revolutionszeitalter und dann

im 19. Jahrhundert Cäsaristische Zwischenregierungen. Selbst England
ist erst seit wenigen Jahrzehnten eine eigentliche Demokratie; denn es

blieb in seinem Wahlrecht bis tief ins 19. Jahrhundert aristokratisch.
Allen diesen Demokratien gegenüber steht die Eidgenossenschaft da als

langlebigste unter allen bisherigen Demokratien. Auch keine Demokratie
des Altertums hat nur annähernd dieses Alter erreicht. Sie ist die einzige,
die vom beginnenden Spätmittelalter an bis ins Zeitalter der Aufklärung
und der Gegenwart sich behauptet hat. Es liegt an uns zu entscheiden, ob

sie auch jene Demokratie sein wird, die noch hinüberreichen wird ins

kommende vierte Zeitalter der Demokratie. Denn das ist ganz klar: bei

all der rückläufigen Bewegung, die wir jetzt durchmachen, bei diesem

Rückfall in den Einparteistaat und den Parteiführerstaat, wird die Demokratie

wieder erstehen und ihren Siegeszug über die Welt antreten, aber

vielleicht erst nach längeren Generationen, vielleicht erst nach Jahrhunderten,

ähnlich wie nach dem Mittelalter.
Woraus schöpfen wir die Gewißheit, daß die Demokratie wieder

erstehen wird, früher oder später? Die Demokratie ist weit mehr als eine

Regierungsform. Sie ist letztlich eine Weltanschauung. Sie wurzelt im
Glauben an die Würde des freien Menschen, die auf dem göttlichen Funken
in ihm, auf der Vernunft oder, christlich gesprochen, auf der unsterblichen
Seele, beruht. Der Überzeugung, daß die Menschen in ihrem
Wesentlichsten, Menschlichsten gleich sind, entstammt die Forderung, daß jeder
im Staat berufen ist, mitzusprechen; ihr entspringt der Ruf nach politischer

Freiheit und Gleichheit, die Freiheit im Staate.

Aus dieser Würde der freien Persönhchkeit folgt noch ein zweites:
die persönliche Freiheit, die Freiheit vom Staat. Der Mensch ist nach der

demokratischen Weltanschauung eigenwertig. Die Gemeinschaftsformen
sind nicht Selbstzweck, der Mensch ist nicht um des Staates willen,
sondern der Staat um des Menschen willen da. So werden die Grenzen

gezogen, die den Menschen nicht nur schützen vor der politischen
Herrschaft eines andern Menschen, sondern gegenüber der Willkür des Staates,

auch jener der Mehrheit. Diese Rechte tragen nicht umsonst den Namen
Menschenrechte. Es sind Rechte, die der Mensch als solcher und nicht nur
als Staatsbürger besitzen soll: Glaubens- und Gewissensfreiheit, Freiheit
der Meinungsäußerung, wirtschaftliche Freiheit usw. Alle diese Rechte

beruhen auf der Überzeugung, daß der Mensch in sich unzerstörbare,

ewige Werte repräsentiert. Es gehört ferner zum Wesen der Demokratie, daß

404



nicht nur die individuelle Entwicklungssphäre garantiert ist, sondern daß
auch der freie Zusammenschluß gleichgesinnter Menschen des betreffenden

Staates möglich, ja gewährleistet ist: daher die Koalitionsfreiheit, Rede-,
Versammlungs-, Pressefreiheit. Sogar kleinen Minderheiten wird das
Dasein gesichert; auch sie sollen die Überzeugung haben, daß sie ihre Ideen
im Staate zum Einfluß bringen können. Die letzte Konsequenz dieses
Minderheitenschutzes ist das proportionale Wahlrecht.

Dem freien Menschentum der Demokratie entsprechen auch seine

Mitspracherechte hinsichtlich der Staatszugehörigkeit. Keiner soll als Hausrat
eines Fürsten erbgeteilt, verkauft, vertauscht werden wie zur Zeit der
Erbdynastien. Der freie Willensentschluß soll über die Staatszugehörigkeit
entscheiden, und auch nicht ein einziges Kriterium, wie es das 19.
Jahrhundert in der Sprachgemeinschaft oder das 20. Jahrhundert im Rassenbegriff

gefunden hat. Die wahre Demokratie bejaht die Humanität; die
Einzelstaaten sind ein Mittel zur Verwirklichung der Menschheitsidee,
dieses Korrelats des Einzelmenschen. Es ist kein Zufall, daß die Aufklärung

im Philosophen Kant den folgerichtigsten Vorkämpfer des ewigen
Friedens gestellt hat.

Doch warum ist, wenn so hohe Menschheitsgedanken in der Demokratie

wurzeln, diese so kurzlebig?
Nicht trotz ihren hohen Idealen, nein, wegen diesen ist der Demokratie

in der Regel ein kurzes Dasein beschieden. Denn je erhabener und größer
eine Idee ist, desto schwerer kann man sie in der Wirkhchkeit durchsetzen,
denn desto gewaltigere Anforderungen stellt sie an ihre Träger, die
Menschen. Es ist die tiefe Tragik, auch der weltgeschichtlichen Religionen,
daß sie immer den Kampf zwischen dem rehgiösen Urprinzip und der

Welt, dem Ungenügen der Menschen durchzufechten haben. Je höher ihr
Gehalt ist, um so schwieriger hält es, diesem in der Wirklichkeit eine
Stätte zu geben.

Diesen Schwierigkeiten untersteht auch die Demokratie. Jede

Regierungsform ist letztlich abhängig von den Herrschertugenden des Souveräns: die
Monarchie von jenen des Monarchen, die Aristokratie von jenen der
herrschenden Klasse, die Demokratie aber fordert diese Herrschertugenden
vom gesamten Volk, und jeder Einzelne oder zum mindesten die Mehrheit
sollte jene Einsicht, jenen Opferwillen und jene Entschlußkraft aufbringen,
ohne die nun einmal kein Souverän den Staat durch die innern und äußeren

Krisen hindurchzusteuern vermag. Diese moralischen Voraussetzungen
müssen in der harten Wirklichkeit immer wieder neu erkämpft, neu
geschaffen werden. Die Demokratie ist gewiß ein hohes Ideal, aber auch eine

immer neu und schwer zu erkämpfende Aufgabe. Die Gefahr dieses freien

405



Menschentums liegt in der Möglichkeit zu einer Überspannung der Freiheit,

des Egoismus der Einzelnen, der Gruppen, wo die Freiheit aufhört,
im Interesse aller zu sein, wo sie zur Herrschaft über andere ausartet. So

hat die Demokratie die immer sich verschiebende Grenze zu bestimmen,
wo der Verzicht auf ein extremes Durchzwängen der Freiheit nötig ist.

Jede Freiheit hat die Tendenz, umzuschlagen in die Herrschaft über andere:
über andere Einzelne, über andere Gruppen usw. In diesem Egoismus der

Einzelnen und der Gruppen liegen die Hauptgefahren, die Untergangsgründe:

wenn Einzelne oder eine Gruppe sich derart über die andern

hinausschwingen, daß sie über die anderen herrschen, haben wir das Ende
der Demokratie : den Einparteistaat, die Herrschaft einer Partei und
ihres Führers. Die Gefahr besteht, daß der Ausgleich nicht gefunden wird,
daß aus der Freiheit aller nicht der edle Wettkampf aller, sondern der

wilde Interessenkampf, der Bürgerkrieg und das Chaos entstehen. Im Chaos,

das zeW die geschichtliche Erfahrung, interveniert dann der benachbarte ausländische

Fürstenstaat und unterwirft sich das uneinige demokratische Gemeinwesen.

Oder der Untergang kommt von innen: die Diktatur einer Partei, ihres

Führers, ersteht und wird geduldet, unter Verzicht auf die Freiheit, nachdem

man deren Grenzen nicht mehr aus eigener Kraft zu finden und zu
sichern gewußt hat.

Keine vergangene Epoche der Demokratie hat an diesem Problem,
die Freiheit mit dem Gemein-Interesse und der Ordnung zu verbinden,
so hart zu ringen gehabt wie'die unsrige. Keinem demokratischen
Geschlecht ist die Aufgabe so schwer gemacht worden, wie unserer
Generation : denn in unserem Zeitalter ist die innere Spaltung, die Zerrissenheit

notwendig eine viel größere als etwa in Griechenland oder in Rom, ja

selbst im spätmittelalterlichen Italien. Wir leben heute in einer ganz
besonders differenzierten Hochkultur, in der eine Fülle von Kulturgütern da

sind: der kunstvolle moderne Staat, mannigfaltige Religions- und
Weltanschauungsformen, zahlreiche Wirtschaftsgruppen sowie gesellschaftliche
Bildungen überhaupt ; denn Hochkultur setzt Differenzierung und Arbeitsteilung

voraus. Und die Kulturmächte und Gruppen spalten sich immer
weiter. Ein Beispiel: Die allerjüngsten Jahrzehnte erlebten technische

Triumphe, wie keine andere Geschichtsepoche in solch kurzer Zeit sie

geschaffen hat.
Alle Technik will die Natur überwinden: sie macht den Menschen frei

gegenüber der Natur. Wir haben unsere physischen Schranken, unsere

bescheidenen menschlichen Geh-, Kraft-, Verständigungsapparate
überwunden, durch die Technik unsere Möglichkeiten ins Ungeheuerliche

gesteigert, mit modernen Kraftmaschinen und Kraftwerken, Verkehrs-

406



mittein zu Land, zu Wasser und in der Luft, durch Verständigungsmittel
mit und ohne Draht; sogar den Tod haben wir zum Teil des Schreckens
beraubt (Hygiene, Versicherung).

Aber all diese Meisterung der Natur ist nur möghch geworden auf
Kosten neuer Bindungen: Wir sind abhängig geworden von den Mitteln, mit
denen wir die Natur überwunden haben: von der Gesellschaft, die durch
eine beispiellose Arbeitsteilung diesen technischen Apparat erzeugt, und zwar
durch eine Arbeitsteilung, welche unsere ganze Erde umfaßt.

Auch der Bauer ist heute in diese Arbeitsteilung verflochten. Seine

Eigenversorgung (etwa mit Kleidung) ist vorbei, es fällt ihm bequemer,
sein Gewand nicht mehr selber zu erzeugen, sondern zu kaufen; aber er
kann nur kaufen, wenn er anderes (Milch, Vieh, Getreide) verkaufen kann;
ob er es aber verkaufen kann, das ist Sache der Gesellschaft. Eine Störung
des Gesamtmechanismus, der Siegeszug des Motors in den Getreideflächen
von Kanada und der Vereinigten Staaten, kann mit einem Schlage seinen
Getreideabsatz stille stellen. Er ruft die Gesellschaft, den staatlichen
Schutzzoll oder das Getreidemonopol zu Hilfe. Der Geldbesitzer primitiver

Zeiten behielt sein Gold zu Hause; heute, wo der Kapitalist sein
Geld arbeiten läßt, gegen Zins ausleiht und so ständig vermehrt, muß er
riskieren, daß es ihm von heute auf morgen durch eine Maßnahme der
Gesellschaft, durch die Inflation, geraubt wird. Kein Wunder, wenn in
dieser Hochkultur sich oft wieder ganz urtümhche Methoden einstellen:
das Horten des Goldes, wie es der Primitive in der Prähistorie geübt hat,
ist heute, aus dem Versagen der Hochkultur, wiederum aufgekommen.

Durch diese Arbeitsteilung ist eine Frontänderung eingetreten. Früher
stand der Mensch gegen die Natur; im Kampf gegen sie fanden sich die
Menschen. Heute ist die Natur überwunden, aber dafür nimmt man mehr
als je Front gegen die Gesellschaft, gegen die Mitmenschen. Es ist zur
Spaltung der Gesellschaft in Arbeitgeber und -nehmer gekommen, zum
Kampf zwischen Landwirtschaft, Industrie und Handel, zum Kampf innerhalb

dieser Gruppen, etwa zwischen Exportindustrie und Binnenindustrie.
Aus der Omnipotenz des Staates, wie sie aus der modernen, arbeitsteiligen
Gesellschaft herausgewachsen ist, ergab sich Ähnliches: die Staatsfunktionäre

führen einen Kampf gegen die übrigen Staatsangehörigen, gegen
die Steuerzahler. Es erwachsen Frontverschiebungen in immer neuer
Mannigfaltigkeit. Und diese Arbeitsteilung und gegenseitige Abhängigkeit
umfaßt unseren ganzen Planeten, der durch die modernen Distanzverkürzungen

ein einziges Schicksalszentrum geworden ist. Lokale Dinge
sind von weltweiten Ursachen bedingt. Und das Ganze geht vor sich in einem

unheimlichen Tempo der Entwicklung, in einem Fiebertempo. Was heute für

407



richtig gehalten und beschlossen wird, ist morgen schon wieder veraltet,
überholt, widerlegt; Maßnahmen werden durchgeführt, von denen man
weiß, daß sie im nächsten Moment schon überholt sind (wirtschaftliche
und militärische Mittel sind im Augenblicke, wo sie eingeführt werden,
durch Entwürfe von Konkurrenten überholt), nur um in dem beispiellosen

Weltkampf gewappnet zu sein. „Gouverner c'est prévoir". Beim

heutigen Tempo haben wir es schwerer als früher, vorauszusehen.
Bedauernswerter als je sind die Männer, die heute leiten oder raten sollen,
die Staatsmänner der Gegenwart, die Wirtschaftsführer, Bankleiter,
Industrieunternehmer und Bauernberater.

Was wir heute erleben, ist nicht nur eine Krise der Demokratie oder
des Staates oder der Wirtschaft, sondern eine Krisis der ganzen
hochdifferenzierten Kultur. Auch der einzelne Bauer, der einzelne Arbeiter führt
diesen schweren Kampf der fortwährenden Anpassung an Neues,
Unberechenbares, am meisten jedoch jener, der den Staat zu steuern hat. Denn

vom Staat, dem Zwangsvollstrecker der Gesellschaft, erwartet man heute

alles. Und am schwersten hat es der demokratische Staat. Die Diktatur
bewältigt diese Schwierigkeiten leichter, wenigstens nach außen hin:
deDiktator befiehlt. Ein Widerspruch, ja schon ein Hinweis auf seine Fehlr

griffe ist unmöghch, denn Kritik, Pressefreiheit, Koalitionsfreiheit sind

unterbunden. In der Demokratie aber regiert letztlich das Gesamtvolk.
Wenn schon in den primitiveren Verhältnissen der Antike oder des Mittelalters

die Demokratie versagt hat, ist es nicht zu verwundern, daß sie heute

in diesen unendlich komplizierten Zeiten vor großen Gefahren steht.

Die steigende Differenzierung und Arbeitsteilung verengert den Horizont
und den Opferwillen des Menschen. Je spezialisierter eine Gruppe ist,
desto mehr betont sie nur ihr Interesse und vermutet bei den andern

Gruppen Böswilligkeit. Je liberaler die Demokratie, um so größer sind

heute ihre Schwierigkeiten. Gerade der ideale Minderheitenschutz, der

Proporz, zeigt, wie untrennbar Licht und Schatten sind. Wo große
Parteien sind, wie in den Vereinigten Staaten, ist es leichter.

Der Majorz fördert Mehrheitsparteien, große Parteien. Hier vollziehen
sich die Auseinandersetzungen innerhalb der Partei. So wird die große
Partei eine Art Bürgerschule ; denn sie muß alle Interessen ihrer Anhänger
unter eine Einheit, zu einem Ausgleich bringen, weil sie sonst nicht nach

außen operieren kann. Wo die Demokratie am freiheitlichsten ist und durch
den Proporz auch der kleinsten Gruppe eine Wirkungsmöglichkeit, eine

Parteibildung gestattet, ist engstirniger Interessenfanatismus leichter möghch.

Der Ausgleich der Interessen muß dann im Parlament statthaben, und

auf dieser Plattform, im Parlament, wo zum Fenster hinaus an die Wähler

408



gesprochen wird, finden die Leute den Kompromiß nicht mehr so leicht.
Eine Mehrheit (Koalitionsmehrheit) kommt nur noch von Fall zu Fall
durch bedenkliche taktische Manöver, oder überhaupt gar nicht zustande.
Es kann oft nur noch mit Minderheiten regiert werden. Daran ist z. B.
die junge deutsche Demokratie schon vor dem Jahre 1933 innerlich
untergegangen. Es mußte mit Minderheitskabinetten, d. h. mit präsidialen
Notverordnungen, regiert werden.

Nicht nur diese ungeheure Gruppenzersphtterung drückt heute auf
den Staat und am empfindlichsten auf die Demokratie, die nur dank der
Einsicht und der Opferwilligkeit aller bestehen kann, sondern in unserer
unmittelbaren Gegenwart kommt noch ein Zweites hinzu: die Demokratien

der früheren Zeiten, der ersten und zweiten weltgeschichtlichen Epoche
und die meisten der dritten Epoche bis auf die Gegenwart, hatten es

unvergleichlich leichter als die gegenwärtigen: Alle früheren Demokratien
waren doch nur bedingt Demokratien. Sie waren Demokratien in
Gänsefüßchen. Die wahre Demokratie muß die Gegensätze zwischen den Gruppen
ausgleichen und auch jene Leute zur Staatsbejahung bringen, die an der
Schattenseite des Lebens stehen. Es gibt in der arbeitsteiligen Gesellschaft
nun einmal Arbeiten, die schwerer fallen als andere und doch geleistet
werden müssen. Das Problem, auch die Träger unangenehmer, härterer
Arbeit zur Bejahung des Staates zu bringen, hat keinem demokratischen
Zeitalter derart zu schaffen gemacht wie unserer Gegenwart. Für die
früheren Demokratien existierte es nur sehr teilweise. Die Demokratie
Athen mit ihren vierzig ordenthchen und vielen außerordenthchen
Bürgerversammlungen im Jahr, mit ihrer Verachtung des Banausentums, d. h.
der werktätigen Arbeit, ist nicht denkbar ohne die 30—40 Prozent Sklaven.
Der Sklave war in der Antike nicht nur nicht Bürger, sondern nicht einmal
Mensch. Er war bloß Sache, Neutrum, „manicipium". Unangenehme
Arbeit wurde weiter auf die Hintersassen (Metöken) abgewälzt, denen

man das Bürgertum nicht so freigebig schenkte wie heute, wo der
Ausländer, ob assimiliert oder nicht, sehr rasch Vollbürger werden kann.
Auch in der römischen Demokratie forderte die Bürgermasse ein sorgenloses

Dasein, Nahrung und Lustbarkeiten von Staats wegen („panem et

circenses"). Die Zeche zahlt hier neben den Sklaven die Millionenbevölkerung

der Provinzen, dieser Beutestücke des römischen Volkes („praedia
populi Romani"). Gewiß brachte die mittelalterliche Demokratie einen
ungeheuren Fortschritt. Der Adel der werktätigen Arbeit wird verkündigt.
Kaufleute und Gewerbetreibende üben in den Städten die Souveränität
aus: „Stadtluft macht frei". Aber vor den Toren erwirbt man bald

Untertanen, ähnlich wie viele antike Städte. Die alte Demokratie ist immer

409



eine Ortsdemokratie mit einer Bürgerversammlung oder Landsgemeinde, sie

war also kleinräumig. Um sich gegen Mächtigere (z. B. Fürstenstaaten)
zu behaupten, erweiterte man den Raum durch Erwerbung von
Untertanengebiet. Dabei erwarb die Stadt auf Kosten der politisch nicht
mitsprechenden Untertanen ein höheres Lebensniveau (also eine Entspannung
der eigenen wirtschaftlichen Gegensätze) durch die von ihr monopolisierten

Wirtschaftsrechte, Amtsstellen usw.
Auch in der Gegenwart haben wir solche Abwälzungen der Spannung

auf Dritte. Ist das britische Weltreich eine Demokratie? Es beruht auf
der Herrschaft der 40 Millionen mutterländischer Bevölkerung über die

400 Millionen in den Kolonien. Das enghsche Lebensniveau, das Gentleman-
Niveau, wird nur möglich wegen des gesicherten Absatzes im Kolonialreich

und wegen der Wirtschafts- und Renteneinkünfte aus diesen Gebieten,
vorab aus Indien. Auch in Frankreich regieren 40 Millionen und 60
Millionen gehorchen und erleichtern den innerfranzösischen Ausgleich. Aber
dieses Abwälzen findet jetzt, seit dem Weltkrieg, sein Ende. Die
Herrenstellung des Europäers in der Welt geht wohl für immer unter. Außer-
Europa emanzipiert sich, es schreitet heute zu einer Gegenoffensive gegen
Europa, ja gegen die Weißen; es wirft sie hinaus aus ihren Herrschaftsgebieten,

wo wir noch Herrschaftsrechte ausüben, müssen sie gelockert
werden, so mußte z. B. Großbritannien Indien die Zollhoheit zugestehen.

Die Schweiz hat seit 1798 keine Untertanen mehr; aber wir haben den

innern Ausgleich erleichtert mittels Einkünften, die uns zugeflossen sind

aus unserem Export von Qualitätswerten, Erzeugnissen unserer
Exportindustrie, unserer Vieh- und Milchwirtschaft, aus der Ausfuhr von Kapital
und durch die hochqualifizierten Auslandschweizer. Der Fremden- und

Transitverkehr kam hinzu u.a.m. Aber all das steht heute gleichfalls in

Frage. Unsere auswärtigen großstaatlichen Kunden sind gelähmt durch
den Verlust ihrer Herrenstellung und ihrer eigenen Absatzmärkte. Jetzt,
wo diese äußeren Entlastungsmittel versagen, wird die ganze Fülle der

Schwierigkeiten unserer übervölkerten Gemeinschaft ins Innere verschoben

und dies ausgerechnet in einer Zeit, wo die innere Zerklüftung des

Staates ohnehin gewaltiger ist als je und das Regieren so ungeheuer schwierig

macht angesichts jenes Fiebertempos, der Unberechenbarkeit und Un-
voraussehbarkeit des Kommenden. Wenn die Lebenshaltung unseres Kulturstaates

keine sicheren Ressourcen von außen mehr hat, so muß sie hinunter,

ob man will oder nicht. Die Diktatur kann diese Folgerung leichter ziehen,

wenigstens für den Moment. Denn „der Führer" befiehlt und die andern

müssen gehorchen. In Italien setzt der Führer die Löhne um 30 und mehr

Prozent, die Renten auf 31/2 Prozent hinunter. In der Demokratie aber

410



steigert diese Notwendigkeit jene inneren Kämpfe; leidenschaftlicher
Gruppen- und Parteiegoismus feiert seine Orgien.

Unter diesem Drucke brechen unsere modernen Demokratien eine nach
der andern zusammen.

¦FAber die ausländischen Freistaaten konnten leicht in die Diktatur
flüchten, weil die Demokratie hier etwas Äußerliches, mit dem Wesen
des Staates nicht notwendig Verbundenes gewesen ist. Der Geist des
deutschen Volkes, des Deutschen Reiches (dieses dynastischen Werkes),
hat sich 1918 nicht geändert. Das äußere demokratische Gewand fiel
rasch ab, und der alte preußisch-deutsche Autoritätsstaat stand in etwas
umgewandelter Form wieder da. Selbst Frankreich könnte sich eher
umstellen; der französische Staat ist nicht denkbar ohne die großen
französischen Könige oder die Bonaparte.

Doch eine Preisgabe der schweizerischen Demokratie wäre etwas
grundverschiedenes. Die Schweiz *si das Werk der Demokratie. Der
genossenschaftliche Selbstverwaltungswille ist der Entstehungsgrund der
Schweizerischen Eidgenossenschaft. Um unsere Täler und Städte freiheitlich
verwalten zu können, haben wir uns bewußt abgelöst von dem damals sich
bildenden österreichischen Großstaat und bald auch vom Deutschen Reich.
Politische und persönliche Freiheit im Kleinstaat galten unseren
Staatsschöpfern mehr als die Zugehörigkeit zu einem großräumigen Machtstaat.

Weil wir die Freiheit wollten, sind wir klein gebheben. Um der Freiheit
willen wehrten wir uns gegen jede Gleichschaltung durch Fürstenmächte.
Zur Wahrung dieser Freiheit haben oberalamannische Bergtäler und
Städte, rätische und italienische (Tessiner) Gebirgsgemeinden, ebenso
welsche Talschaften und Städte (wie das entlegene Genf) sich zur
Schweizerischen Eidgenossenschaft zusammenverbunden. Was sie alle verknüpft,
war der Wille zur Freiheit.

Die eidgenössischen Orte verzichteten nach Marignano (1515) bewußt
auf Machterweiterung nach außen und bekannten sich zur Neutralitätspolitik.

Denn Macht hätte eine Konzentration erfordert, eine Gleichschaltung

der Bünde und Bundesglieder, den Weg zum Einheitsstaat, Staats-

omnipotenz gegenüber der freien Persönhchkeit. Auch die Rücksicht auf
die Untertanengebiete nötigte zum Verzicht auf die Machtbestrebungen;
denn auch bei den kantonalen und gemeineidgenössischen Untertanen
hatte die Freiheit durch alle Jahrhunderte eine Heimstätte behauptet: die

große Selbstverwaltung der Gemeinden. In den Gemeinden, diesen letzten
Lebenszellen unserer staathchen Organisation, ist der Freiheitswille gleichfalls

dem Machtwillen gegenübergetreten.
Macht und Freiheit sind ewige Gegenpole. Wer die Freiheit will, kann nicht

411



auch die höchste Macht haben. Die Diktatur kommt mit der Parole der

Macht: die Größe Roms, die Größe des Dritten Deutschen Reiches. Mit
Machtidolen tröstet man das abgedankte Volk über seine verlorene Freiheit
hinweg. Die Freiheit ist nicht nur unser eidgenössisches Entstehungsprinzip,

sie ist die dauernde Rechtfertigung unseres schweizerischen Staates. Der
Kleinstaat, der nun einmal die Schweiz z^> })at> nach dem zutreffenden Wort
Jacob Burckhardts, nichts, womit er die Idee des Großstaates wettmacht als

seine Freiheit, als die Tatsache, daß in diesem Kleinstaat die höchstmögliche

Zahl von Bürgern an der politischen Willensbildung aktiv beteiligt
ist. Aber diese Freiheit wiegt alle Werte des Großstaates, auch seine Macht,
auf. Keine diktatorische Gleichschaltung könnte uns jenen Trost
verschaffen, den die ihrer Rechte entsetzten Völker der Großstaaten
eingetauscht haben : die Macht. Sie könnte es schon technisch nicht, weil unsere

6ooj ährige Geschichte der Bildung des Machtstaates widerstanden hat, und

wir dies heute nicht wieder einzuholen vermögen. Unseres Freiheitsideals

wegen sind wir zudem heute ein Nationalitätenbund: der Freiheit zuliebe
haben verschiedensprachige Volksgenossen sich der Eidgenossenschaft
angeghedert und sind bei ihr geblieben. Der Nationalitätenstaat ist dort
zusammengebrochen, wo die Gleichschaltung versucht wurde (Türkei,
Österreich-Ungarn, Rußland).

Die Existenz unseres Staates steht auf dem Spiel, wenn wir unser
überkommenes Staatsideal, unser Entstehungs- und Rechtfertigungsprinzip
verlassen müßten.

Gewiß: die Behauptung der Demokratie wird uns in einer Hinsicht
leichter gemacht als anderen Völkern. Wir sind eine organisch gewachsene

Demokratie. Unser Freistaat ist erwachsen von der Gemeinde her; die

Gemeinde ist in der Schweiz zum Staat (Kanton) geworden. Durch die

Föderation der Kommunen entstand der größere Raum, das schweizerische

Vaterland. Gerade die Abstufung in Gemeinde, Kanton und Bund

ist eine echte Bürgerschule. Die Spreu wird im kleineren Gemeinwesen

ausgesondert, der Staatsmann hat sich zuerst im kleinen, genossenschaftlichen

Raum zu erproben.
Doch diesem kleinen Raum eignet eine Schattenseite. Er ist mehr auf

die Umwelt angewiesen als der große Raum. Wir können bei uns nicht
alles durchsetzen, was wir für wünschbar halten. Gerade auch wirtschaftlich

sind wir stärkst von der Umwelt bedingt. Ein autarker Großstaat, der

fast alle Lebensmittel und Rohstoffe selbst erzeugt, mag hoffen, Krisen
durch eigene staatliche Experimente zu bewältigen, etwa durch
Währungsabwertung, wie dies heute Großbritannien und besonders die Vereinigten
Staaten versuchen. Bei uns, die wir nicht nur exportieren, sondern Lebens-

412



notwendigstes importieren müssen, würde eine Inflation den furchtbarsten
Interessenkampf auslösen ; denn jede Wirtschaftsgruppe möchte die Kosten
der Währungsentwertung auf die anderen abladen.

So steht also die schweizerische Demokratie vor schicksalhaften
Entscheidungen. Wir leiden an der Zersphtterung und Gruppenbildung der
modernen Hochkultur und verlieren die auswärtige Druckentlastung. Der
Ausgleich im Inland ist bei uns schwieriger als anderswo, weil wir unserer
Kleinheit wegen nie in der Lage sind, alle Faktoren zu beeinflussen, die
sich bei uns auswirken würden. Setzten wir z. B. die Währung hinunter,
so würde das Ausland unseren Export kurzweg mit Valutazuschlägen
abriegeln. Tut dies doch Frankreich heute selbst gegenüber dem befreundeten,

mächtigen Großbritannien und gegenüber der verbündeten
Tschechoslowakei.

Wie vermögen wir uns denn zu helfen?
Der einzige Ausweg: Erziehung z»r Demokratie. Unsere Gegenwartslage

heißt: die höchste, aber schwierigste Regierungsform, stärkste innere
Spannung und doch die Notwendigkeit, an der Demokratie, unserem
Entstehungs- und Rechtfertigungsprinzip, festzuhalten, zum mindesten
in der Form der Repräsentativdemokratie.

Es gibt einen Ausweg, aber nur diesen. Wenn die Demokratie vor
ganz großen Aufgaben steht — und heute erleben wir vielleicht die schwerste
Stunde unserer 6oojährigen Geschichte —, so gibt es kein anderes Mittel,
als daß die Herrschertugenden des Souveräns in unserem Staatsvolke
gesteigert, täglich neu zum inneren Erlebnis und Besitz werden müssen.
Diese Herrschertugenden sind: Opfersinn, Einsicht, Tatkraft. Zunächst
Einsicht in den ungeheuer komplizierten, täglich wechselnden Weltzusammenhang

der wirtschaftlichen, pohtischen, weltanschaulichen, technischen und
überhaupt kulturellen Gegenwartsfragen. Nicht Bewältigung dieser Dinge
kommt für den Schweizerbürger in Betracht — all das zu übersehen und
zu meistern, vermag heute sogar ein „Führer" nicht —, aber Eines können
wir: das Schweizervolk soll die Einsicht gewinnen, daß unsere Gegenwart

ungeheuer kompliziert und mannigfaltigst verschlungen ist, daß man
nicht engstirnig sein Gruppeninteresse durchzwingen kann und darf,
sondern daß jede Gruppe die andern Volksteile, die Gegenkräfte,
verstehen und begreifen soll. Wahrheit und Gerechtigkeit, diese Forderungen
an den Menschen, sind auch die Forderungen an den Bürger. Wir
verstehen die Gegenpartei nur, wenn wir uns in sie hineinleben, wenn wir
gewissermaßen in ihren Gedanken denken können; nur dann überwinden
wir sie auch, wenn wir uns in ihre Interessen hineinzufühlen vermögen.
Nur dann können wir durch Ausgleich diese Gegensätze meistern, keines-

413



falls aber dadurch, daß wir den andern Volksgenossen verständnislos, ja

haßerfüllt gegenüberstehen. Des weitern müssen wir täglich die großen
Alternativen, Wahlnotwendigkeiten, erkennen; wenn wir das eine begehren,

müssen wir auf ein anderes verzichten, nicht alles können wir haben.

Die Utopie, die Illusion soll zurücktreten vor dem, was möghch ist. Politik
ist die Kunst des Möglichen. Jeder Volksgenosse soll bereit sein für den

Ausgleich, et hat darauf zu verzichten, seine Interessen bis auf das letzte

durchzuzwingen, er hat Opfer zu bringen auf dem Altar der Gemeinschaft.
Diese Opfer werden in höherem Zusammenhang reichlich belohnt, denn

wer Gruppeninteressen über alles stellt, wird früher oder später
Schiffbruch leiden; an der Überspitzung des Militärischen ist z. B. Deutschland
militärisch zusammengebrochen; an der Engstirnigkeit seines Proletariates
scheiterte Rußland 1917, knapp vor dem Siegesziel; der kurzsichtige
russische Bauer hat dafür eine neue Sklaverei eingetauscht: die Herrschaft der

Industrieproletarier.
Selbst in der reinen Demokratie nimmt das Volk nur bei bestimmten

Gelegenheiten, bei Wahlen und Abstimmungen, unmittelbaren Einfluß
auf die Bildung des Staatswillens. Und doch beruhen unsere Volksvertreter,

die Kantonsräte, die Bundesversammlung, die Regierungen
fortwährend auf dem Volke, auf der öffentlichen Meinung. Diese funktioniert
bei uns vorab durch das Mittel der Kritik.

Kritik ist in der Demokratie eine Notwendigkeit. Ohne freie
Meinungsäußerung, ohne Kritik keine Demokratie. Aber die Kritik ist nicht
minder eine Kunst als das Regieren selbst; sie muß anerzogen, gekonnt
sein. Wer Kritik im Staate üben will, der sollte positive Leistung hinter sich

haben. Wer in der Gemeinde, in der Gruppe, im Beruf, in der Familie
seinen Mann gestellt hat, der besitzt die beste Aktivlegitimation zur

Kritik. Eine weitere Voraussetzung der Kritik aber heißt: zuerst
Selbstkritik, Selbsterkenntnis und nachher die Kritik gegenüber den andern.

Heute wird die Kritik vielfach von Leuten getragen, bei denen die
Selbsteinkehr das dringendste wäre; täglich steigern sich die Forderungen von
Erwerbsschichten, die, durch die Spekulationswirtschaft getrieben, sich

einseitig auf vorübergehende Konjunkturgewinne hin eingestellt hatten

und nun die Verluste an diesem Risiko — den Gewinn hätten sie einkassiert

— auf die Volksgenossen abladen möchten. Gewiß müssen und

wollen wir ihnen beistehen, aber alle Staatsunterstützung ist nur eine

Hilfe für den Augenbhck. Dauerhilfe bringt nur die Selbsteinkehr. Mancher

muß zur Einsicht gelangen, daß ein Teil der Schuld auf ihm selber

lastet, nicht bloß bei den andern. Nur durch diese Selbstkritik wird man

klug und weise für die Zukunft. Kritik setzt ferner voraus, daß der Kritiker

414



die Dinge besser zu machen weiß. Der Kritiker darf nicht nur ablehnen
oder versprechen, es „anders" zu machen, sondern er soll mit positiven
Vorschlägen herausrücken und damit die Mitverantwortung für einen

neuen, besseren Weg übernehmen. Alle Kritik ist ferner etwas Relatives,
sie ist nur möglich im Rahmen des Vergleichs. Man muß unsere Zustände
vergleichen mit jenen in den Nachbarländern. Wenn unsere Mißstände
sich auch anderswo finden, so ist das ein Zeichen, daß es sich um allgemeine
Krisen mit Weltursachen handelt, in die unser kleines Land schicksalshaft
hineingerissen wurde. Wir sollten durch vergleichende Kritik auch
anerkennen, wo es uns besser geht als andern. Die Kritik soll auch das Positive
zeigen, das da ist. Bankkrisen z. B. weisen die andern Staaten noch mehr
auf; aber keine andere Notenbank hat die überraschende Pfund- und
Dollarabwertung derart ohne jeden Verlust überstanden wie die Schweizerische

Nationalbank. Nur eine gerechte Kritik wird den verantwor-
tungsbelasteten Behörden den Mut und die Kraft leihen, ihr Amt in schwierigen

Zeiten weiter zu tragen.
Wenn wir unserem Volke die Herrschertugenden des Souveräns

beibringen wollen, so müssen wir es Tag für Tag erziehen. Bei den
eidgenössischen Abstimmungsvorlagen sollte der Bund jedem Bürger auch eine
erklärende Weisung, Begründung mitgeben. Doch noch bedeutsamer ist
die täghche Aufklärung in der ruhigen Zeit, zwischen den Wahlen und
Abstimmungen. Da muß in unseren Gemeinden, in Bürgerversammlungen,

Gruppentagungen, Kursen, Vorträgen, an bestimmten ausgewählten
Problemen die außerordentliche Schwierigkeit und Zwiespältigkeit der

Entscheidung dargetan und gezeigt werden, wie engherzige Interessenpolitik

immer zum Scheitern führt.
Demokratie ist allezeit eine Aufgabe, eine Erziehungssache gewesen. Darin

hegt das Große dieser Regierungsform. Die Erziehung zum guten
Staatsbürger ist auch Erziehung zum guten Menschen. Die Herrschertugenden
des souveränen Volkes, die Bürgertugenden, sind gleichzeitig die Tugenden
des Menschen an sich.

Unsere demokratische Staatsform steht heute vor einer weltgeschichtlichen

Krisis. Aber es ist nicht nur eine Krisis der Demokratie, sondern
des Staates, mehr noch, die Krisis der modernen Kultur und Zivilisation.
Diese hat ihre notwendigen Voraussetzungen in der Arbeitsteilung, im
Nebeneinander der verschiedenen Kultursphären, im Ringen des einzelnen

Menschen um den Besitz dieser Güter. Hochkultur birgt notwendig in
sich Spannungen, Gegensätze, Tragik. Zeiten hoher Zivihsation und Kultur

sind schwer zu ertragen, viel schwerer als primitive Epochen, denn
sie setzen uns täglich vor verantwortungsvolle Entscheidungen und Aus-

415



gleichsnotwendigkeiten. Hochkultur verlangt Stärke. Der Hauptuntergangsgrund

der Hochkultur und der einer hochstehenden Regierungsform,

wie der modernen Demokratie, hegt darin, daß man die Kraft nicht
mehr aufbringt, um diese Spannungen, diese Entscheidungen, diese

Verantwortung auf sich zu nehmen. Dann wirft der Mensch die Verantwortung,

die Entscheidung, damit aber auch die Hochkultur von sich. Er folgt
einem, der ihm diese Entscheidung abnimmt; er vertraut sich dem Schlagwort

einer Gruppe oder Partei an, einem Führer, der den politischen,
religiösen, wirtschaftlichen, geistigen Menschen seiner Spannungen
entledigt, ihn davon erlöst, aber ihn dafür zum akklamierenden Herdenmenschen

macht und ihm statt der Freiheit und Verantwortung das Machtidol

des omnipotenten Staates oder, wie in Rußland, den Klassenegoismus

einpflanzt, aber damit den Reichtum der Kultur tötet, die Eigenständigkeit

von Religion, Weltanschauung, Wissenschaft und Wirtschaft
vernichtet, die Fülle der Anlagen, die im Menschen schlummern, erstickt.
Das Reichste im Menschen wird geopfert früher oder später, — mögen
die äußeren, technischen Formen der Zivilisation auch noch weiterleben.

Gerade weil in unseren Nachbarstaaten heute die Menschen sich unter
die Fittiche eines Diktators flüchten, der ihnen die Entscheide abnimmt,
gerade weil vielerorts in der Welt die Demokratie untergeht, gerade deshalb

haben wir Eidgenossen die Pflicht, an unserer schweizerischen Demokratie
festzuhalten. Mit dem Untergang der politischen und persönlichen Freiheit
würde unsere Eidgenossenschaft mit ihrer reichen Geschichte die
Existenzberechtigung weit mehr einbüßen als andere Staaten. Indem wir unsere
Demokratie retten, d. h. die Bürgertugenden: Einsicht, Opferwillen und

Entschlußkraft steigern, erfüllen wir noch eine europäische Sendung: wenn
wir bei uns die Würde der freien Persönlichkeit und die Eigenständigkeit
der kulturellen Werte hüten, leisten wir unseren Beitrag zur Erhaltung
und Fortentwicklung höchster Güter der Menschheit.

416


	Voraussetzungen für die Demokratie

