Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 37 (1952)

Artikel: Zum vierhundertsten Todestag Machiavellis
Autor: Meyer, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-378917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum vierhundertsten Todestag Machiavellis

(Newe Ziircher Zeitung, INrn. 1050 und 1057 vom 22. und 23. 6. 1927)

In keiner Epoche der romanisch-germanischen Geschichte hat der
Staat derart ausschlieBlich alle Macht an sich gerissen, wie heute. Die
Tatsache allein schon geniigt vielen, in ihm nicht nur den stirksten, son-
dern auch den hochsten Faktor des Lebens zu sehen. Der Mann, von dem
diese Einstellung ihre erste literarische Rechtfertigung empfing, Niccolo
Machiavelli, ist heute vor vierhundert Jahren gestorben. Auch das nihere
Ziel, das der grofle Florentiner so leidenschaftlich ersehnte, ist am heu-
tigen Todes-Zentenar erfullt; der ,,geographische Begriff“, wie Metter-
nich Italien vor hundert Jahren noch nennen konnte, ist zum National-
staate geworden und bekundet, antiken Spuren folgend, in Fihrer und
Volk heute einen unheimlichen Lebenswillen.

Wie die meisten wirksamen Geistesleistungen, ist auch Machiavellis
Lebenswerk weniger aus theoretischer Erwigung als aus einem michtigen
Erlebnis emporgewachsen. Seit dem Jahre 1494 war das glorreiche Zeit-
alter der italienischen Staatenfreiheit zu Ende gegangen; die Fremdherr-
schaft war aufgerichtet. Die Italiener hatten schon im Mittelalter gegen-
tber der politischen Herrschaft der Deutschen, wie gegeniiber der kul-
turellen Hegemonie der Franzosen sich als Nation, als Nachfahren der
stolzen Romer, fithlen gelernt. Nun empfanden sie stirker als je, da3 ihnen
das fehle, was die GroBstaaten des Westens, Frankreich und Spanien, auch
den Kaiser und die Eidgenossen auszeichnete: das politisch Entscheidende,
die Macht.

Fir die Wiederherstellung der italienischen Freiheit und GroBle den
Weg zur politischen Macht zu finden, das ist die Aufgabe, die Machiavellis
beriihmteste Abhandlung, der Principe, sich stellt. Nach unserm heutigen
Urteil war eine Befreiung Italiens aus eigener Kraft in jener Zeit nicht
moglich. Die fiinf groBern Staaten litten alle unter schweren inneren Span-
nungen und hatten erst noch seit Generationen in eine derartige Fiille
zwischenstaatlicher Gegensiitze sich verbissen, dal sie sich den gewaltig
erstarkten Nachbarstaaten gegeniiber so wenig aus dieser Verstrickung
zu 16sen vermochten, wie einst die hellenistischen Staaten gegeniiber Rom.
Wollte Italien auBenpolitisch dem iibermichtigen Schicksal trotzen, so
benétigte es eine innerpolitische Kraftsteigerung von didmonischem Aus-

393



male. Machiavelli, seit 1498 Beamter der Republik Florenz, Kanzler im
Rate der Zehn, ciner Kommission fiir Krieg und auswirtige Politik,
scheute vor dieser Folgerung nicht zuriick. Zeitlebens grundsitzlicher,
wenn auch gemiBigter Republikaner, war er angesichts der innern Schwie-
rigkeiten in den italienischen Kommunen zur Uberzeugung gelangt, Italien
konne nur durch einen Firsten von der Fremdherrschaft befreit werden.
Nur ein Fiirst vermoge einen Staat neu zu schaffen und zu erweitern. Nach
vollendeter Befreiung moge — iiber das Nihere hat er sich klug ausge-
schwiegen — die republikanische bzw. foderative Verfassung wieder zu
Ehren gelangen. Und zwar ist fur das fast Unmdgliche eine Herrscherge-
stalt von urtiimlicher Kraft, von lebendiger Energie (virtl) notwendig.
Das Muster fiir diesen Firsten suchte er in der antiken Geschichte wie
in der Gegenwart, am Hofe Ludwigs XI., Ferdinands des Katholischen,
bei den italienischen Tyrannen, vor allem aber bei Cesare Borgia. Als 1502
die Florentiner fiirchteten, der Sohn Alexanders VI. mochte nach der
Bezwingung der mittelitalienischen Groflen auch die Republik Florenz
unterwetfen, entsandten sie Machiavelli als Beobachter in sein Lager. In
der Romagna war er Zeuge, wie Cesare, der Duca Valentino, durch Be-
trug und Gewalttat ungeahnte kriegerische und politische Erfolge einheimste.
Aus den spitern Berichten und Briefen Machiavellis ersehen wir, wie das
Etlebnis ihn nicht mehr loslie3. Als 1512 der Freistaat Florenz wieder
seinen fritheren Herren, den Medici, unterworfen wurde, verlor auch
Machiavelli, republikanischer Gesinnung verdichtig, sein Amt. Aus dem
praktischen Staatsmann zum Theoretiker der Regierungskunst geworden,
hat er jene Eindriicke, erginzt durch das Studium der Alten, zum Ideal-
typus des ,,Firsten® gesteigert, des Machtmenschen, wie er ihm notwendig
schien, wenn Italien befreit werden sollte.

In den anderthalb Jahrzehnten unfreiwilliger Mulle wollte Machiavelli
,,das Gute, das er wegen der Ungunst der Zeit und des Schicksals nicht
selber ausfiihren konnte, andere lehren, damit einer es verwirklichen kann®;
in den Betrachtungen iiber die erste Dekade des Titus Livius, in der vet-
wandten, aber selbstindig erschienenen Abhandlung iiber den Fiirsten,
in der ,,Kriegskunst®, bemiihte sich Machiavelli, aus der Geschichte und
seiner eigenen politischen und militirischen Erfahrung die Regeln zu ab-
strahieren, die zum politischen Erfolge fithren. Aus der antiken, namentlich
von Polybius ihm zugeflossenen Vorstellung von der ewigen Gleichfor-
migkeit des Menschen und der Welt leitete er die Moglichkeit ab, allge-
meine Wahrheiten, Sitze von bleibender Giiltigkeit, eine Wissenschaft
von der Staatskunst, eine politische Mechanik zu gewinnen. Mit seiner
rein empitischen, induktiven Methode stellt er sich in bewulBten, scharfen

394



Gegensatz zu allen deduktiven, idealistischen Staatstheorien, Spekula-
tionen, ,,welche blof3 darauf sehen, was geschehen solle und nicht auf das,
was wirklich geschieht*; er wollte lieber ,,dem wirklichen Wesen der Sache
nachgehen, als einem Phantasiegebilde von ihr; viele haben sich Freistaaten
und Firstentiimer zusammenphantasiert, die man nie gesehen hat®.

Das Ergebnis ist eine realistische, ja naturalistische Politik, der vielge-
schmihte Machiavellismus. Mal3stab ist einzig der politische Erfolg, die
Machtbehauptung und Machtmehrung nach auBen und innen. Alle Mittel,
die zum Ziele fihren, werden bejaht. ,,Spricht die Tat gegen den Politiker,
so mulB3 der Erfolg ihn entschuldigen. ,,Man wird alle Mittel, deren er
sich hiezu bedient, rechtfertigen. ,,Daher mul} ein Fiirst, der sich behaup-
ten will, sich darauf verstehen, bei Gelegenheit schlecht zu handeln und
es tun oder unterlassen, so wie es die Notwendigkeit erfordert™. ,, Jemand,
der darauf ausgeht, in allen Dingen moralisch gut zu handeln, muf3 unter
einem Haufen, der sich nicht daran kehrt, zugrunde gehen®. Wenn die
politische Notwendigkeit (necessita) Wortbruch, Liigen, Grausamkeit
nahelegt, so datf man vor diesen Dingen nicht zuriickschrecken. ,,Ein
kluger Fiirst darf sein Versprechen nicht halten, wenn es ihm schidlich
ist oder wenn die Umstinde, unter denen er es gegeben hat, sich geindert
haben®. , Ich wage zu behaupten, dal} es sehr von Nachteil ist, stets redlich
zu sein; aber fromm, treu, menschlich, gottesfiirchtig, redlich zu scheinen,
das ist sehr niitzlich®.

Die Religion, die Moral und das Recht laBt Machiavelli, in Anlehnung
an Polybius, von klugen Minnern aus politischer ZweckmilBigkeit und
Interessenlage bewulit erfunden, vom Intellekt geschaffen werden; diese
Giiter sind ihm innerlich gleichgiiltig, nur Mittel der Staatskunst. Das
Christentum empfindet er als ein fremdes Element; es ist politisch weniger
tauglich als die rémische Religion, weil es ,,die Ehren der Welt* gering
schitzt; ,.es verlangt die Stirke mehr zum Leiden, als um eine tapfere
Tat zu vollbringen*. Aufgabe der Politik ist es, die Naturkrifte, die Lei-
denschaften des Menschen, in kluger Berechnung den Interessen des
Fiirsten, des Staates dienstbar zu machen. Wenn somit Machiavelli, wie
einige seiner antiken Vorbilder, die Wirkungsmoglichkeiten der fithrenden
Personlichkeit iiberschitzt, so weil er doch, daBl auch das Gliick zum
Erfolge gehort; unter Gliick, fortuna, versteht er die gute Gelegenheit,
die giinstige Konstellation der Bedingungen. Er kennt die Relativitit aller
politischen MaBnahmen; ,,nie kann man einen Ubelstand beseitigen, ohne
daB ein anderer daraus entsteht, , bei jedem Guten liegt ein Ubel, das
fast nicht zu vermeiden ist*.

Seine lebhafte politische Phantasie fithrte ihn zu voreiligen Verallge-

293



meinerungen und zu vielen Widerspriichen. Seine Emporhebung des ro-
mischen und schweizerischen Volksheeres zu einem allgemeingiiltigen Prin-
zip, das er, trotz grofBer Menschenverachtung, in Florenz auf den Pattio-
tismus der Bevolkerung aufbauen wollte, fand 1512 in der Niederlage
der Machiavellischen Miliz eine blutige Korrektur. Aber mdgen im Prin-
cipe, in den Discorsi und in der Arte della guerra noch so viele irrige
Ratschlige und Regeln sich finden, so mdéchte man auch von den politi-
schen Schriften aussagen, was Jacob Burckhardt tiber die ,,Florentinischen
Geschichten® geurteilt hat: | ,Es konnte gegen jede Zeile irgend etwas ein-
zuwenden sein und ihr hohet, ja einziger Wert im ganzen bliebe dennoch
bestehen.

Denn weit uber allen richtigen und falschen Einzelaussagen steht eine
grofle Tatsache: noch nie war bei den romanisch-germanischen Vélkern
die Eigengesetzlichkeit, die Zwangsliufigkeit, die necessita der Politik so
griindlich und folgerichtig dargestellt worden. Nicht nur die Losung von
der moralischen und religiosen Betrachtungsweise, sondern allgemein die
Verselbstindigung der politischen Sphire wird hier wissenschaftlich voll-
zogen. Zum erstenmal miBt ein Theoretiker die staatlichen Verhiltnisse
grundsitzlich mit dem immanenten, politischen MaBstabe. In Italien, wo
nach Burckhardts Urteil ,,der moderne europiische Staatsgedanke zum
erstenmal frei seinen eigenen Antrieben hingegeben® erscheint, und wo
auch ,,der Staat als berechnete, bewufite Schopfung, als Kunstwerk® ent-
standen war, hat ein gebildeter Laie und praktischer Staatsmann diese
theoretische Tat geschaffen. Hier hat ein Stadtbiirger, dem das Wohl
seines Staates iiber alles ging, das in der antiken Polis geborene politische
Denken rein nur auf den empirisch-realistischen Boden gestellt.

Das religitse Zeitalter der romanisch-germanischen Volker konnte diese
Leistung nicht vollbringen, trotzdem die politische Praxis im Mittelalter
schon ihre eigenen Wege ging. Die scholastischen Gelehrten untersuchten
den Staat von der Frage aus, welche Funktion ihm im Stufenbau der
Zwecke zukomme. Thr Absehen ging auf die unmittelbare Erkenntnis des
hochsten Gutes, die Erkenntnis Gottes. Die profanen Wissenschaften haben
nach Thomas von Aquin nur insofern Sinn, als sie zu diesem Endzwecke
beitragen. Das Studium der duBlern Welt um ihrer selbst willen erschien
nicht nur gleichgultig, sondern verwerflich; es lenkt ab von der letzten,
hochsten Aufgabe, die dem einmaligen Erdenleben gestellt ist. Nicht anders
hat u. a. Calvin gedacht. Vollends ein eindringendes Studium der natut-
haften Staatstendenzen und ihrer Grundsiinden, der libido dominandi,
der superbia, wire als Dienst am Satan, dem Fiirsten dieser Welt, empfun-
den worden.

396



Aber Machiavelli blieb nicht dabei stehen. Er hat die dimonischen
Elemente des Staates nicht nur studiert, sondern letztlich auch bejaht, trotz
gelegentlichen theoretischen Vorbehalten. Auf jeden Fall hat er sich um
die Eigengesetzlichkeiten der unpolitischen Kulturgebiete wenig bekiim-
mert und unter der Wahl zwischen den Werten nicht gelitten. Und er will
sich in andere Sphiren auch nicht einfithlen. Mag man noch so vieles auf
die Eindriicke zuriickfiihren, die er vom Papsttum der Borgia empfing —
»die Volker, die Rom am nichsten sind, haben am wenigsten Religion®,
erklirte er — , so sah er doch selbst in Savonarola, dem ,,waffenlosen
Propheten®, nichts anderes als ,,den schlauen Monch®. Auch seine scharf-
sinnige, aber rein rationalistisch-politische Darstellung des Christentums
zeigt, dall wir nicht nur vor den Schranken der Zeit, sondern auch vor den
Schranken seiner Personlichkeit, des politischen Typus iiberhaupt, stehen.
Die Welt gewordene Kirche, die Machiavelli nur in der Anschauung vom
Primat des Politischen bestirkte, hat gleichzeitig in Deutschland und in
der Schweiz eine neue Besinnung auf die letzten Wurzeln des Christentums
herbeigefiihrt.

Der Meister einer kraftvollen italienischen Sprache gehort auch zu den
bedeutendsten Lustspieldichtern des damaligen Italien; seine bekannteste
Dichtung, die Ehebruchkomddie Mandragola, steht nach Villaris Urteil
nur hinter Ariost zuriick. Machiavelli entschuldigt sich, dal er iiberhaupt
mit ,,solcher Spielerei* sich abgebe; man habe ihm, dem amtslosen Manne,
verwehrt, ,,durch bessere Taten seine bessere Kraft zu erweisen®. , Fast
zynisch lachend® zeichnet Machiavelli hier, eines letzten, verschnenden
Humors bar, ,,die Komdodie einer Gesellschaft, deren Tragodie der Prin-
cipe ist*.

Sehr fruchtbar war Machiavellis Verhiltnis zur Geschichtswissenschaft.
Das historische Hauptwerk, die im Auftrag der Medici geschriebenen ,,Flo-
rentinischen Geschichten®, sind als ,,bahnbrechend in der Entwicklung
der neuern Geschichtswissenschaft® bezeichnet worden. Machiavellis histo-
rische Produktion zeigt die Stirken und Grenzen seiner politischen Wis-
senschaft. Sein Interesse an der Geschichte ist ein sekundires; der politische
Denker sucht ja nicht Kontemplation, sondern politische Belehrung. Noch
in Commines” politischen Memoiren spielt Gott als causa remota in der
Geschichte mit. Bei Machiavelli ist die Historie sdkularisiert. Selbstver-
stindlich wendet er bei seinen (ausschlieBlich politischen) Stoffen einzig
den politischen MaBstab an; er hat damit, wie sein Zeitgenosse Guicciar-
dini, einem Hauptzweig der neuern Geschichtswissenschaft die imma-
nente Kritik gelehrt, die Kunst, ein geschichtliches Gebilde an seinem
eigenen Wollen und Inhalt zu messen. Interesse, Stoff, MaBstab sind poli-

397



tisch. An den wirtschaftlich-gesellschaftlichen Erscheinungen, soweit sie
nicht unmittelbar auf dem Wege iiber die Partei- und Finanzpolitik ins
Politische hiniibergreifen, aber auch an den kulturellen Leistungen, also
gerade an der weltgeschichtlichen Hauptschopfung des Florentiner Quattro-
cento, geht er vorbei. Wo der geschichtliche Tatbestand zu seiner politi-
schen Theorie nicht palit, stutzt er thn nicht selten zurecht. Und doch liegt
in seiner Methode, die in der Vergangenheit nicht blof3 die Tatsachen um
ihrer selbst willen, sondern mittels Vergleichung allgemeine, typische Et-
kenntnisse gewinnen mdchte, ein fruchtbarer Gedanke, der gerade heute,
nachdem zahlreiche Historikergenerationen ein ungeheures, kritisch ge-
sichtetes Material aus allen Kulturzeitaltern aufgeschichtet haben, in einer
universelleren, soziologischen Fragestellung sich viel erfolgreicher aus-
witken kann, als das bei Machiavellis vornehmlich auf die Regierungs-
politik beschrinkter, auf wenige und mangelhafte Quellen angewiesener
Titigkeit noch moglich war.

Unter verschiedenen Gesichtspunkten ist der Kampf gegen die politische
Theorie Machiavellis gefithrt worden.

Am adiquatesten war wohl jene Kritik, die von praktischen Politikern
geiibt wurde: Ganz in der Fragestellung Machiavellis wandelnd, unter-
suchten sie, ob die von ihm vorgeschlagenen Mittel wirklich den politi-
schen Erfolg erreichen; so riigte Richelieu den Wortbruch, denn er schade
der Reputation des Firsten, die politisch unentbehrlich sei. Zweifellos hat
Machiavelli, der dem Firsten die Gibermenschliche Aufgabe der Befreiung
Italiens zuwies, die Mittel iiberspannt. Ein solches Mall von Immoralitit
fihrt wohl nur unter seltenen Konstellationen zum vollen Erfolg. Der
Theoretiker der Regierungskunst ging schon fiir seine eigene Epoche zu
weit. Die Michte, denen er das Geheimnis des Handelns abgelernt hatte,
haben ja selber politischen Schiffbruch gelitten. Gerade wegen ihrer tra-
ditionellen gegenseitigen Vergiftung der politischen Atmosphire riefen die
italienischen Mittelstaaten die Fremdherrschaft dber Italien herbei. Cesare
Borgia, auf dem Zenith des Erfolges vom Staatskanzler belauscht, endete
als Abenteurer. Die eigene opportunistische Anpassung an das neue Re-
giment der Medici hat an Machiavelli selber sich gericht: als nach der
Katastrophe des Mediceer Papstes Clemens VII., nach dem Sacco di Roma,
die Florentiner zum zweitenmal (wie schon 1494) sich gegen ihre Signoren
erhoben, lieB die Republik den vermeintlichen Fiirstenknecht, der Machia-
velli im Kerne nicht war, nicht mehr zum Amte zu; wohl nicht zum min-
desten der Gram dartiber hat wenige Tage darauf, am 22. Juni 1527, dem
s8jahrigen das Herz gebrochen.

Doch alle Kritik dieser Art widerlegt nur das Zufillige, Zeitliche oder

398



doktrinidr Uberspannte in Machiavellis Werk. Indem sie Unwesentliches
eliminiert, tritt der bleibende Grundgedanke, die Eigentendenz des staat-
lichen Trieblebens, nur um so reiner zu Tage. Das Dimonische bleibt,
seine Erscheinungsformen wandeln sich je nach den Konstellationen. Es
gibt kein absolutes, fiir jeden Staat und jede staatliche Epoche zutreffendes
politisches System. Gewil} sind die politischen Formen in den Jahrhun-
derten seit Machiavelli in manchem humaner geworden. Indem die euro-
piischen Dynastien in langsamer, ziher Arbeit das Monopol der Gewalt-
samkeit an sich rissen, Heer, Geld, Justiz, z. T. auch die geistigen Macht-
mittel, Kirche und Schule, verstaatlichten, hatte der Staat wenigstens in
seinem Innern zuletzt keine Gegner mehr vor sich, die ihm mit Gewalt
zu trotzen vermochten. So gelang es ihm, im Innern eine Rechtsordnung
herzustellen; das war den rasch und illegal emporgestiegenen, von ewigen
Verschworungen bedrohten Tyrannen der Renaissance nie voll gelungen.
Wenn heute je das interne Gewaltmonopol des Staates bedroht wird — in
Revolutionszeiten —, tritt aber auch in der Innenpolitik von selbst das
diabolische Prinzip neu zu Tage. Indem weiterhin der Staat aus einem
Anhang der Fiirsten, der er in der Renaissance war, eine Organisation des
Volkes wurde, nahm in manchem auch die AuBenpolitik andere Formen
an; viele besonders korrupte Mittel, wie Verrat und Bestechung, haben
automatisch an Wirkung verloren. Am meisten aullenpolitische Rechtlich-
keit finden wir bei saturierten, von Grof3michten umlagerten Kleinstaaten;
sie sind realpolitisch an einer iberstaatlichen Rechtsidee interessiert und
dirfen den Michtigen kein schlechtes Beispiel geben. Diese saturierten
Kleinstaaten, die Lieblinge des Kirchenvaters Augustin, sind der Gegenpol
des Principe, der einen Staat schaffen und erweitern wollte. In ihren eigenen
Anfingen handelten sie ofters nach andern politischen Prinzipien.

Das Grundgesetz des Machtstrebens und der Machtbehauptung bleibt.
Es gibt keine grofBe politische Schopfung, die ihm nicht gehuldigt hitte.
Der Verfasser des Antimachiavell, Friedrich II., hat als Kénig von Preuflen
die Ratschlige des Florentiners genugsam befolgt. Der Staatsminister
Goethe bewunderte Napoleon und erklirte ,,den platten moralischen Poli-
tikern® gegeniiber: ,,Kein Konig hilt Wort, kann es nicht halten, muf}
stets den gebieterischen Umstinden nachgeben®. Cavour und Bismarck,
die unter giinstigeren Verhiltnissen eine Aufgabe erfiillten, wie Machia-
velli sie dem Principe gestellt hatte, haben beide hervorgehoben, daf3 ihre
Politik in einer andern Ebene liege als die Gerechtigkeit.

Eine zweite Gruppe von Kritikern wirft Machiavelli vor, er habe die
Aufgabe des Staates einzig in der Mach? gesehen. ,,Die entsetzliche Inhalt-
losigkeit dieses Staates wurde u. a. auch von Treitschke geriigt. Vom

399



rein wissenschaftlichen Standpunkt aus missen wir es jedoch begriBlen,
daB3 der politische Theoretiker Machiavelli, dessen Absehen doch auf die
Befreiung der italienischen Kulturnation ging, keine fremden Inhalte mit
dem Staat vermengt hat. Der moderne Staatsinhalt, die nationale Kultur,
ist zeitlich bedingt und gemahnt in manchem an die alten Staatsgotter. Wer
Machiavelli vom Staatszweck aus wissenschaftlich widerlegen will und
dem Staat die Verwirklichung anderer, hoherer Aufgaben zuweist, tritt
unbewul3t aus der wissenschaftlich feststellbaren Seinssphire hintber ins
Gebiet der Wertung; er sicht im Staat ein Mittel fiir fremde Werte, seien
nun diese Werte die Moral, das Naturrecht, die Wiirde der Personlichkeit,
die Menschheitskultur, die Nationalitit oder dergleichen. Immer sind es
Giiter, die von Haus aus neben, nicht im Staate liegen; es sind Malstibe,
die dem Politischen nicht immanent sind.

GewiB ist der Kampf um den Machiavellismus letztlich ein Kampf um
Werte. Gerade deshalb kann er nicht rein wissenschaftlich ausgefochten
werden. Machiavelli ist mitschuldig an dieser Lage. Indem er die Eigen-
tendenz und enorme Wirkung — vielleicht sogar den Wirkungsprimat —
des Politischen nicht nur als Tatsache hinnahm, sondern in der letzten
Falte scines Herzens zur Forderung erhob, hat der Theoretiker der Po-
litik die Grenze des Beweisbaren iiberschritten, das Feld der Wertungen
betreten und damit die ewigen Gegner des Politischen erst recht zum
Kampfe herausgefordert. Die schirfste Absage erstand ihm vom Reli-
gitsen her. Ein Jahrtausend religitser Einstellung geht an der Menschheit
nicht spurlos vorbei. Die universelle Bruderlichkeitsreligion des Christen-
tums steht dem Machtstaat viel selbstindiger gegeniiber als die Stammes-,
Staats- und Reichsteligionen der Antike und als die wissenschaftliche Ethik
der Stoa. Auch die, in Stoa #zd Christentum verwurzelte, moderne Hu-
manititsidee 1iBt sich kaum je von der Staatsraison aufsaugen. Doch
alle diese Gegenmichte, die mit Recht an der Wertungswurzel des Ma-
chiavellismus riitteln, stofen immer wieder auf den letzten, selbstindigen
Lebenswillen des Machtstaatlichen; immer wieder findet diese iiberindi-
viduelle Eigentendenz des Politischen ihren Resonanzboden in der Men-
schenseele, in jenem unausrottbaren Typus des Machtmenschen, der det
religitsen und moralischen Forderung so fremd, so verstindnislos gegen-
iibersteht wie Machiavelli. Auch die Wissenschaft hat diesem Prinzip
gegeniiber ihre Schranken; mag sie das Didmonische des Machtstrebens
noch so sehr ad absurdum fithren und beweisen, daB es letztlich im Kampfe
aller gegen alle oder in der Weltherrschaft des Siegers enden muB, so wird
sie doch, entgegen der Hoffnung der rationalistischen Aufklirung, die
Tatsache und die triebhafte Bejahung des politischen Egoismus nicht aus-

400



zurotten vermogen. Selbst eine iiberstaatliche Rechtsordnung, wie sie
auch aus realpolitischen Erwigungen sich immer mehr aufdringt, wird
kaum den Staat zum dienenden Werkzeug einer absoluten Gerechtigkeit
umgestalten; nur die Mittel, nicht aber die innersten Tendenzen des Poli-
tischen werden sich dndern. Wir leiden ja heute so schwer darunter, dal3
auch die robusten Krifte, die in der Eigengesetzlichkeit des Wirtschaft-
lichen liegen, durch dessen Einfiigung in die staatliche Rechtsordnung nur
in positivrechtliche Formen gebannt, aber noch keineswegs unterdriickt
worden sind.

Objektiv handelt es sich um letzte elementare Michte, subjektiv um
personliche Entscheidungen rein tatsichlicher Natur, jenseits aller Beweis-
barkeit. Wer sich zum Politischen bekennt, witd an der dimonischen Eigen-
tendenz des Staates nicht leicht vorbeikommen, mag er auch im einzelnen die
renaissancehaften und doktriniren, zufilligen Uberspannungen Machia-
vellis meiden. Es bleibt die groBe, fast ethische Wirkung des moralfreien
Florentiners, uns in niichterner Denkarbeit das Triebleben des Staates
gezeigt zu haben. UnbewulBt und ungewollt hat er damit uns die Ent-
scheidung fiir das rein Politische erschwert. Auch wer die Macht nur als ein
Mittel fiir hohere Zwecke benutzen will, weil3 seither, dal} er ein Instru-
ment handhabt, das wie kein zweites sich verselbstindigen und seinen
Herrn sich versklaven will.

Logik und Gewissen fordern von uns, dall wir zwischen den Werten
wihlen. Und doch trigt jeder eindeutige Sieg des einen Prinzips die Ten-
denz zum Umschlag in ein anderes in sich. Das gilt vorab von der erfolg-
reichsten Verwitrklichung des Politischen, die dem Italiener als Vorbild
vor Augen stand, vom Staate der Romer. Wenn die mittelalterlich-christ-
liche Welt zu ihren Schligen gegen den Staat — gegen das Prinzip des
Staatlichen iiberhaupt — ausholte, so fand sie die geschichtliche Recht-
fertigung dazu nicht zuletzt in jenem Kapitel des ,,Gottesstaates”, wo
Augustinus die ,,glinzenden Laster des romischen Weltreiches geif3elt:
»»Was sind, ohne die Gerechtigkeit, die Reiche anderes als Riuberbanden?*
Und wenn die soziologische Verwirklichung des Christentums, die Kirche,
hernach siegte, und den Staat als ein Werkzeug des Religiosen sich ein-
fiigte, so erlag sie in der Folge, selber Staat geworden, ihrerseits dem ddmo-
nischen Eigengesetz des Politischen; in der politisierten, Welt gewordenen
Kirche liegt hinwiederum eine letzte geschichtliche Rechtfertigung der
autonomen Staatslehre Machiavellis.

Vor der empirischen Welt kann nur der Kompromif§ bestehen, schon
deshalb, weil die meisten Menschen mehr als einem Seelentypus ange-
héren. Aber wenn wir auch immer wieder neue Briicken bauen, so wird

401



die Kluft nicht aus der Welt geschafft. Dem traditionsgesattigten histori-
schen Blick der Gegenwart erscheint der bewult erlebte Konflikt der
Kulturwerte nicht nur als eine zufillige Tatsache, vielmehr als der not-
wendige, tragische Preis der Kulturschopfung selber. Die Uberwindung
durch eine letzte Einheit, wie sie das Mittelalter gewonnen hatte, ist bisher
nicht wieder gegliickt. Indem der riicksichtslose Denker Machiavelli uns
die Eigenkraft einer Ursphire, der politischen, bis in die letzten Folgerun-
gen sehen lehrte, hat er zur Spannungslage des heutigen Kulturmenschen
ein Michtiges beigetragen.

402



	Zum vierhundertsten Todestag Machiavellis

