
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 37 (1952)

Artikel: Zum vierhundertsten Todestag Machiavellis

Autor: Meyer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum vierhundertsten Todestag Machiavellis

(Neue Zürcher Zeitung, Nrn. io;o und io;7 vom 22. und 2). 6. 1927)

In keiner Epoche der romanisch-germanischen Geschichte hat der
Staat derart ausschheßlich alle Macht an sich gerissen, wie heute. Die
Tatsache allein schon genügt vielen, in ihm nicht nur den stärksten,
sondern auch den höchsten Faktor des Lebens zu sehen. Der Mann, von dem
diese Einstellung ihre erste literarische Rechtfertigung empfing, Niccolò
Machiavelli, ist heute vor vierhundert Jahren gestorben. Auch das nähere
Ziel, das der große Florentiner so leidenschaftlich ersehnte, ist am
heutigen Todes-Zentenar erfüllt; der „geographische Begriff", wie Mettermeli

Italien vor hundert Jahren noch nennen konnte, ist zum Nationalstaate

geworden und bekundet, antiken Spuren folgend, in Führer und
Volk heute einen unheimlichen Lebenswillen.

Wie die meisten wirksamen Geistesleistungen, ist auch Machiavellis
Lebenswerk weniger aus theoretischer Erwägung als aus einem mächtigen
Erlebnis emporgewachsen. Seit dem Jahre 1494 war das glorreiche Zeitalter

der itahenischen Staatenfreiheit zu Ende gegangen; die Fremdherrschaft

war aufgerichtet. Die Itahener hatten schon im Mittelalter gegenüber

der pohtischen Herrschaft der Deutschen, wie gegenüber der
kulturellen Hegemonie der Franzosen sich als Nation, als Nachfahren der
stolzen Römer, fühlen gelernt. Nun empfanden sie stärker als je, daß ihnen
das fehle, was die Großstaaten des Westens, Frankreich und Spanien, auch
den Kaiser und die Eidgenossen auszeichnete : das politisch Entscheidende,
die Macht.

Für die Wiederherstellung der itahenischen Freiheit und Größe den

Weg zur politischen Macht zu finden, das ist die Aufgabe, die Machiavellis
berühmteste Abhandlung, der Principe, sich stellt. Nach unserm heutigen
Urteil war eine Befreiung Itahens aus eigener Kraft in jener Zeit nicht
möglich. Die fünf größern Staaten litten alle unter schweren inneren
Spannungen und hatten erst noch seit Generationen in eine derartige Fülle
zwischenstaatlicher Gegensätze sich verbissen, daß sie sich den gewaltig
erstarkten Nachbarstaaten gegenüber so wenig aus dieser Verstrickung
zu lösen vermochten, wie einst die hellenistischen Staaten gegenüber Rom.
Wollte Itahen außenpohtisch dem übermächtigen Schicksal trotzen, so

benötigte es eine innerpohtische Kraftsteigerung von dämonischem Aus-

393



maße. Machiavelli, seit 1498 Beamter der Republik Florenz, Kanzler im
Rate der Zehn, einer Kommission für Krieg und auswärtige Politik,
scheute vor dieser Folgerung nicht zurück. Zeitlebens grundsätzlicher,
wenn auch gemäßigter Republikaner, war er angesichts der innern
Schwierigkeiten in den italienischen Kommunen zur Überzeugung gelangt, Italien
könne nur durch einen Fürsten von der Fremdherrschaft befreit werden.
Nur ein Fürst vermöge einen Staat neu zu schaffen und zu erweitern. Nach
vollendeter Befreiung möge — über das Nähere hat er sich klug
ausgeschwiegen — die repubhkanische bzw. föderative Verfassung wieder zu
Ehren gelangen. Und zwar ist für das fast Unmögliche eine Herrschergestalt

von urtümhcher Kraft, von lebendiger Energie (virtù) notwendig.
Das Muster für diesen Fürsten suchte er in der antiken Geschichte wie
in der Gegenwart, am Hofe Ludwigs XL, Ferdinands des Katholischen,
bei den italienischen Tyrannen, vor allem aber bei Cesare Borgia. Als 1502
die Florentiner fürchteten, der Sohn Alexanders VI. möchte nach der

Bezwingung der mittelitalienischen Großen auch die Republik Florenz

unterwerfen, entsandten sie Machiavelli als Beobachter in sein Lager. In
der Romagna war er Zeuge, wie Cesare, der Duca Valentino, durch
Betrug und Gewalttat ungeahnte kriegerische und politische Erfolge einheimste.
Aus den spätem Berichten und Briefen Machiavellis ersehen wir, wie das

Erlebnis ihn nicht mehr losließ. Als 1512 der Freistaat Florenz wieder
seinen früheren Herren, den Medici, unterworfen wurde, verlor auch

Machiavelli, republikanischer Gesinnung verdächtig, sein Amt. Aus dem

praktischen Staatsmann zum Theoretiker der Regierungskunst geworden,
hat er jene Eindrücke, ergänzt durch das Studium der Alten, zum Idealtypus

des „Fürsten" gesteigert, des Machtmenschen, wie er ihm notwendig
schien, wenn Italien befreit werden sollte.

In den anderthalb Jahrzehnten unfreiwilliger Muße wollte Machiavelli
„das Gute, das er wegen der Ungunst der Zeit und des Schicksals nicht
selber ausführen konnte, andere lehren, damit einer es verwirklichen kann";
in den Betrachtungen über die erste Dekade des Titus Livius, in der
verwandten, aber selbständig erschienenen Abhandlung über den Fürsten,
in der „Kriegskunst", bemühte sich Machiavelli, aus der Geschichte und
seiner eigenen politischen und militärischen Erfahrung die Regeln zu
abstrahieren, die zum politischen Erfolge führen. Aus der antiken, namentlich

von Polybius ihm zugeflossenen Vorstellung von der ewigen Gleichförmigkeit

des Menschen und der Welt leitete er die Möglichkeit ab,
allgemeine Wahrheiten, Sätze von bleibender Gültigkeit, eine Wissenschaft

von der Staatskunst, eine pohtische Mechanik zu gewinnen. Mit seiner

rein empirischen, induktiven Methode stellt er sich in bewußten, scharfen

394



Gegensatz zu allen deduktiven, ideahstischen Staatstheorien, Spekulationen,

„welche bloß darauf sehen, was geschehen solle und nicht auf das,

was wirklich geschieht"; er wollte heber „dem wirkhchen Wesen der Sache

nachgehen, als einem Phantasiegebilde von ihr; viele haben sich Freistaaten
und Fürstentümer zusammenphantasiert, die man nie gesehen hat".

Das Ergebnis ist eine reahstische, ja naturalistische Politik, der
vielgeschmähte Machiavellismus. Maßstab ist einzig der politische Erfolg, die

Machtbehauptung und Machtmehrung nach außen und innen. Alle Mittel,
die zum Ziele führen, werden bejaht. „Spricht die Tat gegen den Pohtiker,
so muß der Erfolg ihn entschuldigen". „Man wird alle Mittel, deren er
sich hiezu bedient, rechtfertigen". „Daher muß ein Fürst, der sich behaupten

will, sich darauf verstehen, bei Gelegenheit schlecht zu handeln und
es tun oder unterlassen, so wie es die Notwendigkeit erfordert". „Jemand,
der darauf ausgeht, in allen Dingen moralisch gut zu handeln, muß unter
einem Haufen, der sich nicht daran kehrt, zugrunde gehen". Wenn die

politische Notwendigkeit (necessità) Wortbruch, Lügen, Grausamkeit

nahelegt, so darf man vor diesen Dingen nicht zurückschrecken. „Ein
kluger Fürst darf sein Versprechen nicht halten, wenn es ihm schädlich
ist oder wenn die Umstände, unter denen er es gegeben hat, sich geändert
haben". „Ich wage zu behaupten, daß es sehr von Nachteil ist, stets redhch

zu sein; aber fromm, treu, menschlich, gottesfürchtig, redlich zu scheinen,

das ist sehr nützlich".
Die Rehgion, die Moral und das Recht läßt Machiavelli, in Anlehnung

an Polybius, von klugen Männern aus politischer Zweckmäßigkeit und

Interessenlage bewußt erfunden, vom Intellekt geschaffen werden; diese

Güter sind ihm innerlich gleichgültig, nur Mittel der Staatskunst. Das

Christentum empfindet er als ein fremdes Element; es ist politisch weniger
tauglich als die römische Rehgion, weil es „die Ehren der Welt" gering
schätzt; „es verlangt die Stärke mehr zum Leiden, als um eine tapfere
Tat zu vollbringen". Aufgabe der Politik ist es, die Naturkräfte, die
Leidenschaften des Menschen, in kluger Berechnung den Interessen des

Fürsten, des Staates dienstbar zu machen. Wenn somit Machiavelh, wie

einige seiner antiken Vorbilder, die Wirkungsmöglichkeiten der führenden
Persönlichkeit überschätzt, so weiß er doch, daß auch das Glück zum
Erfolge gehört; unter Glück, fortuna, versteht er die gute Gelegenheit,
die günstige Konstellation der Bedingungen. Er kennt die Relativität aller

pohtischen Maßnahmen; „nie kann man einen Übelstand beseitigen, ohne

daß ein anderer daraus entsteht", „bei jedem Guten hegt ein Übel, das

fast nicht zu vermeiden ist".
Seine lebhafte pohtische Phantasie führte ihn zu voreihgen Verallge-

395



meinerungen und zu vielen Widersprüchen. Seine Emporhebung des

römischen und schweizerischen Volksheeres zu einem allgemeingültigen Prinzip,

das er, trotz großer Menschenverachtung, in Florenz auf den
Patriotismus der Bevölkerung aufbauen wollte, fand 1512 in der Niederlage
der Machiavellischen Miliz eine blutige Korrektur. Aber mögen im
Principe, in den Discorsi und in der Arte della guerra noch so viele irrige
Ratschläge und Regeln sich finden, so möchte man auch von den
politischen Schriften aussagen, was Jacob Burckhardt über die „Florentinischen
Geschichten" geurteilt hat: „Es könnte gegen jede Zeile irgend etwas
einzuwenden sein und ihr hoher, ja einziger Wert im ganzen bliebe dennoch

bestehen".
Denn weit über allen richtigen und falschen Einzelaussagen steht eine

große Tatsache: noch nie war bei den romanisch-germanischen Völkern
die Eigengesetzlichkeit, die Zwangsläufigkeit, die necessità der Politik so

gründlich und folgerichtig dargestellt worden. Nicht nur die Lösung von
der morahschen und religiösen Betrachtungsweise, sondern allgemein die

Verselbständigung der pohtischen Sphäre wird hier wissenschafthch

vollzogen. Zum erstenmal mißt ein Theoretiker die staatlichen Verhältnisse

grundsätzhch mit dem immanenten, politischen Maßstabe. In Italien, wo
nach Burckhardts Urteil „der moderne europäische Staatsgedanke zum
erstenmal frei seinen eigenen Antrieben hingegeben" erscheint, und wo
auch „der Staat als berechnete, bewußte Schöpfung, als Kunstwerk"
entstanden war, hat ein gebildeter Laie und praktischer Staatsmann diese

theoretische Tat geschaffen. Hier hat ein Stadtbürger, dem das Wohl
seines Staates über alles ging, das in der antiken Polis geborene politische
Denken rein nur auf den empirisch-realistischen Boden gestellt.

Das religiöse Zeitalter der romanisch-germanischen Völker konnte diese

Leistung nicht vollbringen, trotzdem die politische Praxis im Mittelalter
schon ihre eigenen Wege ging. Die scholastischen Gelehrten untersuchten

den Staat von der Frage aus, welche Funktion ihm im Stufenbau der

Zwecke zukomme. Ihr Absehen ging auf die unmittelbare Erkenntnis des

höchsten Gutes, die Erkenntnis Gottes. Die profanen Wissenschaften haben

nach Thomas von Aquin nur insofern Sinn, als sie zu diesem Endzwecke

beitragen. Das Studium der äußern Welt um ihrer selbst willen erschien

nicht nur gleichgültig, sondern verwerflich; es lenkt ab von der letzten,

höchsten Aufgabe, die dem einmaligen Erdenleben gestellt ist. Nicht anders

hat u. a. Calvin gedacht. Vollends ein eindringendes Studium der
naturhaften Staatstendenzen und ihrer Grundsünden, der libido dominandi,

der superbia, wäre als Dienst am Satan, dem Fürsten dieser Welt, empfunden

worden.

396



Aber Machiavelli blieb nicht dabei stehen. Er hat die dämonischen
Elemente des Staates nicht nur studiert, sondern letztlich auch bejaht, trotz
gelegentlichen theoretischen Vorbehalten. Auf jeden Fall hat er sich um
die Eigengesetzlichkeiten der unpolitischen Kulturgebiete wenig bekümmert

und unter der Wahl zwischen den Werten nicht gelitten. Und er will
sich in andere Sphären auch nicht einfühlen. Mag man noch so vieles auf
die Eindrücke zurückführen, die er vom Papsttum der Borgia empfing —
„die Völker, die Rom am nächsten sind, haben am wenigsten Rehgion",
erklärte er — so sah er doch selbst in Savonarola, dem „waffenlosen
Propheten", nichts anderes als „den schlauen Mönch". Auch seine
scharfsinnige, aber rein rationalistisch-politische Darstellung des Christentums
zeigt, daß wir nicht nur vor den Schranken der Zeit, sondern auch vor den
Schranken seiner Persönhchkeit, des pohtischen Typus überhaupt, stehen.
Die Welt gewordene Kirche, die Machiavelli nur in der Anschauung vom
Primat des Pohtischen bestärkte, hat gleichzeitig in Deutschland und in
der Schweiz eine neue Besinnung auf die letzten Wurzeln des Christentums
herbeigeführt.

Der Meister einer kraftvollen itahenischen Sprache gehört auch zu den
bedeutendsten Lustspieldichtern des damahgen Italien; seine bekannteste

Dichtung, die Ehebruchkomödie Mandragola, steht nach Villaris Urteil
nur hinter Ariost zurück. Machiavelli entschuldigt sich, daß er überhaupt
mit „solcher Spielerei" sich abgebe; man habe ihm, dem amtslosen Manne,
verwehrt, „durch bessere Taten seine bessere Kraft zu erweisen". „Fast
zynisch lachend" zeichnet Machiavelli hier, eines letzten, versöhnenden
Humors bar, „die Komödie einer Gesehschaft, deren Tragödie der Principe

ist".
Sehr fruchtbar war Machiavellis Verhältnis zur Geschichtswissenschaft.

Das historische Hauptwerk, die im Auftrag der Medici geschriebenen
„Florentinischen Geschichten", sind als „bahnbrechend in der Entwicklung
der neuern Geschichtswissenschaft" bezeichnet worden. Machiavelhs historische

Produktion zeigt die Stärken und Grenzen seiner politischen
Wissenschaft. Sein Interesse an der Geschichte ist ein sekundäres ; der pohtische
Denker sucht ja nicht Kontemplation, sondern politische Belehrung. Noch
in Communes' politischen Memoiren spielt Gott als causa remota in der
Geschichte mit. Bei Machiavelh ist die Historie säkularisiert. Selbstverständlich

wendet er bei seinen (ausschließlich politischen) Stoffen einzig
den politischen Maßstab an; er hat damit, wie sein Zeitgenosse Guicciardini,

einem Hauptzweig der neuern Geschichtswissenschaft die immanente

Kritik gelehrt, die Kunst, ein geschichtliches Gebilde an seinem

eigenen Wollen und Inhalt zu messen. Interesse, Stoff, Maßstab sind poli-

397



tisch. An den wirtschaftlich-gesellschaftlichen Erscheinungen, soweit sie

nicht unmittelbar auf dem Wege über die Partei- und Finanzpolitik ins
Politische hinübergreifen, aber auch an den kulturellen Leistungen, also

gerade an der weltgeschichtlichen Hauptschöpfung des Florentiner Quattrocento,

geht er vorbei. Wo der geschichthche Tatbestand zu seiner politischen

Theorie nicht paßt, stutzt er ihn nicht selten zurecht. Und doch liegt
in seiner Methode, die in der Vergangenheit nicht bloß die Tatsachen um
ihrer selbst willen, sondern mittels Vergleichung allgemeine, typische
Erkenntnisse gewinnen möchte, ein fruchtbarer Gedanke, der gerade heute,
nachdem zahlreiche Historikergenerationen ein ungeheures, kritisch
gesichtetes Material aus allen Kulturzeitaltern aufgeschichtet haben, in einer

universelleren, soziologischen Fragestellung sich viel erfolgreicher
auswirken kann, als das bei Machiavellis vornehmlich auf die Regierungspolitik

beschränkter, auf wenige und mangelhafte Quellen angewiesener
Tätigkeit noch möglich war.

Unter verschiedenen Gesichtspunkten ist der Kampf gegen die politische
Theorie Machiavellis geführt worden.

Am adäquatesten war wohl jene Kritik, die von praktischen Politikern
geübt wurde: Ganz in der Fragestellung Machiavellis wandelnd,
untersuchten sie, ob die von ihm vorgeschlagenen Mittel wirklich den pohtischen

Erfolg erreichen; so rügte Richelieu den Wortbruch, denn er schade

der Reputation des Fürsten, die politisch unentbehrlich sei. Zweifellos hat

Machiavelli, der dem Fürsten die übermenschliche Aufgabe der Befreiung
Italiens zuwies, die Mittel überspannt. Ein solches Maß von Immoralität
führt wohl nur unter seltenen Konstellationen zum vollen Erfolg. Der
Theoretiker der Regierungskunst ging schon für seine eigene Epoche zu

weit. Die Mächte, denen er das Geheimnis des Handelns abgelernt hatte,
haben ja selber pohtischen Schiffbruch gelitten. Gerade wegen ihrer
traditionellen gegenseitigen Vergiftung der politischen Atmosphäre riefen die

italienischen Mittelstaaten die Fremdherrschaft über Italien herbei. Cesare

Borgia, auf dem Zenith des Erfolges vom Staatskanzler belauscht, endete

als Abenteurer. Die eigene opportunistische Anpassung an das neue
Regiment der Medici hat an Machiavelli selber sich gerächt: als nach der

Katastrophe des Mediceer Papstes Clemens VIL, nach dem Sacco di Roma,
die Florentiner zum zweitenmal (wie schon 1494) sich gegen ihre Signoren
erhoben, ließ die Republik den vermeintlichen Fürstenknecht, der Machiavelli

im Kerne nicht war, nicht mehr zum Amte zu; wohl nicht zum
mindesten der Gram darüber hat wenige Tage darauf, am 22. Juni 1527, dem

58jährigen das Herz gebrochen.
Doch alle Kritik dieser Art widerlegt nur das Zufällige, Zeitliche oder

398



doktrinär Überspannte in Machiavellis Werk. Indem sie Unwesentliches
eliminiert, tritt der bleibende Grundgedanke, die Eigentendenz des
staatlichen Trieblebens, nur um so reiner zu Tage. Das Dämonische bleibt,
seine Erscheinungsformen wandeln sich je nach den Konstellationen. Es

gibt kein absolutes, für jeden Staat und jede staathche Epoche zutreffendes
politisches System. Gewiß sind die politischen Formen in den Jahrhunderten

seit Machiavelli in manchem humaner geworden. Indem die
europäischen Dynastien in langsamer, zäher Arbeit das Monopol der Gewaltsamkeit

an sich rissen, Heer, Geld, Justiz, z. T. auch die geistigen Machtmittel,

Kirche und Schule, verstaatlichten, hatte der Staat wenigstens in
seinem Innern zuletzt keine Gegner mehr vor sich, die ihm mit Gewalt
zu trotzen vermochten. So gelang es ihm, im Innern eine Rechtsordnung
herzustellen; das war den rasch und illegal emporgestiegenen, von ewigen
Verschwörungen bedrohten Tyrannen der Renaissance nie voll gelungen.
Wenn heute je das interne Gewaltmonopol des Staates bedroht wird — in
Revolutionszeiten —, tritt aber auch in der Innenpohtik von selbst das

diabohsche Prinzip neu zu Tage. Indem weiterhin der Staat aus einem

Anhang der Fürsten, der er in der Renaissance war, eine Organisation des

Volkes wurde, nahm in manchem auch die Außenpolitik andere Formen

an; viele besonders korrupte Mittel, wie Verrat und Bestechung, haben
automatisch an Wirkung verloren. Am meisten außenpohtische Rechtlichkeit

finden wir bei saturierten, von Großmächten umlagerten Kleinstaaten;
sie sind realpolitisch an einer überstaatlichen Rechtsidee interessiert und
dürfen den Mächtigen kein schlechtes Beispiel geben. Diese saturierten
Kleinstaaten, die Liebhnge des Kirchenvaters Augustin, sind der Gegenpol
des Principe, der einen Staat schaffen und erweitern wollte. In ihren eigenen
Anfängen handelten sie öfters nach andern pohtischen Prinzipien.

Das Grundgesetz des Machtstrebens und der Machtbehauptung bleibt.
Es gibt keine große pohtische Schöpfung, die ihm nicht gehuldigt hätte.
Der Verfasser des Antimachiavell, Friedrich IL, hat als König von Preußen
die Ratschläge des Florentiners genugsam befolgt. Der Staatsminister
Goethe bewunderte Napoleon und erklärte „den platten morahschen
Politikern" gegenüber: „Kein König hält Wort, kann es nicht halten, muß
stets den gebieterischen Umständen nachgeben". Cavour und Bismarck,
die unter günstigeren Verhältnissen eine Aufgabe erfüllten, wie Machiavelli

sie dem Principe gestellt hatte, haben beide hervorgehoben, daß ihre
Politik in einer andern Ebene hege als die Gerechtigkeit.

Eine zweite Gruppe von Kritikern wirft Machiavelli vor, er habe die

Aufgabe des Staates einzig in der Macht gesehen. „Die entsetzliche Inhalt-
losigkeit dieses Staates" wurde u. a. auch von Treitschke gerügt. Vom

399



rein wissenschaftlichen Standpunkt aus müssen wir es jedoch begrüßen,
daß der politische Theoretiker Machiavelli, dessen Absehen doch auf die

Befreiung der italienischen Kulturnation ging, keine fremden Inhalte mit
dem Staat vermengt hat. Der moderne Staatsinhalt, die nationale Kultur,
ist zeitlich bedingt und gemahnt in manchem an die alten Staatsgötter. Wer
Machiavelli vom Staatszweck aus wissenschaftlich widerlegen will und
dem Staat die Verwirklichung anderer, höherer Aufgaben zuweist, tritt
unbewußt aus der wissenschafthch feststellbaren Seinssphäre hinüber ins

Gebiet der Wertung; er sieht im Staat ein Mittel für fremde Werte, seien

nun diese Werte die Moral, das Naturrecht, die Würde der Persönlichkeit,
die Menschheitskultur, die Nationalität oder dergleichen. Immer sind es

Güter, die von Haus aus neben, nicht im Staate liegen; es sind Maßstäbe,
die dem Politischen nicht immanent sind.

Gewiß ist der Kampf um den Machiavellismus letzthch ein Kampf um

Werte. Gerade deshalb kann er nicht rein wissenschaftlich ausgefochten
werden. Machiavelli ist mitschuldig an dieser Lage. Indem er die
Eigentendenz und enorme Wirkung — vielleicht sogar den Wirkungsprimat —
des Politischen nicht nur als Tatsache hinnahm, sondern in der letzten
Falte seines Herzens zur Forderung erhob, hat der Theoretiker der
Politik die Grenze des Beweisbaren überschritten, das Feld der Wertungen
betreten und damit die ewigen Gegner des Politischen erst recht zum

Kampfe herausgefordert. Die schärfste Absage erstand ihm vom
Religiösen her. Ein Jahrtausend religiöser Einstellung geht an der Menschheit
nicht spurlos vorbei. Die universelle Brüderlichkeitsreligion des Christentums

steht dem Machtstaat viel selbständiger gegenüber als die Stammes-,
Staats- und Reichsreligionen der Antike und als die wissenschaftliche Ethik
der Stoa. Auch die, in Stoa und Christentum verwurzelte, moderne
Humanitätsidee läßt sich kaum je von der Staatsraison aufsaugen. Doch
alle diese Gegenmächte, die mit Recht an der Wertungswurzel des

Machiavellismus rütteln, stoßen immer wieder auf den letzten, selbständigen
Lebenswillen des Machtstaathchen; immer wieder findet diese überindividuelle

Eigentendenz des Politischen ihren Resonanzboden in der
Menschenseele, in jenem unausrottbaren Typus des Machtmenschen, der der

religiösen und moralischen Forderung so fremd, so verständnislos
gegenübersteht wie Machiavelli. Auch die Wissenschaft hat diesem Prinzip
gegenüber ihre Schranken; mag sie das Dämonische des Machtstrebens
noch so sehr ad absurdum führen und beweisen, daß es letztlich im Kampfe
aller gegen alle oder in der Weltherrschaft des Siegers enden muß, so wird
sie doch, entgegen der Hoffnung der rationalistischen Aufklärung, die

Tatsache und die triebhafte Bejahung des politischen Egoismus nicht aus-

400



zurotten vermögen. Selbst eine überstaathche Rechtsordnung, wie sie
auch aus realpolitischen Erwägungen sich immer mehr aufdrängt, wird
kaum den Staat zum dienenden Werkzeug einer absoluten Gerechtigkeit
umgestalten; nur die Mittel, nicht aber die innersten Tendenzen des
Politischen werden sich ändern. Wir leiden ja heute so schwer darunter, daß
auch die robusten Kräfte, die in der Eigengesetzhchkeit des Wirtschaftlichen

hegen, durch dessen Einfügung in die staathche Rechtsordnung nur
in positivrechthche Formen gebannt, aber noch keineswegs unterdrückt
worden sind.

Objektiv handelt es sich um letzte elementare Mächte, subjektiv um
persönhche Entscheidungen rein tatsächhcher Natur, jenseits aller Beweisbarkeit.

Wer sich zum Politischen bekennt, wird an der dämonischen
Eigentendenz des Staates nicht leicht vorbeikommen, mag er auch im einzelnen die
renaissancehaften und doktrinären, zufälligen Überspannungen Machiavellis

meiden. Es bleibt die große, fast ethische Wirkung des moralfreien
Florentiners, uns in nüchterner Denkarbeit das Triebleben des Staates

gezeigt zu haben. Unbewußt und ungewollt hat er damit uns die
Entscheidung für das rein Politische erschwert. Auch wer die Macht nur als ein
Mittel für höhere Zwecke benutzen will, weiß seither, daß er ein Instrument

handhabt, das wie kein zweites sich verselbständigen und seinen
Herrn sich versklaven will.

Logik und Gewissen fordern von uns, daß wir zwischen den Werten
wählen. Und doch trägt jeder eindeutige Sieg des einen Prinzips die Tendenz

zum Umschlag in ein anderes in sich. Das gilt vorab von der
erfolgreichsten Verwirklichung des Pohtischen, die dem Italiener als Vorbild
vor Augen stand, vom Staate der Römer. Wenn die mittelalterlich-christliche

Welt zu ihren Schlägen gegen den Staat — gegen das Prinzip des

Staathchen überhaupt — ausholte, so fand sie die geschichtliche
Rechtfertigung dazu nicht zuletzt in jenem Kapitel des „Gottesstaates", wo
Augustinus die „glänzenden Laster" des römischen Weltreiches geißelt:
„Was sind, ohne die Gerechtigkeit, die Reiche anderes als Räuberbanden?"
Und wenn die soziologische Verwirklichung des Christentums, die Kirche,
hernach siegte, und den Staat als ein Werkzeug des Rehgiösen sich
einfügte, so erlag sie in der Folge, selber Staat geworden, ihrerseits dem
dämonischen Eigengesetz des Politischen; in der pohtisierten, Welt gewordenen
Kirche hegt hinwiederum eine letzte geschichtliche Rechtfertigung der

autonomen Staatslehre Machiavellis.
Vor der empirischen Welt kann nur der Kompromiß bestehen, schon

deshalb, weil die meisten Menschen mehr als einem Seelentypus
angehören. Aber wenn wir auch immer wieder neue Brücken bauen, so wird

401



die Kluft nicht aus der Welt geschafft. Dem traditionsgesättigten historischen

Bhck der Gegenwart erscheint der bewußt erlebte Konflikt der

Kulturwerte nicht nur als eine zufälhge Tatsache, vielmehr als der
notwendige, tragische Preis der Kulturschöpfung selber. Die Überwindung
durch eine letzte Einheit, wie sie das Mittelalter gewonnen hatte, ist bisher
nicht wieder geglückt. Indem der rücksichtslose Denker Machiavelli uns
die Eigenkraft einer Ursphäre, der politischen, bis in die letzten Folgerungen

sehen lehrte, hat er zur Spannungslage des heutigen Kulturmenschen
ein Mächtiges beigetragen.

402


	Zum vierhundertsten Todestag Machiavellis

